
Stuttgarter Altes Testament (Hrsg. von
Erich Zenger): Einheitsübersetzung mit
Kommentar und Lexikon. Stuttgart:
Verlag Katholisches Bibelwerk  2004.
1962 S., fest geb., € 48,00 (im Pack mit
neues Testament nur € 59,90).

Gewiss hat die Kirche den immer wieder auf-
brechenden Versuchen, das Alte Testament
aus der christlichen Bibel zu verstoßen, wi-
dersprochen und widerstanden. Aber meis-
tens blieb es doch im Schatten des Neuen Te-
stamentes, das man als die eigentliche
christliche Heilige Schrift betrachtete. Mit
großer Freude darf man daher das Stuttgarter
Alte Testament begrüßen, das von Erich
Zenger herausgegeben wurde und 2004
schon in 2. Auflage erschienen ist. Dieser
Kommentar zur offiziellen Einheitsüberset-
zung hat den Ehrgeiz, das Alte Testament in
seiner Lebendigkeit und in seiner Aktualität
den Menschen von heute näher zu bringen.
Gedacht ist dabei an solche, für die diese
Schriftensammlung „heilig“ ist, aber auch an
diejenigen, die sie „nur“ als eines der gran-
diosesten Literaturwerke der Menschheit
einschätzen.

Da das Konzept dieses Werkes weder wis-
senschaftliche Anmerkungen noch Zitate aus
der Fachliteratur zulässt, wird betont, dass
viele neue Forschungsergebnisse aufgenom-
men und bei der Auslegung berücksichtigt
wurden, soweit sie einem allgemeinen Kon-
sens entsprachen. An der kirchenamtlichen
Einheitsübersetzung hingegen wurde nichts
geändert, wohl aber wird auf problematische
Entscheidungen der EÜ hingewiesen, wo es
unbedingt notwendig erschien (gelegentlich
mit Alternativvorschlägen). In manchen Fäl-
len wurden auch Texteinteilungen und Zwi-
schenüberschriften modifiziert. Mit diesen
Hinweisen will man wenigstens einen klei-
nen Beitrag zur nun anlaufenden Revision
der EÜ leisten.

Der Kommentar ist ein echtes Gemein-
schaftswerk. Viele Kolleginnen und Kolle-
gen des Herausgebers, die im Inhaltsver-
zeichnis namentlich genannt werden, haben

daran mitgearbeitet. Große Teile des AT
wurden freilich von Erich Zenger selbst
kommentiert (allgemeine Einleitung, Leviti-
cus, Josua, Richter, Rut, 2. Buch der Chro-
nik, Judit, die Psalmen, Amos, Micha, Ze-
fanja, Haggai, Sacharja, Maleachi). Ein
eigens verfasstes alttestamentliches „Lexi-
kon“ möchte biblisches Basiswissen vermit-
teln, das zum tieferen Verständnis der Texte
hilfreich sein will. Auch die den einzelnen
biblischen Büchern vorausgeschickten Ein-
führungen sollte man unbedingt lesen, um
die jeweilige Gesamtbotschaft besser zu er-
fassen.

Wer diesen faszinierenden, monumentalen
Kommentar (zwei oder drei Bände würden
handlicher sein) konsultiert, wird feststellen,
dass man sich bemüht hat, einen fachwissen-
schaftlichen Jargon weitestgehend zu ver-
meiden. Er wird die kompetenten Auslegun-
gen dankbar meditieren und schließlich
erkennen: „Das Alte Testament ist das Fun-
dament, auf dem das neutestamentliche
Christusbekenntnis aufruht; deshalb kommt
es darauf an, dass die alttestamentlichen
Texte ihre eigene Gottesbotschaft sagen dür-
fen, ohne dass sie gleich neutestamentlich er-
gänzt oder korrigiert werden“ (7).

Franz-Josef Steinmetz SJ

Limbeck, Meinrad: Christus Jesus. Der
Weg seines Lebens. Ein Modell. Stutt-
gart: Verlag Katholisches Bibelwerk
2003. 126 S., kart., € 12,80.

Zeigt uns Jesus einfach „ganz praktisch, wie
man das Leben sehen und gestalten kann“
(8)? Verstand er sich und seine Jünger „als
Freunde des Bräutigams Jahwe, der auf dem
Weg war, die Geschichte mit seinem Volk in
beglückender Weise zu vollenden“ (28)?
War ihm blitzartig aufgegangen und klar ge-
worden, „dass nicht die Anklage und das Ge-
richt am Ende des Lebens stehen würde“
(43)? „Gewiss, man konnte auch nach Jesu
Überzeugung zu spät kommen… Aber…Das
Reich Gottes steht allen offen, eine ‚letzte

Buchbesprechungen 468Buchbesprechungen 468

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Bibel und christliche Spiritualität

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 468



Prüfung’ ist nicht vorgesehen“ (72)! „Es
wird ein Verhalten geboten, das Vertrauen
schafft und aufbaut“ (75). Protestierte Jesus
„gegen die aktuellen Vollzüge, in denen die
Menschen im Tempel Gott erlebten und in
denen sie ihre eigene Beziehung zu Gott aus-
drückten“ (87)? Sein gewaltsamer Tod am
Kreuz hatte einige seiner Jünger und Jünge-
rinnen in eine so tiefgehende Krise ge-
stürzt…, dass sie körperlich und seelisch an
den äußersten Rand ihrer Existenz gerieten
(Nahtod – Erfahrung). So aber kamen sie mit
jener Wirklichkeit in Berührung, die „jen-
seits von uns ist und die anders ist als das,
was unser Organismus an Reizen aufnimmt“
(106). Erzählten sie davon „in den unter-
schiedlichen Bildern, die ihnen ihr Herz und
ihr Kopf anboten und möglich machten“
(107)? Gehört die Meinung, Jesus habe mit
seinem Wirken irgendein gesellschaftliches
Ziel verfolgt, tatsächlich zu den verhängnis-
vollsten Missverständnissen (115)? Sind es
immer bloß „die ganz konkreten einzelnen
Bedürfnisse und Notwendigkeiten, die wahr-
genommen und liebevoll beantwortet und
gelöst werden wollen“ (116)?

Freilich versucht der durch zahlreiche exe-
getische Veröffentlichungen bekannte Autor
dieses neuen Jesus-Buches den „Weg seines
Lebens“ historisch-kritisch und mit komple-
xen Analysen und Exkursen aufzuweisen,
wobei er vor allem dem Markus-Evangelium
vertraut. Die anderen Evangelisten werden
wegen ihrer „Übermalungen“ eher kritisch
betrachtet. Man gewinnt infolgedessen den
Eindruck, Jesus sei nicht durch die Interpre-
tation der Evangelisten und im Sich-Einlas-
sen auf ihr Verhältnis zur Jesusgeschichte
zugängig, sondern nur durch eine historische
Rekonstruktion. Eine Hinführung zum
christlichen Glaubensbekenntnis und zur Ge-
meinschaft der katholischen Kirche scheint
nicht beabsichtigt zu sein. Niemand müsse in
Jesu Spur gehen (112). Zwar war und blieb
es Jesu Ziel, seine Botschaft möglichst weit
„unter die Leute zu bringen“. Die Menschen
retten zu müssen – dieser Gedanke lag ihm
jedoch fern (61). Was übrig bleibt, ist ein-
fach ein „Modell“.

Trotz sorgfältiger Lektüre ist es mir nicht
gelungen, das aktuelle Anliegen dieses Bu-
ches herauszufinden. Ich glaube nicht, dass
Menschen von heute geholfen ist, wenn ih-
nen wiederholt erklärt wird, sie sollten – end-

lich! – „begreifen, dass es nur auf ihre Liebe
ankäme“ (116). Nötig sind vielmehr wirklich
theologische Antworten auf die Fragen unse-
rer Zeit: Braucht die Menschheit die christli-
che Kirche und wozu? Wie lässt sich die von
vielen ersehnte Ökumene schneller errei-
chen? Was bedeutet der christliche Anspruch
für den interreligiösen Dialog? Welches Ziel
hat die Botschaft der Bibel insgesamt? Was
kann und müsste gegen das Leid und die Un-
gerechtigkeiten in der Welt getan werden?
Limbecks historische „Spurensuche“ bewegt
sich leider vor einem längst überholten und
zu schmalen Horizont.

Franz-Josef Steinmetz SJ

Stuttgarter Neues Testament (Hrsg. Hel-
mut Merklein): Einheitsübersetzung mit
Kommentar und Erklärungen. Stuttgart :
Kath. Bibelwerk 2004 (2. Auflage). 589
S., kart., fest geb., € 21,50 (im Pack mit
Altes Testament nur € 59,90).

Man kann nicht genug dafür sorgen, dass die
Bibel richtig gedeutet und besser verstanden
wird. Auf evangelischer Seite gab es schon
seit langer Zeit so genannte „Erklärungsbi-
beln“. (Die üblichen Kommentare sind für
den alltäglichen Gebrauch nicht selten zu
komplex und zu wenig praktisch). Das Stutt-
garter Neue Testament (1. Auflage 2000)
bietet auf der Basis der Einheitsübersetzung
eine entsprechende Bibelausgabe von katho-
lischer Seite. Dafür wurde dankenswerter-
weise der Kommentierungstext von der
Deutschen Bibelgesellschaft in Stuttgart zur
Verfügung gestellt.

Aus verschiedenen Gründen war von
vornherein klar, dass eine gewisse Bearbei-
tung des übernommenen Textes unausweich-
lich war. Was die exegetische und theologi-
sche Diskussion in den vergangenen Jahren
belebt hat, sollte zumindest teilweise nun
auch in die praktische Bibelauslegung und in
den damit verbundenen geistlichen Diskurs
eingebracht werden. Infolge des fortgeschrit-
tenen ökumenischen Geistes waren vielfach
überhaupt keine oder nur geringfügige Än-
derungen erforderlich. Sie betreffen vor al-
lem die Paulusexegese, die Auslegung des
Matthäusevangeliums und die Stellen, die
das Judentum behandeln. Der Sinn der dies-
bezüglichen Modifikationen besteht allein

Buchbesprechungen 469

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 469



darin, die mündigen BibelleserInnen an einer
Möglichkeit der Auslegung teilhaben zu las-
sen, die die katholischen Bearbeiter stärker
gewichten wollten. Durchgeführt wurden sie
am neutestamentlichen Seminar der Katho-
lisch-Theologischen Fakultät in Bonn, wobei
Frau Dr. Ulrike Peters die Hauptlast der Ar-
beit getragen hat. Das Vorwort als Herausge-
ber schrieb Helmut Merklein †, der seit 1991
auch Vorsitzender des Katholischen Bibel-
werkes war.

Wer diese Ausgabe des Neuen Testamen-
tes konsultiert, findet nicht nur zuverlässige
Einführungen in seine verschiedenen Teile,
sondern ebenso ausführliche und sorgfältige
Erklärungen zu den einzelnen Perikopen.
Der Anhang bietet zweifellos nützliche
Sacherklärungen und außerdem Informatio-
nen zur Textüberlieferung, zu den verschie-
denen alten Übersetzungen sowie Kalender,
Zeittafeln und Landkarten sowie die Namen
aller, die an der deutschen Einheitsüberset-
zung beteiligt waren.

Ich bin überzeugt, dass viele, die sich um
ein tieferes Verständnis der Schriften des
Neuen Testamentes bemühen, dieses Buch
dankbar und zufrieden konsultieren werden,
nicht nur zur Vorbereitung von Bibelkreisen
und Predigten, sondern ebenso für die per-
sönliche Betrachtung.

Franz-Josef Steinmetz SJ

Bill, Josef: Maria gehört uns gemein-
sam. Erwägungen und Meditationen zu
Römischen Marienbildern. St. Ottilien:
Eos-Verlag 2004. 118 S., geb., € 13, 80.

Verfasser dieses kleinen, sorgsam verlegten
Buches, das zugleich zum aufmerksamen Be-
trachten und zum stillen Lesen einlädt, ist der
Jesuitenpater Josef Bill, der sich hier wieder
– wie in früheren Publikationen, in zahlrei-
chen Exerzitien und in vielen geistlichen An-
sprachen – als ein erfahrener Lehrer christli-
cher Spiritualität erweist. Obwohl dieses
Feld heute wahrlich schwer zu beackern ist,
gelingt es ihm, die reichen spirituellen Tradi-
tionen auch für Christen und Christinnen der
Gegenwart zu erschließen und fruchtbar zu
machen. Er präsentiert zwölf bekannte Ma-
rienbilder Roms, unter ihnen mehrere wun-
derschöne Ikonen, berühmte alte Mosaiken

und Fresken, das früheste Marienbild aus der
Priscilla-Katakombe sowie das Bild „Salus
Populi Romani“. Die Idee zu diesem Buch
kam ihm während eines längeren Aufenthal-
tes in der Ewigen Stadt. Hier soll nur auf ei-
nige wenige Charakteristika aufmerksam ge-
macht werden:

1. Das Buch erschließt den Reichtum der
Marien – Frömmigkeit, die in letzter Zeit,
nach einem marianischen „Überschwang“ in
der Mitte des 20. Jahrhunderts, in Theologie
und Spiritualität eher ein Schattendasein
führte. Dabei stützt sich P. Bill vor allem auf
Aussagen der Heiligen Schrift, die er theolo-
gisch überzeugend zu deuten versteht.

2. Sein Buch zeigt Marienbilder, die als
außergewöhnliche Gnadenbilder seit Jahr-
hunderten verehrt werden. Man darf einige
von ihnen zweifellos zu den wichtigsten Bil-
dern der Christenheit rechnen. Vor ihnen ha-
ben unzählige gläubige Menschen gebetet,
gefragt, gedankt, geklagt und gejubelt. Das
allein schon macht diese Bilder ehrwürdig.

3. Wenn es P. Bill in diesem Buch auch
nicht primär um eine ästhetische oder kunst-
historische Deutung der Bilder geht, so
kommt doch nebenbei auch der Kunstliebha-
ber auf seine Kosten. Die sorgsame Deutung,
die aus intensiver Anschauung erwächst, ver-
steht jedes Bild aus seinem Ursprung, geht
auf Form und Farbe ein und beweist, dass es
Zeiten gab, in denen Kunst und Kirche nicht
in einem so problematischen Verhältnis zu-
einander standen wie heute.

4. Das Buch kommt aus gelebter Öku-
mene. Es versucht, auch zu evangelischen
ChristInnen eine Brücke zu bauen. Es will sie
an die Bedeutung und den großen Stellenwert
erinnern, den Maria in der Theologie Martin
Luthers noch hatte. Darum wird auch seine
Auslegung des „Magnificat“ durchgängig zur
Sprache gebracht. Schon der Titel des Bu-
ches formuliert diese Intention: Maria gehört
uns gemeinsam.

So kann man für dieses schöne Buch wirk-
lich dankbar sein. Es ist auch als Geschenk
bestens geeignet. Ich wünsche ihm weite
Verbreitung.

Werner Trutwin

Buchbesprechungen 470

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 470



Hellinger, Bernd: Gottesgedanken. Ihre
Wurzeln und Wirkung. München: Kö-
sel-Verlag 2004. 279 S., geb. € 17,95.

Der theologisch ausgebildete, psychologisch
erfahrene Therapeut denkt anders von, zu
und über Gott als kirchliche Theologen. Er
kommt nicht von der Lehre, sondern von der
Erfahrung her. Gott muss man nicht verteidi-
gen, propagieren oder gar konfessionalisie-
ren, sondern entdecken. Entdeckung wird zur
Lebensarbeit. Gott von den Göttern, den ein-
gestandenen und uneingestandenen in uns zu
lösen, ist Hellingers Anliegen. „Die Götter
sind unsere überhöhte Mutter und unser
überhöhter Vater.“

In hundertdreißig kurzen Texten (eine bis
drei Seiten) fasst Hellinger seine Gedanken
über Menschsein vor Gott, über Verengun-
gen, Verschließungen, Öffnungen unseres
Bewusstseins, über Hören und Sehen, Den-
ken und Fühlen, Wissen und Glauben, über
Zweifel und Fragen, Weisheit und Stille, Ei-
fer und Gelassenheit. Er will befreien aus fi-
xiertem Gottdenken. Der Weg dazu heißt
Wahrnehmen, Öffnen, Lassen, Leerwerden.
Menschen sollen in Einklang leben mit der
„Wirklichkeit“ (ein anspruchsvoller Be-
griff), Einklang finden mit dem, was ist. Zu-
stimmung zum Leben ist die wichtigste Form
der Gottesverehrung. 

Hellinger geht in seinen Betrachtungen
nicht von der biblischen Offenbarung aus.
Einmal zitiert er den Bund mit dem Haus Is-
rael, aber so, als wäre  das „Gesetz“ eine
bloße Sache des Innern. Die Selbstmittei-
lung dieses Gottes in Jesus, dem Christus,
spricht er nicht an. Diese Auslassung ver-
wundert den christlich geprägten Leser.
Hellinger betont, dass er einen Gott des Le-
bens suche, der hinter allen satzhaften Aus-
sagen wese. In seinem Denken kommt – oh-
ne ausdrücklichen Rekurs – östlicher
Einfluss zum Ausdruck. Hellinger schreibt
klare, einfache Sätze. Manche sind in ihrer
Einfachheit geradezu apodiktisch. „Im
Christentum haben die Heiligen die Aufga-
be der Götter übernommen. Sie sind an ihre
Stelle getreten, in ihnen sind die Götter wie-
der auferstanden.“ Das mag zutreffen für ei-
ne gewisse Volksfrömmigkeit. Doch wäre
auch nach Teilkräften des Göttlichen zu fra-
gen, nach Mittlergestalten, die man nicht
einfach zur Seite schieben sollte. Wenn

Hellinger schreibt, „das Religiöse ist letzt-
lich einsam und einzeln“, unterschlägt er,
dass Religion auch Gemeinschaft stiftet. Je-
sus hat eine Mahl- und Geistgemeinschaft
gestiftet. 

Hellingers Aussagen sind individualpsy-
chologisch ausgerichtet. Die acht Kapitel-
einteilungen überschreibt er mit Rilkewor-
ten, ohne (mit einer Ausnahme) in seinen
Darlegungen auf sie einzugehen. Sie stam-
men aus dem Stundenbuch, den Neuen Ge-
dichten und den Duineser Elegien. Aber Hel-
linger gibt weder die Fundstelle an, noch
geht er auf den Kontext bei Rilke oder gar
die Differenz zu seiner Aneignung ein. Die-
se unmethodische Nutzung des Dichters, der
sich gegen Zwänge der Kirche und Kräfte
der Moderne wehrte, hilft hier wenig.

Hellingers „Gottesgedanken“ passen in
die Zeit. Leser, die sie mit differenziertem
Bewusstsein aufnehmen, vorab Menschen,
die mit der Kirche nur noch wenig verbunden
sind, jedoch Gott in ihrem Leben suchen, fin-
den vielseitige Anregung. Der Therapeut
stört unbedachte Einverständnisse. Seine Be-
trachtungen stimulieren, weiten, befreien das
religiöse Denken. Sie können anregen zur
Entgötzung der Gottesbilder.          

Paul Konrad Kurz

Gronemeyer, Reimer: Eiszeit der Ethik.
Die zehn Gebote als Grenzpfähle für
eine humane Gesellschaft. Würzburg:
Echter Verlag 2003. 179 S., kart., €

12,80.

In diesem Buch wird, wie es im Vorwort
heißt, der Versuch unternommen, die „Zehn
Gebote“ in unsere Zeit zurückzuholen (8).
Dabei geht es nicht darum, dem heutigen
Menschen, der in einer Sinnkrise lebt, diese
Gebote einfach „überzustülpen“. Vielmehr
soll gezeigt werden, dass sie nicht die „über-
holten Anstandsregeln längst verschwunde-
ner Kamelnomaden“ sind, sondern auch heu-
te Hilfe und Richtschnur sein können.
Jedenfalls ist das die Absicht des Verfassers.
Ob sie ihr Ziel erreicht? Die Betonung liegt
auf der Analyse der Wirklichkeit unserer
Zeit. Sie ist schonungslos und spürbar auf
Auswüchse hin akzentuiert. Manchmal hat
man den Eindruck, in ein Horror-Szenario

Buchbesprechungen 471

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 471



Buchbesprechungen 472

versetzt zu sein, wie folgende Beispiele zei-
gen können:

Maßstab für das Handeln sei heute nicht
Gott oder seine innere Stimme, sondern „das
Kalkül“ (37). Der Begriff „heilig“ sei rui-
niert (81). Einen Generationenkonflikt gebe
es nicht mehr. „Jetzt schwimmen alle nur
noch in dem schleimigen Brei der Infanti-
lität“. Die Grenze zwischen Jung und Alt ist
eingerissen (95). Zwar haben die Senioren
die „besseren Karten“, weil sie die Parla-
mente nach ihrer Pfeife tanzen lassen können
(99). Denn wer will schon diese wichtige
Wählergruppe verprellen? Doch die Lage,
die „aus der egoistisch-raffgierigen Haltung
der Älteren entsteht“, werde auf sie zurück-
schlagen (100). Wenn sie zum Pflegefall
werden, erfahren auch die Alten, dass sie in
den „Globalisierungsmixer“ geworfen sind. 

Wie lange kann man einen Menschen noch
leben lassen? Dies wird zunehmend eine Fra-
ge nach dem Preis, nicht nach dem Wert des
Menschenlebens. Der Umgang mit dem Tod
– Du sollst nicht töten! – sei zum Maßstab
der Menschlichkeit geworden (man denke an
die Ausstellung „Körperwelten“ mit präpa-
rierten Leichen und Leichenteilen). Euthana-
sie werde heute weit und breit – wenn auch
manchmal hinter vorgehaltener Hand – dis-
kutiert. Die Wissenschaft versuche, das Böse
biologisch wegzuerklären. Damit erleben wir
„den Angriff auf die Reste des Gottesglau-
bens“ (54).

Man fragt sich, ob das wirklich unsere
Welt ist. Aber der Verfasser urteilt, der „ho-
mo miserabilis“ sei tatsächlich an die Stelle
des „homo sapiens“ getreten, und die Arbeit
der „Pauperologen“ habe den Begriff der Ar-
mut stark verändert. Zum Gebot „Du sollst
nicht begehren“ meint er, das Begehren sei
zur „Grundmelodie“ des Lebens geworden
(157).

Wenn es zum Schluss heißt, nur ein Exo-
dus aus dieser Lebenswelt könne den Men-
schen noch „vor der Kälte einer sehnsuchts-
losen höllischen Gegenwart retten“ (175), so
fragt man sich doch, wie das geschehen soll.
Zwar wird immer wieder auf die „Zehn Ge-
bote“ verwiesen. Aber es fehlt eine Brücke.
Vielleicht muss die Menschheit, besonders
die westliche, ihr eigenes geistliches Elend
noch intensiver erfahren, um in den Grenz-
pfählen des Dekalogs die liebevoll zur Ret-
tung ausgestreckte Hand des Schöpfers zu

erkennen und zu ergreifen. Aber solche Ge-
danken kommen in diesem Buch – trotz eini-
ger Ansätze – doch etwas zu kurz. Zu sehr ist
der Verfasser (geboren 1939, ehemals luthe-
rischer Pfarrer in Hamburg und jetzt Profes-
sor für Soziologie an der Universität Gießen)
vom Horror unserer Zeit aufgewühlt.

Wolfgang Hoffmann SJ

Schmidt, Josef: Philosophische Theolo-
gie. Grundkurs Philosophie 5. Stuttgart:
Kohlhammer 2003. 303 S., brosch., €

20,00.

Um die Betrachtung der Wahrheit und um
das Erreichenwollen von Wahrheit, zu der
sich der menschliche Geist in Glaube und
Vernunft als seinen beiden Flügeln erhebt,
geht es Papst Johannes Paul II. in der Enzy-
klika „Fides et ratio“. Das Suchen nach der
Wahrheit ist die ureigene Aufgabe der Ver-
nunft. Sein Plädoyer für die Philosophie in
dieser Enzyklika ist denn auch von der Ein-
sicht motiviert, „dass sich das philosophi-
sche Suchen (sc. in der Moderne) im Fließ-
sand eines allgemeinen Skeptizismus verlor“
und dass die Philosophie alle Denkpositio-
nen gleichwertig nimmt, alles auf Meinung
reduziert und eine Pluralität von Anschauun-
gen entwickelt, „die auf die radikale Frage
nach der Wahrheit des menschlichen Lebens,
des Seins und Gottes selbst verzichtet“. Es ist
das Misstrauen gegenüber den Erkenntnis-
fähigkeiten des Menschen, das in der Post-
moderne zu der Ansicht führte, die „Zeit der
Gewissheiten“ wäre „hoffnungslos vorbei“.
Ihre zerstörerische Kritik an jeder Gewiss-
heit lässt sie auch „die notwendigen Unter-
scheidungen“ ignorieren und die Glaubens-
gewissheiten leugnen. Letztlich führt dies
zur „Versuchung der Verzweiflung“. In einer
fragmentierten Welt ist denn auch die Orien-
tierungslosigkeit das Grundmerkmal der all-
gemeinen Mentalität.

Ohne direkten Bezug auf diese Enzyklika
geht Josef Schmidt im Blick auf die klassische
Tradition des abendländischen Denkens im
Sinne der „fides quaerens intellectum“ der
Gottes-Frage als einer zentralen Thematik der
Philosophie nach. Theologie und Philosophie
stehen in einem wechselseitigen Dienstver-
hältnis, in dem der „Glaube kein Sprung ins Ir-
rationale, sondern höchste Erfüllung der Ver-

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 472



Buchbesprechungen 473

nunft“ ist, insofern er sich als „ ,vernehmende
Vernunft‘ versteht“ (282). Um dies zu demon-
strieren, breitet der Autor ein Füllhorn an phi-
losophischen Reflexionen aus, das in der Lite-
ratur seinesgleichen sucht. Er beginnt mit der
Abgrenzung einer Philosophischen Theologie
gegen andere Fragehorizonte (Religionsphilo-
sophie u.a.) und zeigt ihre Anfänge in Grie-
chenland und in der Bibel. Den Hauptteil bil-
det ganz traditionell die Erläuterung der fünf
„Gottesbeweise“ als ihre „Angelpunkte“, aber
dies in einer Weise, dass angesichts des eröff-
neten Reflexionshorizontes jede abfällige Kri-
tik an ihrem Sinn obsolet wird. Die philoso-
phische Kritik, besonders Kant, ist vollständig
verarbeitet. Es geht „nicht um die Art von Be-
weisen, wie sie in den Naturwissenschaften
geführt werden“. Denn „Gott ist keine ‚Er-
klärung‘ für irgendwelche Vorgänge in der
Welt, die aus ihm abgeleitet werden könnten“
(37). Ausgehend vom „Zusammenhang von
Endlichem und Unendlichem“ zeigt ihre
Kernargumentation, „dass das Bedingte nicht
ohne das Unbedingte, das Relative nicht ohne
das Absolute, das Endliche nicht ohne das Un-
endliche sein kann“ (39). 

In sorgfältigen Schritten legt Schmidt für
jeden der fünf Wege im Einzelnen dar: die phi-
losophische Vorgeschichte (besonders Par-
menides, Platon, Aristoteles, Plotin, Stoa, Au-
gustinus), den konkreten Argumentationsgang
und die kritische Diskussion mit Erwiderung.
Dabei fällt der Blick immer wieder auf die
Denkwege des Deutschen Idealismus (Fichte,
Schelling, Hegel). Seine systematische Re-
konstruktion des Gottesbeweises verdeutlicht
gerade die Wege des Denkens in das Trans-
zendente. Der Schlüssel ist immer wieder die
Selbsterkenntnis. Besonders bemerkenswert
sind die Gedankengänge, die das Wiederge-
winnen des teleologischen Gottesbeweises im
Kontext der Sinnfrage aufzeigen. Die Schärfe
und Klarheit von Schmidts Denken macht eine
erneute Beschäftigung mit diesem alten Pro-
gramm unabweisbar. – An diese Thematik
schließen sich differenzierte Darlegungen
zum philosophischen Verständnis der Perso-
nalität des Absoluten, zur Trinitätslehre, zum
Schöpfungsglauben und zur Theodizee an. 

Abgesehen von der unzumutbar kleinen
Schrifttype stellt sich dieses Grundlagenwerk
als ein mutiger und gelungener Versuch einer
auf der philosophischen Tradition beruhenden
Philosophischen Theologie dar, die die Ein-

wände der Neuzeit zu parieren versteht.
Rudi Ott

Lutterbach, Hubertus: Gotteskind-
schaft. Kultur- und Sozialgeschichte ei-
nes christlichen Ideals. Freiburg: Herder
Verlag 2003, 483 S., geb., € 45,00.

In dieser großen Studie zur Gotteskindschaft
nimmt H. Lutterbach nicht nur ein lange bei-
seite geschobenes Thema auf. Vielmehr ver-
hilft er ihm zum Durchbruch. Die wache In-
tuition eines Zeitgenossen verbindet sich
hier mit wissenschaftlicher Präzision, die im
weitgespannten Bogen der Untersuchung vor
allem drei Stränge exemplarisch fokussiert:

Die im Neuen Testament begründete und
für die abendländische Geschichte vielfältig
wirksam gewordene, das Leben versprachli-
chende Metapher der Gotteskindschaft be-
zeichnet die mündige, geistliches Jungsein
verheißende Beziehung des Getauften zum
Gott Jesu Christi. 

Seit dem 4. Jh. führte das Aufkommen des
Mönchtums zu einer Aufspaltung der bib-
lisch einen Gotteskindschaft in die gewöhn-
liche Gotteskindschaft der einmal getauften
Weltchristen sowie in die besondere Gottes-
kindschaft der Mönche mit der als Zweite
Taufe verstandenen Profess. 

In sozialgeschichtlicher Hinsicht wurzelt
der erst von Christen entschieden initiierte
umfassende Schutz der Kinder (Abtrei-
bungs-, Aussetzungs-, Tötungsverbot) in der
christlichen Rede von der Gotteskindschaft
aller, die somit auch schöpfungstheologisch
begründet ist.

Als sich z.B. katholischerseits im 19. Jh.
die sog. Volkskirche gegen die Aufklärung
im papstverbundenen Ghetto konstituierte
(Ultramontanismus), griff sie im kinderlie-
benden romantischen Umfeld aus selbstlegi-
timierender Absicht gezielt auf die wirk-
mächtigsten christlichen Gotteskind-Tradi-
tionen zurück: auf die „gewöhnliche“
Gotteskindschaft der einmal getauften Welt-
christen, auf die besondere Gotteskindschaft
der zweitgetauften Mönche, schließlich auf
den Kinderschutz und die Kinderbildung.

Die deutliche Rede der Konzilsväter auf
dem Zweiten Vatikanischen Konzil von der
einen Gotteskindschaft aller Christen hat mit
all den Facetten der Christentumsgeschichte

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 473



im Rücken ihre sozialgeschichtlichen Spuren
bis hinein in die Kinderrechtskonventionen
der Vereinten Nationen von 1989 hinterlas-
sen.

Die ausgesprochen instruktive wie auch
engagierte Darstellung reicht tief in das in-
nerkirchliche wie auch gesellschaftliche Le-
ben hinein. Indem sie die allen durch die
Taufe zugesprochene Würde in nichts relati-
viert, richtet sie etwa den Blick von den nicht
selten geschwind postulierten Höherstellun-
gen „geistlicher Positionen“ auf die diakoni-
sche Verantwortung, die aufgrund des Got-
tesbezugs aus der Gleichheit aller resultiert.
Andererseits wird jedem Kinderkult, der die
Welt des Kindes als heile Welt projiziert, der
Boden entzogen aufgrund der alltäglichen
Sorge für die Kinder, deren Beschreibung
geradezu fast nebenbei zu einer Art Zivilisa-
tionsgeschichte geraten ist. Indem H. Lutter-
bach die „Gotteskindschaft“ in kultur- und
sozialgeschichtlicher Betrachtung erkundet,
gibt er der Systematischen Theologie eine
reiche Vorgabe und zugleich die Aufgabe,
die „Gotteskindschaft“ unter den Bedingun-
gen einer säkularen Gesellschaft neu zu er-
gründen und gesellschaftsprägend auszuar-
beiten. Paul Deselaers

Apfelbacher, Karl-Ernst: Selig die Trau-
ernden. Kulturgeschichtliche Aspekte
des Christentums. Regensburg: Verlag
Friedrich Pustet 2002. 464 S., € 39,90.

Die katastrophische Welt im Großen und im
Kleinen nötigt täglich dazu, sich zu Ereig-
nissen und mehr noch zu Menschen zu ver-
halten, die von zerstörenden Geschehnissen
betroffen sind und in Trauer zu versinken
drohen. Wie verhält sich das Christentum zur
Trauer und wie trauert es selbst? Aspektreich
nur kann diese Frage aufgenommen werden.
Die vorliegende Arbeit lässt sich eben des-
halb fachwissenschaftlich nicht unbedingt
„in eine Schublade einordnen“, wenngleich
sie ein deutliches Interesse verfolgt, nämlich
die verwickelte Geschichte der christlichen
Wege im Umgang mit Trauer und Trauer-
prozessen herauszuarbeiten, möglichst viele
Faktoren aufzuspüren und in ihrer Wir-
kungsgeschichte zu benennen, die das christ-
liche Trauerverhalten geprägt haben. Damit
beginnt zugleich das Gespräch mit der heuti-

gen Pastoral (-theologie), die in Aufnahme
gesellschaftlich-soziologischer, psycholo-
gisch-therapeutischer und theologischer Er-
kenntnisse das Wort Jesu von Nazaret auszu-
loten und zu übersetzen hat: Selig die
Trauernden!

Zwei unterschiedliche Trauerweisen zeigt
der Vf. aus drei die Gliederung der Studie er-
gebenden Epochen auf, an die er die Fra-
gestellung wie eine Sonde anlegt: Trauerbe-
günstigung und Trauerverhinderung. Die
Epochen: hellenistische und jüdisch-christli-
che Antike, Epochenbruch zum Mittelalter;
Kulturwandel im 11. und 12. Jahrhundert,
aufgezeigt an der Gestalt des Bernhard von
Clairvaux, fördern unterschiedliche Pro-
blemkreise zutage, erweisen jedoch immer
wieder dieses Ergebnis: Das Gottesverhält-
nis aus dem zugrundeliegenden Gottesbild
ist der Angelpunkt, je nachdem, wie die „Ge-
rechtigkeit Gottes“ verstanden wird, – ob bi-
belfern als Zwangsvorstellung, nach der Gott
zum Ausgleich für menschliche Sünde Ge-
nugtuung schafft, oder bibelnah als Zu-
kunftsmacht der Liebe Gottes, die Lebens-
verwandlung durch Erschütterung
ermöglicht. Je nach dem – aus der Verkündi-
gung erwachsenen – Bewusstsein oder unbe-
wusst gebliebenen Glaubenshorizont werden
Menschen sich auf die Trauer einlassen kön-
nen. 

Die Sinnspitze des Buches ist das Plädoy-
er, jene alte christliche Tradition wieder zu
entdecken, die aus dem Alten und Neuen
Testament, dem ägyptischen Mönchtum und
der Mystik, vertreten durch Bernhard von
Clairvaux, erwachsen ist und Trauerwege
hoffnungsvoll entfalten kann – allein im Be-
ziehungszusammenhang mit dem Gott, wie
er sich in der Bibel und in Jesus Christus of-
fenbart hat.

Das durcharbeitende Lesen dieser Studie
lässt nicht auf Distanz bleiben. Schrittverge-
wisserungen und Zusammenfassungen las-
sen verweilen und den Gedankengang mit
konkreten Erfahrungen verweben. Nach und
nach wird deutlich, wie theoretischer Hori-
zont und konkrete Frömmigkeit verflochten
sind und sich gegenseitig bedingen. Jede
Praxis, die nicht vom Kern der christlichen
Botschaft durchzittert ist, bleibt letztlich be-
liebig. Insofern ist die beste, Augen öffnen-
de Theorie / Theologie für die Praxis / Pas-
toral gerade gut genug. Für seine reiche,

Buchbesprechungen 474

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 474



Buchbesprechungen 475

inspirierende Arbeit ist dem Vf. von Herzen
zu danken. Seine Stärke, den Bogen weit zu
spannen, um so die Tiefe seiner Fragestel-
lung auszuloten, ist in manchen Bereichen
gewiss offen für Ergänzungen aus neuesten
fachwissenschaftlichen Forschungen wie et-
wa der biblischen Theologie.

Paul Deselaers

Boehme, Katja: Madeleine Delbrêl. Die
andere Heilige. Freiburg: Herder-Verlag
2004, 125 S., € 14,90.

Im Blick auf den 100. Geburtstag (24.10.)
und den 40. Todestag (13.10) von M. Del-
brêl, der kritischen christlichen Visionärin,
hat K. Boehme eine sensible Biografie dieser
ungewöhnlichen Frau vorgelegt. Der Ori-
ginalität der dargestellten Person entspricht
dieser originelle „Text“ – eben ein „Gewe-
be“ aus Darstellung des biografischen Wer-
degangs, Beschreibung innerer Koordinaten,
zeit- und kirchengeschichtlicher Kontexten
wie auch diskreten spirituellen Fingerzeigen.

Die als Delbrêl-Kennerin ausgewiesene
Vf’in geht so vor, dass sie den einzelnen Le-
bensetappen unter einer hintergründigen,
markanten Kennzeichnung nachspürt: die
Atheistin, Suchende, Gott-Begeisterte, Welt-
Christin, politisch Engagierte, kritische Vi-
sionärin, andere Heilige. Die einzelnen Ka-
pitel sind in sich so gestaltet, dass treffend
das Porträt der Französin M. Delbrêl ge-
zeichnet, zugleich eine kleine Zeit- und So-
zialgeschichte skizziert wird und auch behut-
sam die Lesenden vor die eigene christliche
Werdegeschichte geführt werden. Dabei lässt
Vf. durch ihre eigenen Texte die sorgsam
ausgewählten, plastischen Zitate von M. Del-
brêl vorausklingen und heraustreten. Zahlrei-
che Fotos helfen mit, dass eine lebendige
Persönlichkeit ersteht. Eine Zeittafel wie
auch Literaturangaben öffnen Wege zu
Vergewisserungen und weiteren Suchbewe-
gungen.

Was dieses Buch für M. Delbrêl herausar-
beitet, ist einerseits ihre persönliche, konse-
quente Suche nach einer glaubwürdigen Le-
bensform, nach der Berufung, zu der gerade
gegensätzliche Einflüsse und Bedingungen
führen. Andererseits tritt vor Augen, wie sie
ihre Berufung zur Taufe in der vom Grund
her gemeinten Universalität ernstgenommen

und im gewöhnlichen Alltag außergewöhn-
lich verwirklicht hat. Gerade von diesem An-
satz her werden die Dimensionen gelebten
Glaubens bis hin zur Frage der Kirchenbin-
dung wie auch des politischen Engagements
besprochen, freilich immer in Entsprechung
zu M. Delbrêl, im Bewusstsein der dynami-
schen Bewegung der Liebe. Die Freiheit und
Radikalität dieser Lebensform wird mit Joh
17,14 (in der Welt, aber nicht von der Welt)
ausgeleuchtet. Zu ihr gehört die zerreißende
Spannung von Einsamkeit und Solidarität,
von Kontemplation und Aktion, die sich
durch das Leben dieser „anderen Heiligen“
zieht.

Wenn M. Delbrêl bezeugt, dass ihre Be-
kehrung entscheidend mit bewegt ist vom
Zeugnis anderer, gleichaltriger Menschen,
die an Gott glauben, dann ist ihr Leben selbst
zu solch einem Anstoß für viele geworden,
die ihr begegnet sind. K. Boehme fasst die
Botschaft mit einem Kartengruß von ihr zu-
sammen: „Mach’s genauso.“ Nachhaltig
kommt diese Frau nahe, aufgrund der zahl-
reichen Verstehens- und Übersetzungshilfen
dieses Buches. Möge dieses einfühlsame
Buch im Sinne der Dargestellten wirken.

Paul Deselaers

Georgens, Otto (Hrsg.): Auf den Straßen
der Welt verbirgt sich Gott. Hundert
Worte von Madeleine Delbrêl. Mün-
chen: Verlag Neue Stadt 2004. 100 S.,
kart., € 9,90.

„Lautlos naht der Kirche eine Grundgefahr:
die Gefahr einer Zeit, einer Welt, in der Gott
nicht mehr geleugnet, nicht mehr verfolgt,
sondern ausgeschlossen, in der er undenkbar
sein wird, einer Welt, in der wir seinen Na-
men herausschreien möchten, es aber nicht
können, weil uns kein Plätzchen verbleibt,
um uns hinzustellen.“ – Mit diesen Worten
kennzeichnete die Französin Madeleine Del-
brêl (1904–1964), die zunächst wegen ihres
aktiven Wirkens als christliche Sozialarbei-
terin in einem kommunistischen Vorort von
Paris bekannt geworden ist, die Glaubenssi-
tuation unserer Zeit. Diese bedeutende Frau,
deren Schriften in mehr als zehn Sprachen
übersetzt sind, hat mit ihrem überzeugenden
Glauben, den sie inmitten einer atheistischen
Umgebung lebte, die Situation des nach-

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 475



Buchbesprechungen 476

konziliaren Christen in einer säkularisierten
Welt vorweggenommen. „Der missionari-
sche Aufbruch in der Kirche in Frankreich
lässt sich ohne Madeleine Delbrêl, ohne ihre
Schriften und Vorträge nicht denken“ (Otto
Georgens: Vorwort)

Am 24. Oktober 2004 jährte sich ihr Ge-
burtstag zum 100. Mal. Anlässlich dieses Ju-
biläums hat auch der Verlag Neue Stadt in
der Reihe „Hundert Worte“ eine Publikation
vorgelegt, die uns mit Madeleine Delbrêl
durch ihre eigenen Worte näher bekannt
macht. Die sensible und themenreiche Aus-
wahl hat der Weihbischof von Speyer, Otto
Georgens – ein ausgewiesener Kenner der
Schriften Madeleine Delbrêls – vorgenom-
men. Seine Zusammenstellung gibt einen
sehr guten Querschnitt der Spiritualität Ma-
deleine Delbrêls wieder und berücksichtigt
alle für sie wichtigen Themen wie z.B. das
Beten, das Leben inmitten der Welt, das
Evangelium leben, Glaube, Kirche, Nächs-
tenliebe, das gemeinsame Leben, Mission,
Freude, Glück und Güte.

Es ist Otto Georgens hervorragend und mit
aufmerksamer Detailarbeit gelungen, aus
den meist komplexen – und nicht immer ein-
fach formulierten – poetischen Texten Ma-
deleine Delbrêls kurze Worte zu destillieren,
die zum Vertiefen in ihre Schriften einladen.

Katja Boehme 

Hinnebusch, William A.: Kleine Ge-
schichte des Dominikanerordens. Leip-
zig: St. Benno-Verlag 2004. 281 S.,
geb., € 12,50.

Zum Entstehen dieses Buches hat nicht nur
P. Hinnebusch beigetragen. Denn er schrieb
diese Geschichte bereits 1975 in den USA
und starb 1981. Der Kirchenhistoriker P.
Guy Bedouelle OP brachte dann 1990 eine
französische Übersetzung heraus, die auf den
damaligen Stand gebracht war. Sein Vorwort
wurde hier übernommen. Auch diese deut-
sche Ausgabe wurde im Text und im Anhang
noch einmal ergänzt und durch eine zusätzli-
che Zeittafel auf den heutigen Stand gebracht
(allerdings ist der Jesuitenorden nicht schon
1743 aufgehoben worden, wie Seite 185 an-
gegeben, sondern erst 1773).

Die fast 800jährige Geschichte des Predi-
gerordens in einem Band darzustellen, war

keine leichte Aufgabe. Sie musste in die Kir-
chen- und Weltgeschichte eingebettet wer-
den. In ihr gab es viele Erfolge, aber ebenso
Niedergänge und Verfolgungen. Auch Päp-
ste haben durch mancherlei Eingriffe dazu
beigetragen. Sie schufen z. B. das Amt eines
Kardinalprotektors, der wiederholt wie ein
Generaloberer handelte. Außerdem gab es
das Große Abendländische Schisma mit
mehreren Päpsten zu gleicher Zeit. Einige
Dominikaner-Provinzen hielten zu Rom, an-
dere zu Avignon. Es war schwierig, sowohl
Prediger- als auch Mönchsorden zu sein. Es
bildeten sich „Observanten“ und „Konven-
tuale“. Immer wieder fragte man sich, wel-
che Armut denn einzuhalten sei. Die Versu-
chung zu einer „vita privata“ wird mehrfach
erwähnt. Hinzu kamen theologische Ausein-
andersetzungen, innerhalb wie außerhalb des
Ordens. Und doch: immer wieder konnte
sich die Gemeinschaft erholen, und es gab
auch im Niedergang große und geachtete
Vertreter des Ordens.

Viele Persönlichkeiten werden vorgestellt:
Obere, Prediger, Schriftsteller. Leider jedoch
gibt es keinerlei Anmerkungen und weiter-
führende Literatur wird nicht angegeben.
Trotzdem sei Dank für das informative
Werk. Es handelt nicht nur von Vergange-
nem, sondern es stärkt auch die Zuversicht,
dass dieser Orden weiterhin eine Zukunft
hat. Wolfgang Hoffmann SJ

Lacarrière, Jacques: Die Gottesnarren.
Aus dem Leben der Wüstenväter. Mit ei-
nem Vorwort von Gisbert Greshake. In-
nsbruck-Wien: Tyrolia Verlag 2004. 240
S., geb., € 24,90.

„Nie wird er sich aufgeben, weder dem
Rausch noch der Askese, nie wird er Märty-
rer sein, nie in seine Vernichtung einwilligen
– im Gegenteil, sein Ideal ist nicht Hingabe,
sondern Erhaltung des Ichs.“ Mit diesen fast
bitteren Worten des Hermann Hesse über den
bürgerlichen Menschen gibt Gisbert Gresha-
ke in seinem Vorwort zu ‚Die Gottesnarren‘
eine „ungemein zutreffende Beschreibung
der heutigen religiösen Situation vieler
‚noch’ glaubender Christen“(8).

Ein starker Auftakt zu den dann folgenden
Beschreibungen der ersten Wüstenasketen,
die der französische Historiker Jacques La-

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 476



carrière in seinem Buch versammelt hat.
1961 unter dem Titel ‚Les hommes ivres de
Dieu‘ erschienen, glänzt die Neuauflage des
Innsbrucker Tyrolia-Verlages durch eine ge-
diegene und durch sehr gute Fotos anspre-
chende Gestaltung.

In keiner Weise abgemildert schildert
Lacarrière das Leben der Wüstenväter und
-mütter aus den ersten Jahrhunderten der
Kirche. Heftige Bußübungen, strengstes Fa-
sten, Styliten und Höhlenbewohner, Eisen-
ketten und Stockschläge als Mittel zur spiri-
tuellen Formung: Die asketische Bandbreite
könnte einem heutigen Christen mit Recht
Schauder über den Rücken jagen. Wenn, ja,
wenn bei Lacarrière nicht immer wieder die
Motivation der Eremiten und Anachoretin-
nen durchschimmern würde. Und wenn nicht
zu Beginn und immer wieder in den folgen-
den Texten die geografische und gesell-
schaftliche Extremsituation der Menschen
im Ägypten und Syrien des 3., 4., und 5.
Jahrhunderts treffend und kenntnisreich be-
schrieben dazu kommen würde. So entsteht
ein äußerst farbiges Bild dieser spirituell
abenteuerlichen Zeit, die zu den spannend-
sten der Kirchengeschichte überhaupt ge-
hört. Man könnte das Buch also wie einen
Abenteuerroman aus alter Zeit lesen und da-
nach entspannt oder gut unterhalten wieder
weglegen. Doch die Geschichte der Wüsten-
asketen ist eine Geschichte von Menschen,
die das Heil suchen, die mit aller Kraft und
mit Gewalt durch ihre asketischen Leistun-
gen den alten Menschen ablegen wollen um
zu einem neuen Menschen zu werden, der
fähig ist „... den Raum zu überwinden, sich
über das Leiden hinwegzusetzen, Jahrhun-
derte zu überbrücken. Die Askese befähigt
den Menschen zu einem neuen Sein nach
dem Vorbild der Engel“ (227).

Lacarrière unterscheidet sicher nicht im-
mer genügend klar zwischen einer evangeli-
umsgemäßen Nachfolge und einer häretisch-
gnostischen Askese. Vor allem bei den
Anachoretinnen, von denen es viele gegeben
haben soll (169), erschreckt einen Menschen
des 21.Jahrhunderts die totale Leibfeindlich-
keit dieser Versuche „der Welt zu sterben“. 

‚Die Gottesnarren‘ ist ein spannendes
Buch und regt gerade ob der radikalen Bei-
spiele zum Nachdenken an. Die verrückt an-
mutenden asketischen Übungen zeigen die
Verrückung, eine Umbildung der Werte an,

auch wenn uns heutige die Wirksamkeit der
angewandten Methoden äußerst zweifelhaft
erscheint. Und nicht zuletzt für die neu
wachsenden eremitischen Berufungen gibt
das Buch einen interessanten Rückblick und
lädt ein zu überlegen, wie eremitisches Le-
ben in den Umbruchzeiten des 3. Jahrtausend
aussehen könnte.

Maria Anna Leenen

Löser, Werner / Sticher, Claudia: Gottes
Wort ist Licht und Wahrheit. Zur Erin-
nerung an Heinrich Schlier. Würzburg:
Echter Verlag 2003. 147 S., kart., €

14,80.

Um den Bibelwissenschaftler Heinrich
Schlier, der 1978 starb, ist es still geworden.
Er war, wie Kardinal Ratzinger sagt, auch
selbst nie ein „lautstarker Mann“ (7). Des-
halb ist es zu begrüßen, dass die Referate ei-
ner ihm gewidmeten Gedenktagung von An-
fang Dezember 2000 in Mainz, bereichert
durch eine biografische Einleitung, hier vor-
liegen.

Marburg und Wuppertal kann man wohl
als Hauptstationen des Lebens von Heinrich
Schlier bezeichnen. In Marburg studierte er.
Hier begann er auch zu lehren. Für sein
ganzes Leben wichtig wurde die Begegnung
mit Bultmann und Heidegger. Ohne diese, so
heißt es (22), sei er nicht zu denken.

In der Zeit des Nationalsozialismus bilde-
te sich auf evangelischer Seite die „Beken-
nende Kirche“ gegenüber den regimefreund-
lichen „Deutschen Christen“. Schlier schloss
sich der „Bekennenden Kirche“ an. Für sie
sollte er in Wuppertal eine theologische
Hochschule leiten. Dies gelang zwar für kur-
ze Zeit. Aber die Gestapo brachte alles zu
Fall. Man ging sozusagen in den Untergrund,
indem man sich anderen Einrichtungen an-
schloss. Aus den Referaten geht hervor, wie
schwer diese Zeit gewesen ist, gerade weil
man keine Spaltung wollte.

Schlier war Exeget. Seine Kommentare,
besonders die zu einer Reihe von Paulusbrie-
fen, fanden allseitige Beachtung. Sie führten
ihn selbst zu der Überzeugung, dass die ka-
tholische Kirche jene Einheit verwirkliche,
nach der Schlier, von den Paulusbriefen in-
spiriert, suchte. 1953 trat er zur katholischen
Kirche über. Nach langem Ringen. Auf evan-

Buchbesprechungen 477

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 477



gelischer Seite war man verwundert, ver-
stand den Schritt nicht, brachte das auch zum
Ausdruck, aber immer mit Respekt vor der
Entscheidung. Diese Achtung wird auch in
den von evangelischer Seite vorliegenden
Tagungs-Beiträgen spürbar. 

Auf katholischer Seite wurde er ebenfalls
mit Achtung, aber nicht gerade enthusia-
stisch empfangen. Er galt als Bultmann-
Schüler. Dass er sich gegen dessen Entmy-
thologisierung des Neuen Testamentes ge-
wandt hatte, wurde meist übersehen. Außer-
dem brachte er manche Fragen der evangeli-
schen Christen mit. Und die Beziehungen
Schliers zu Heidegger? Da sei noch manches
zu erforschen, meint Kardinal Lehmann;
denn „das Denken Heideggers steht für die
Theologie wie ein riesiges, unbestiegenes
Gebirge vor Augen“ (46).

Durch dieses Buch lernt man nicht nur
Heinrich Schlier und sein Lebenswerk besser
kennen und findet Hinweise für weitere Ver-
tiefung, sondern man erhält auch einen Ein-
blick in die theologische Zeitgeschichte.
Stellenweise ist die Lektüre nicht leicht,
doch sie lohnt sich immer.

Wolfgang Hoffmann SJ

Nouwen, Henri: Nach Hause finden –
Wege zu einem erfüllteren Leben. Frei-
burg: Herder 2004. 140 S., € 12, 90. 

Wie der Titel bereits verrät: In diesem Buch
sind Weggeschichten zusammengetragen,
die Henri Nouwen mit viel menschlicher
Wärme und einer großen Lebensnähe er-
zählt. Nach Hause finden – Wege zu einem
erfüllteren Leben ist ein kleiner spiritueller
Reiseführer, und der Autor erweist sich nicht
zum ersten Mal als bewährter Begleiter. Sei-
ne Beiträge handeln von dem Gefühl der
Heimatlosigkeit, das sich auf unserer Le-
bensreise einstellen kann und der Sehnsucht
danach, wirklich zu Hause zu sein. 

Nouwen hat seine Reise 1996 vollendet
und ein reiches Erbe hinterlassen. Die hier
erstmals in deutscher Übersetzung vorlie-
genden Beiträge stammen aus seinem Nach-
lass. Der letzte, nämlich „Der Weg des Le-
bens und Sterbens“ ist daher eine gelungene
Komposition verschiedener unveröffentlich-
ter Manuskripte. 

Nach Hause finden ist ein ermutigendes

Buch für alle Reisenden, insbesondere aber
für jene, deren Reisepläne durchkreuzt wur-
den und die mit der Frustration des Warten-
Müssens konfrontiert sind. Sie und uns er-
mutigt Nouwen zu einer Spiritualität des
Wartens, die bedeutet, „an Gottes eigenem
Warten auf uns teilzuhaben und dadurch An-
teil an der tiefsten Liebe zu gewinnen: der
Liebe Gottes.“

Wohin also gehen wir? – Immer nach Hau-
se (Novalis). Henriette Crüwell

Zollner, Hans: Trost – Zunahme an
Hoffnung, Glaube und Liebe. Zum theo-
logischen Ferment der ignatianischen
„Unterscheidung der Geister“ (Inns-
brucker theologische Studien, Bd. 68).
Innsbruck – Wien: Tyrolia 2004. 341 S.,
kart., € 34,–

Auch wenn Karl Rahner und Hans Urs von
Balthasar das Desiderat schon vor Jahrzehn-
ten beklagten, so mangelt es doch nach wie
vor an theologischen Deutungen der ignatia-
nischen Exerzitien, im deutschen
Sprachraum noch mehr als im spanischen,
französischen oder englischen. Nun sind die
Exerzitien und die darin zugrunde gelegte
geistliche Erfahrung bleibend eine Quelle
theologischen Denkens. Und damit heute
spirituelle Suche nicht in Wellness oder Eso-
terik abgleitet, sondern human und christlich
ausgerichtet bleibt, ist theologische Inspirati-
on und Reflexion unerlässlich.

Vorliegende Dissertation von Hans Zoll-
ner, eingereicht bei Prof. Lothar Lies in Inns-
bruck, stößt in diese Lücke. Sie untersucht
die theologische Bedeutung eines zentralen
Trost-Kriteriums, nämlich der „Zunahme an
Hoffnung, Glaube und Liebe“. Mit dieser
Fragestellung zieht sie die ignatianische
„Unterscheidung der Geister“ von aller mo-
dischen psychologischen oder pädagogi-
schen Verkürzung in ihre christologische
und trinitarische Mitte zurück: Der Zuwachs
an diesen „theologalen“, also zugleich von
Gott gegebenen und zu Gott führenden Tu-
genden ist zentraler Aufweis dafür, dass ein
„Trost“ tatsächlich von Gott herkommt und –
durch seine Handlungsimpulse – zu Gott und
seinem Reich hinführt.

In einem ersten Teil stellt die Arbeit knapp
die Entstehungsgeschichte, das Ziel und die

Buchbesprechungen 478

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 478



Dynamik der Exerzitien vor. Der zweite Teil
führt den Blick auf die Hl. Schrift und die
vor-ignatianische christliche Tradition zu-
rück und erläutert damit für die gegebene
Frage das Fundament, auf dem der Verfasser
des Exerzitienbuchs steht; dieser Teil fußt,
wegen der Fülle des Materials, großenteils
auf Forschungen anderer Autoren. Der dritte
Teil untersucht umfassend das ignatianische
Schriftkorpus: Er weist nach, dass und wie
die Trias Glaube, Hoffnung und Liebe das
gesamte ignatianische Denken durchzieht
und zum theologischen „Ferment“ der Geis-
terunterscheidung wird. Ein vierter Teil fasst
die Ergebnisse systematisch zusammen und
zieht Konsequenzen für die Praxis der Exer-
zitienbegleitung.

Einige Eindrücke, die mir aus Zollners
Buch bleiben: Geistlicher Trost ist nicht ir-
gendein Wohlbefinden, sondern eine vor al-
lem emotionale Erfahrung, die in das Ge-
heimnis Christi und Gottes tiefer einführt.
„Messbar“ – und damit als Kriterium für Ent-
scheidungen verwendbar – ist der Trost am
Zuwachs der drei theologalen Tugenden, wo-
bei paulinisch die Liebe immer das Funda-
ment der beiden anderen sein wird. Als Be-
gleiter ignatianischer Exerzitien habe ich die
schöne Aufgabe, Menschen näher zu Gott zu
führen, in die spannungsreichen Pole von
Gnade und Freiheit, Kirche und Ruf des ein-
zelnen, Gottesdienst und Weltdienst, Kon-
templation in der Aktion.

Zollners Werk ist überaus gründlich und
kompetent erarbeitet. Es rezipiert und ver-
mittelt eine umfangreiche, meist fremdspra-
chige Exerzitienliteratur, die im deutschen
Sprachraum wenig bekannt und kaum zu-
gänglich ist. Es rückt ein zu wenig beachte-
tes theologisches Anliegen nach vorne und
führt in die Mitte einer wirklichen Theologie
der Exerzitien. Es ist in Sprache und Gedan-
kenführung anspruchsvoll und nicht leicht zu
lesen, bietet jedoch für Exerzitienbegleiter
und an spiritueller Theologie Interessierte ei-
ne vielfach herausfordernde und bereichern-
de Lektüre. Stefan Kiechle SJ

Schellenberger, Bernardin: Auf den
Wegen der Sehnsucht. Zum spirituellen
Leben heute. (Herder spektrum). Frei-
burg: Herder 2004. 176 S., kart, € 8,90.

Im Umfeld seines sechzigsten Geburtstags
legt Bernardin Schellenberger ein neues
Buch vor, das auf dem Umschlag als ein
„sehr persönliches“ beschrieben wird. Wer
die „bruchreiche“ Biographie Schellenber-
gers kennt, wird gespannt sein, für alle ande-
ren beschreibt er gleich auf den ersten Seiten
seinen Weg: von den Franziskanern für fünf-
zehn Jahre zu den Trappisten, von dort als
„Bruder der Menschen“ ins Schwäbische und
nach Afrika, dann für sieben Jahre Haus- und
Familienmann – und jetzt wieder allein. Die-
ser Weg lässt sich auch anhand seiner Publi-
kationen bei Herder gut mitverfolgen.

Eine solche Biographie mag Fragen auf-
werfen, im vorliegenden Buch zeigt sich
Schellenberger jedenfalls einmal mehr als ein
nüchterner und kritischer, auch selbstkriti-
scher Christ, der sich bemüht, glaubwürdig in
unserer Zeit zu leben – und dabei bestens mit
den spirituellen und theologischen Traditio-
nen des frühen Christentums und des Mittel-
alters vertraut ist. 

Heute sieht er die spirituellen Erwartungen
vieler Menschen vor allem geprägt von der
Suche nach angenehmen und mühelosen Er-
fahrungen. Das so erzeugte Wohlgefühl wird
dann als Erlebnis der Transzendenz gedeutet.
Im Hauptteil seines Buches zeigt Schellen-
berger eindrucksvoll auf, dass dieser Trend
eher dem Neuplatonismus entspricht. Aus
dessen Auffassungen sowie aus im Westen
verkürzten Vorstellungen von Hinduismus
und Buddhismus hat sich ein weit verbreite-
tes Weltbild entwickelt, das er in neun Punk-
ten skizziert (61). Ausführlich setzt er sich
dabei mit dem umstrittenen Benediktiner und
Zen-Meister Willigis Jäger auseinander, den
er als einen der Hauptvertreter dieses Welt-
bildes von göttlicher All-Einheit, wachsen-
dem Bewusstsein und mystischer Verschmel-
zung betrachtet. Ausgehend vom Person-Be-
griff entwirft Schellenberger dagegen die
christliche Vorstellung der Begegnung von
Gott und Mensch mit den Kernbegriffen
„Dialog“ und „Perichorese“. Die Schwierig-
keiten vieler Zeitgenossen mit einem solchen
Menschenbild hat Schellenberger schon zu-
vor mit den das Buch einführenden Beobach-
tungen zum Fitness-Studio und zum Handy-
gebrauch illustriert.

Fünf – gegen die verbreitete Neigung zur
Vereinfachung – „komplizierte Empfehlun-
gen“ vertiefen diese theoretische Auseinan-

Buchbesprechungen 479

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 479



In Geist und Leben 6–2004 schrieben:
Corona Bamberg OSB, geb. 1921, Dr. phil., Benediktinerin, schriftstellerische Tätigkeit, Vorträge,
geistliche Begleitung, Exerzitien – Theologie der Spiritualität, christliche und nichtchristliche
Mystik, Anthropologie, Liturgie.
Thomas Gertler SJ, geb. 1948, Dr. theol. habil., Rektor des Kollegs Sankt Georgen (Frankfurt),
Lehrbeauftragter für Dogmatik u. Homiletik. – Christologie, Kirche u. Welt, Kunst u. Literatur.
Hildegund Keul, geb. 1961, verh. Dr. theol., Leiterin für Frauenseelsorge der DBK. – Privatdozen-
tin für Fundamentaltheologie an der Universität Würzburg.
Peter Hans Kolvenbach SJ, geb. 1928, Dr. phil., Professor für Linguistik – Seit 1983 Generalobe-
rer der Gesellschaft Jesu.
Werner Löser SJ, geb. 1940, Dr. theol., Professor für Dogmatik an der Phil.-Theol. Hochschule
Sankt Georgen (Frankfurt), Ökumenische Theologie. – Musik, Spiritualität, Theater.
Frank Meier, geb. 1964, verh., Dr. theol., Pastoralreferent, Referent für Gemeindekatechese, viele
Jahre  im Religionsunterricht und der Schulseelsorge tätig. – Grundlagenfragen der Dogmatik und
theologischen Hermeneutik.
Marius Reiser, geb. 1954, verh., Dr. theol., Professor für Neues Testament an der Universität
Mainz. – Exegesegeschichte und Hermeneutik, Wunder.

Buchbesprechungen 480

dersetzung (75). Sie sind anregend, klar und
nüchtern, die Rede von Sünde und Verant-
wortung wird nicht vermieden. Bedauerli-
cherweise wecken sie jedoch sprachlich
durch die direkte Du-Anrede des Lesers As-
soziationen zu Ratgeber-Literatur. Das Glei-
che gilt für die anschließend angeführten acht
Anregungen, die einfache Hilfen zum spiritu-
ellen Leben geben: sie bergen mehr Inhalt,
als die sprachliche Form den Anschein er-
weckt.

Das letzte Kapitel bildet eine Einladung
zur geistlichen Schriftlesung. Der von Fragen
und Zweifeln bewegte Gläubige – hier erin-

nert manches an Schellenbergers früheren
Bericht über seine Erfahrungen als Trappis-
tenmönch – kann in der Begegnung mit der
Bibel sein eigenes Leben verstehen lernen
und die Gottheit Jesu Christi erkennen.

Wer Orientierungen in der gegenwärtigen
spirituellen Landschaft sucht, die Mühe be-
grifflicher Klärungen nicht scheut und
sprachliche Aufgeschlossenheit akzeptiert
(„Ground Zero auf dem Berg Karmel“, „Spi-
ritualität der Ich-AG“), wird dieses Buch mit
großem Gewinn lesen. 

Axel Bödefeld SJ

468  07.10.2004  20:36 Uhr  Seite 480


