
Die ganz alltägliche Zeit
Franz-Josef Steinmetz, Frankfurt

Schon wieder ist ein Jahr vergangen. Wie schnell doch die Zeit vergeht. Wo  ist
sie eigentlich geblieben? Diese und ähnliche erstaunte  „Kommentare“ über
das alltägliche Zeitempfinden sind zum Beginn eines neuen Jahres häufig zu
hören. Wie aber soll man solche „Seufzer“ beurteilen? Sind es völlig ernst ge-
meinte  Klagen oder verbirgt sich dahinter auch anderes? 

1. Das Klagen wäre zweifellos berechtigt, wenn „Zeit“ als etwas betrachtet
werden müsste, was leider irgendwann oder irgendwo in ein Nichts versickert
und einfach aufhört. Sie wäre dann sozusagen wie ein Schluck aus einem Be-
cher, der zwar ein kostbares Getränk enthält, unseren großen Durst aber leider
nicht stillen kann. Wahrhaftig Grund genug zur Klage. 

Ist das Bild vom Schluck aus dem Becher jedoch treffend gewählt und trifft
es wirklich das so geheimnisvolle Phänomen, das man „Zeit“ nennt? Es sind
die verkehrten Gedanken der „Frevler“, die zueinander sagen „Kurz und trau-
rig ist unser Leben; für das Ende des Menschen gibt es keine Arznei und man
kennt keinen, der aus der Welt des Todes befreit“ (Weisheit 2,1). Jesus hinge-
gen verspricht seinen Jüngern ein Ende, das nicht besser sein könnte, indem er
zu Marta sagt: „Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn er stirbt, und jeder,
der lebt und an mich glaubt, wird auf ewig nicht sterben. Glaubst du das?“ (Joh
11, 25f). Wer diese Frage wie Marta mit „ja“ beantworten kann, mag zwar im-
mer noch klagen, braucht aber in der Klage nicht zu ersticken; denn sein Glau-
be ist ein wunderbares Geschenk, das ein „Ende des Lebens“ nicht kennt. 

2. Kann die Zeit, die wir als so vergänglich erleben, auch froh machen? Un-
ter bestimmten Umständen wird das durchaus der Fall sein. Es gibt Situatio-
nen, die so schwer erträglich sind, dass man sich wünscht, die Zeit möge wie
im Flug vergehen: etwa in einer Gefangenschaft, auf dem Krankenlager, im
Wartesaal, in Not oder Trübsal – wer könnte sagen, dass so etwas in gar keiner
Weise auf ihn zutrifft? – Wenn dann einer kommt, der glaubwürdig verspricht,
es dauere nur noch kurze Zeit, klingt seine Ankündigung  gewiss nicht bloß ne-
gativ. Die Vergänglichkeit der Zeit ist auch kein Grund zum Klagen mehr, son-
dern wird geradezu ein Symbol für Befreiung und Erlösung. Es dauert nur noch
kurze Zeit, bald hat das Elend ein Ende. Bekanntlich zieht Paulus in 1 Kor 7, 30
aus der Kürze der Zeit die merkwürdige Konsequenz: „Wer weint, soll sich in
Zukunft so verhalten, als weine er nicht“.

Sollen wir unser irdisches Leben also einfach nur als Exil oder eine Art War-
tesaal verstehen, in dem wir auf den Himmel oder auf die Rückkehr ins Para-
dies warten?  Dass die Gestalt dieser Welt vergeht (1 Kor 7, 31), ist absolut si-

01-02  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 1



cher, und unter dieser Rücksicht ist unsere Erde tatsächlich nur eine vorüber-
gehende Wohnung.  Ein bloßer Wartesaal aber darf und will sie nicht sein. Viel-
mehr hat Gott sie dem Wechsel der Zeit unterworfen und  dem Menschen das
Werk seiner Allmacht anvertraut, damit er die Erde verwalte und das Lob sei-
ner großen Taten verkünde. Der Mensch soll also nicht bloß abwarten und pas-
siv zuschauen, wie es weitergeht, sondern sich engagieren und aktiv handeln,
sich jedoch in den  begrenzten Wirklichkeiten dieser Weltzeit nicht verlieren,
was Paulus sowohl gegen Enthusiasten als auch gegen Pessimisten betont (vgl.
1 Kor 7, 29–31).

3. Die Zeit, in der wir leben dürfen, ist nämlich kein bloß vergängliches „Säu-
seln“, das vorüber geht. Sie ist zugleich die Chance zu einer Eroberung, die
Möglichkeit, einen bleibenden Gewinn zu erzielen, der (Zeit-) Raum, der zur
Verfügung steht, um zu sammeln und zu  säen. Die Feststellung, die Zeit sei nur
kurz, erhält so gesehen einen ganz neuen Zungenschlag. Das gleiche Wort, das
wir schon sowohl als Klage als auch als Befreiung deuten konnten, wird nun zu
einer Aufmunterung bzw. Ermahnung, die günstige Gelegenheit nicht zu ver-
passen. Die Gelegenheit sei vorhanden, aber man dürfe die nötigen Entschlüsse
nicht auf die lange Bank schieben, die noch vorhandene Zeit nicht „verschlafen“. 

In diesem Sinne  heißt es im Brief an die Epheser: „Achtet also sorgfältig darauf, wie ihr euer
Leben führt, nicht töricht, sondern klug. Nutzt die Zeit; denn diese Tage sind böse. Darum seid
nicht unverständig, sondern begreift, was der Wille des Herrn ist (5, 15–17). Gerade weil Chris-
ten wissen, dass sie in einer zu Ende gehenden Entscheidungszeit leben, gilt es, die noch verblei-
bende „Frist“ zu einem sinnvollen Leben zu nutzen. Ganz ähnlich schreibt Paulus an die Galater:
„Lasst uns nicht müde werden, das Gute zu tun; denn wenn wir darin nicht nachlassen, werden
wir ernten, sobald die Zeit dafür gekommen ist“ (6, 9). Obwohl unsere Erdenzeit vergänglich ist
und schon bald vergeht, so bleibt sie doch eine Chance und ein zur Verfügung stehender Raum,
so „dass im Herrn unsere Mühe nicht vergeblich ist“ (1 Kor 15, 58).

4. Die vergängliche Zeit stimmt nicht nur nachdenklich, weil sie kurz ist,
sondern oftmals erscheint sie schlimmer noch als zu kurz, und das kann vieler-
lei Gründe haben. Wollte ein Mensch jedoch radikal behaupten, die Stunden
und Tage, überhaupt die Lebenszeit, die ihm zur Verfügung stehe, um das zu
tun, was ihm absolut aufgegeben sei, wäre zu kurz, so würde sein  Glaube zu-
mindest kleinmütiger sein. Er würde nämlich annehmen, der Herr aller Aufga-
ben und Zeiten habe sich in seinen Berechnungen getäuscht, es sei sogar ein
Grundfehler darin. Aber gehört es nicht zu den wesentlichen Elementen der
christlichen Hoffnung, dass der Herr jedem genügend Zeit gibt, um das zu tun,
was er nach Gottes Willen tun soll? Oder kann man auch zu früh sterben? 

Diese Fragen zum Anfang des Neuen Jahres möchten dazu anregen, das vielschichtige Thema
der vergehenden Zeit so gründlich zu meditieren, wie es möglich ist. Bekanntlich hat jedoch
schon Augustinus die „Zeit“ ein  ungemein „verwickeltes Rätsel“ genannt und deshalb zu Gott
gerufen: „Halte diese Dinge, so alltäglich und so abgründig, nicht verschlossen meinem Verlan-
gen, dass es in sie eindringt und sie licht werden am Licht Deiner Erbarmung, Herr!“ (Bekennt-
nisse, Buch XI, 22) .

Franz-Josef Steinmetz 2

01-02  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 2


