
Christentum – ein Neuheitserlebnis
Überlegungen zu einer „Unterscheidung der Geister“

Karl-Friedrich Wiggermann, Münster

1. Lebensspiel und Glaubensdramatik

Die Gesellschaft, in der wir – geprägt und prägend – leben, gibt sich in so-
ziologisch-philosophischer Diktion ständig neue Selbstbezeichnungen. Der
Weg führt – an vielen Nebenwegen vorbei – von einer Risikogesellschaft1

über eine Erlebnis-2 und eine Multioptionsgesellschaft3 zu einer Möglich-
keitsgesellschaft. „Für den modernen Möglichkeitsmenschen, der sich nicht
festlegen will und kann, ersetzen Beziehungen, Jobben und Zeitungslektüre
die Ehe, den Beruf und wirkliche Bildung. Dürstend nach Zuneigung und
Nähe, die in den traditionellen Institutionen nicht mehr erfahren werden, un-
fähig zu dauerhafter Liebe, die es ohne die Fähigkeit zur Empfindung von
Werten und zum Verzicht nicht geben kann, taumelt er von Beziehung zu
Beziehung.“4

Eine zentrale Frage lautet: Kann der modern-postmoderne Mensch noch feiern? Neben
philosophisches An-Denken an Feste5 tritt eine sich ausweitende Skepsis: „Es gibt kein funk-
tionales Äquivalent zu den Festen der alten Kulturen in der Spätmoderne, weil derartige Feste
einen strengen Sinn für Formen voraussetzen, der unter den Hammerschlägen eines verant-
wortungslos gewordenen Individualismus zerbrochen ist. Die Freizeit versucht in paradoxer
Weise dasjenige – aber nun als frei gewähltes – wieder einzuholen, was in den alten Kulturen
Zwang war: Physische Anstrengung, die in der Arbeitswelt immer überflüssiger wird, sucht
man nun in der Freizeit, bis hin zu lebensgefährlichen Sportarten, die den Kitzel der Todes-
angst wieder erfahrbar machen, allerdings nunmehr ohne jeden moralischen Hintergrund.“6

Solches Leben will bewundert werden.

Wird der Mensch zum ephemeren Wesen, das – ohne Woher und ohne
Wohin – nur sich selbst lebt und seinen „Spaß haben“ will?7 Soziale Teilsys-
teme werden in die Rolle von Straßenkehrern „herabtheoretisiert“, die die

1 Vgl. U. Beck, Risikogesellchaft, Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/M. 1986.
2 Vgl. G. Schulze. Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/M. –
New York 1993.
3 Vgl. P. Gross. Die Multioptionsgesellschaft. Frankfurt/M. 1994.
4 V. Hösle, Moral und Politik. Grundlagen einer politischen Ethik für das 21. Jahrhundert.
München 1997, 757.
5 Vgl. O. Marquard, Moratorium des Alltags. Eine kleine Philosophie des Festes, in: ders.,
Skepsis und Zustimmung. Philosophische Studien. Stuttgart 1994, 59–69.
6 V. Hösle, Moral und Politik (Anm. 4), 758.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 3



Nachhut einer street parade bilden und den Müll beseitigen.8 Gilt es Ab-
schied zu nehmen von der „humanistischen Emphase Alteuropas“?

Kann die Theorie das Leben noch einholen? Es entfaltet sich unpro-
grammgemäß, mag auch eine neue Scholastik alles Mögliche interpretieren.
Die Bündnisse der Theorie wirken weltweit, aber das Gelächter des Lebens
wirkt länger. 

Einer der großen philosophischen Entwürfe im zu Ende gegangenen 20.
Jahrhundert zielt auf das Wort „Gott“.

„Die Aufgaben, die das 21. Jahrhundert zu lösen haben wird, sind ungeheuer, und es ist
keineswegs gesagt, daß die Menschen ihnen gewachsen sein werden. Dies lenkt den philoso-
phischen Gedanken auf ein Prinzip, das höher ist als der Mensch und ohne das jeder Huma-
nismus zu einer hohlen Überschätzung des Menschen und einer kindischen Verleugnung sei-
ner Fehlbarkeit und Schuld wird. Es ist das Wissen um dieses Prinzip, das den Menschen vor
einer existentiellen Verwundbarkeit durch Naturgewalten und seinesgleichen bewahrt – die-
se können ihn nur töten, nicht mehr; an die höhere Sphäre, an der der Mensch teilhat, reichen
sie nicht. Die Hoffnung aber darf der Mensch haben, daß dieses Prinzip, das mit dem Men-
schen ein Wesen hervorgebracht hat, das um es wissen kann, in allen Wirren des 21. Jahrhun-
derts seine Stimme nicht verstummen lassen wird – damit aber auch nicht den Menschen aus-
löschen wird als das einzige uns bekannte Wesen, das diese Stimme vernehmen kann. Ob die-
se Hoffnung erfüllt werden wird, dies freilich weiß nur Gott.“9

Bewundert wird Gott und viel gescholten. Menschen suchen sich ihm auf
vielfältige Weise zu nähern. Aber haben sie noch in ihrer Umgebung Unter-
stützung? Die spirituelle Landschaft des Katholizismus – gekennzeichnet
durch Wegkreuze und Marienstatuen – und die durch Bibel, Andachtsbuch
und Losung ausgezeichnete evangelische Frömmigkeit werden in direkter
Glaubensbeziehung marginalisiert. Der praktizierende Katholik und der
überzeugte Protestant scheinen ihre Signifikanz zu verlieren. Christlicher
Glaube wird von einem Diasporagefühl sogar in seiner nächsten Umgebung
bedrängt. Die ephemere Form des Glaubens ist die patchwork religion. Sie
wirkt ebenso nachhaltig wie eine dezidiert antichristliche Erziehung.

Ich nenne drei Gesichtspunkte, die zu bedenken sind. Zuerst: Die sich ve-
hement ausbreitende cyber philosophy trägt unverkennbar religiöse Züge, in
denen das Ich des Menschen10 zu verschwinden droht und ein flottierendes
„Sich-einschalten“ ins Netz die humane Endlichkeit des Menschen zu „ver-

Karl-Friedrich Wiggermann 4

7 Hier wird Seelsorge wichtig. Vgl. G. Hennig, „Wir sollen Menschen sein...“- Luthers Seel-
sorge und unsere Seelsorge, in: Theologische Beiträge 27 (1996) 6–21; ders.. Briefseelsorge,
in: Theologische Beiträge 28 (1997) 34–44.
8 Vgl. N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/M. 1997.
9 V. Hösle, Moral und Politik (Anm. 4), 1136.
10 Vgl. K. Müller, Wenn ich „ich“ sage. Studien zu einer fundamentaltheologischen Relevanz
selbstbewußter Subjektivität (Regensburger Studien zur Theologie, Bd. 46). Frankfurt/M.
1994.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 4



spielen“ scheint. Eine solche cyber philosophy gewinnt „spielend“ die Rol-
le epikritischer Einschaltquoten. Die großen Diskurse und Erzählungen
werden zerbrochen. Aber die Fragen nach dem Ich lassen sich nicht ver-
drängen. Cyber philosophy endet letztlich im subjektlosen Nihilismus des
Gleich-Gültigen, in dem Religion nur noch Hemmschuh ist. Es bleiben nur-
mehr Effizienzgesichtspunkte.11 Spiele im Internet können dann freilich
echte Tränen auslösen, wenn auch ontologische Kategorien sich verflüchti-
gen. Der zweite Gesichtspunkt – eigenständig, nicht bloß reaktiv – ist das
Problem der Verlangsamung bzw. Entschleunigung des menschlichen Le-
bens, das zunehmend vom Takt der Uhr und der Medien bestimmt ist.12 Ent-
schleunigung zielt auf eine neue – menschengemäße – Lebenshaltung. Der
dritte Gesichtspunkt – den zweiten aufnehmend – betrifft eine neue Mys-
tagogie.13 Sie kann zu neuen geistlichen Erfahrungen des Menschen führen,
indem sie verhindert, das christliche Mysterium zu verdrängen. Mystagogie
baut auf der Taufe auf, ist Taufunterricht und weiß: Menschen haben mit der
Taufe das Entscheidende.

Wie reagiert eine diakritische, d.h. unterscheidende Theologie? Sie kann nur durch Agie-
ren reagieren, und dabei führt sie zur Unterscheidung der Geister. Eine solche Unterschei-
dung gilt es in der Kirche neu zu lernen. Sie vermeidet gleichermaßen Larmoyanz und Über-
heblichkeit, aber sie kann – kritisch – Gründe benennen, die in Glaubensgewissheit, nicht in
Abgründe führen müssen. Friedrich Nietzsche hat geklagt: „Wir haben unsere Gründe ver-
gessen“. Mit dieser Klage hat er postmodernes Fühlen vorweggenommen.

Hier wird die Unterscheidung der Geister lebensnah. Sie bekommt als alte Grundtugend
des Mönchtums ihren Platz auch in der Gegenwart der Christen. Die Unterscheidung der
Geister (1 Kor 12,10) zeigt der Subjektivität die Möglichkeit, den Lebensweg fortzusetzen,
wo sie als „Möglichkeitsmensch“ keinen Weg mehr wahrnehmen kann. Es erweist sich, „daß
die Unterscheidung der Geister keineswegs das Freiheitswagnis überflüssig macht“14. Sie
darf nicht zu starren Mechanismen entarten, sondern muss die totale Offenheit des Menschen
zu Gott hin als Lebensvollzug annehmen.

Praktische Theologie bedenkt die offene Lage des heutigen Menschen – zu
Gott hin. Es geht um das Wagnis, das Lebensspiel des Menschen nicht zu dis-
qualifizieren, sondern es in der Glaubensdramatik15 aufzuheben, zu vollenden.

Christentum – ein Neuheitserlebnis 5

11 Vgl. die kritische Studie von M. Dery, Cyber. Die Kultur der Zukunft. Berlin 1996. Vgl.
auch J. Baudrillard, Die Telekratie, in: Kultur und Technik im 21. Jahrhundert (Schriftenrei-
he des Wissenschaftszentrums Nordrhein-Westfalen. Bd. 1). Hrsg. G. Kaiser u.a. Frank-
furt/M. – New York 1993, 255–265.
12 Vgl. F. Reheis, Die Kreativität der Langsamkeit. Neuer Wohlstand durch Entschleunigung.
Darmstadt 1996.
13 Vgl. Mystagogische Seelsorge. Eine lebensgeschichtlich orientierte Pastoral. Hrsg. St.
Knobloch / H. Haslinger, Mainz 1991.
14 J. Sudbrack, Art. Unterscheidung der Geister, in: Praktisches Lexikon der Spiritualität.
Freiburg/Br. 1988. 1330.
15 Vgl. das große systematische Werk von H. U. von Balthasar, Theodramatik. Bd. 1–1V. Ein-
siedeln 1973–1983.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 5



Der Glaube lässt sich auf ein Leben ein, dessen Grund-Satz lautet: Jesus
braucht keine Bewunderer, sondern Nachfolger. Sören Kierkegaard hat in
seinem Tagebuch notiert: „So ist es Sokrates ergangen, wie auch Christus
entsprechend: Bewunderer haben sie viele gehabt, und unter diesen vielen
Bewunderern auch einige, die zu bewundern verstanden – aber Nachfolger
haben sie sehr wenige gehabt; der Unterschied zwischen einem Bewunderer
und einem Nachfolger ist der, daß der Nachfolger ethisch ist, was der Be-
wunderer ästhetisch ist.“16 Der Glaube führt in die Nachfolge Jesu, zumin-
dest vor das Wagnis der Nachfolge, in dem ihre Größe geahnt wird. Jesus ist
nicht „Spielball“ von Interessen, auch nicht kirchenpolitischer Interessen; er
„überspielt“ nicht menschliches Erfahren, aber er vertieft es. Diese Vertie-
fung heißt Nachfolge.

2. „... und lernt von mir“

Im Matthäusevangelium steht nach dem Weheruf über galiläische Städte
und nach dem Lobpreis Jesu der Heilandsruf: „Kommt her zu mir, alle, die
ihr mühselig und beladen seid; ich will euch erquicken. Nehmt auf euch
mein Joch und lernt von mir; denn ich bin sanftmütig und von Herzen
demütig; so werdet ihr Ruhe finden für eure Seelen. Denn mein Joch ist
sanft, und meine Last ist leicht.“ (Mt 11, 28–30)

„... und lernt von mir“: das ist im Matthäusevangelium und im Mund Jesu
das Wort des messianischen Weisheitslehrers. „Man kann bei ihm lernen,
ohne zu ermüden, ohne unerträgliche Last.“17 Jesus selbst gehört zu denen,
die sich mühen und beladen sind. Die Mühseligen können es lernen, Jünger
zu werden. Gerade sie!

Jesus ist Lehrer seiner Jünger – endgültig wie kein anderer Lehrer. Er hat einzelne Men-
schen in seine Nachfolge berufen – den reichen Jüngling freilich vergeblich (vgl. Mt 19,
16–26). Eine zuverlässige Tradierung der Worte Jesu geschieht in memotechnischer For-
mung (religiös gebildete Juden zur Zeit Jesu beherrschten auswendig große Stoffmassen) und
in einer überschaubaren Gruppe von Überlieferungsträgern (Jesus hatte in ihr einen außerge-
wöhnlichen eschatologischen Herrschaftsanspruch). Es handelt sich bei der Jesus-Überliefe-
rung „nicht um eine wild wuchernde, volkstümliche Überlieferung, sondern um bewußt ge-
pflegte Lehrtradition“18.

Karl-Friedrich Wiggermann 6

16 Tagebücher. Bd. 3. Düsseldorf – Köln 1968, 94.
17 J. Schniewind, Das Evangelium nach Matthäus (Das Neue Testament Deutsch, Bd. 2). Göt-
tingen, 8. Aufl. 1956, 154.
18 R. Riesner, Jesus als Lehrer. Eine Untersuchung zum Ursprung der Evangelien-Überliefe-
rung (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament. 2. Reihe. Bd. 7). Tübingen
1981, 502.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 6



Jesus war (ist!) als Lehrer einzigartig. „Für seine Hörer .... ,verkörperte‘
sich in dieser Lehre der Heilswille in spezifischer Weise. Hier liegt der Ur-
sprung der Christologie: Nicht in einem entsprechenden ,Bewusstsein Jesu‘
von solcher Bedeutung seiner Person, sondern in der Bedeutung, die bereits
die allerersten ,Hörer‘ seiner ,Lehre‘ dieser beimaßen, weil sie den in der
Thora bezeugten Gotteswillen zum Tragen und Machterweise Gottes zum
Zuge brachte.“19 In der Lehre bezeugt sich der Gekreuzigte und Auferstan-
dene. Gott selbst wird in der Lehre Jesu hörbar, wie er in der Thora des alten
Israel hörbar geworden ist. Diese end-gültige Lehre ist – teleologisch – ziel-
gerichtet. Das ist die Verbindlichkeit der Lehre Jesu – im telos.

Der christliche Glaube hat – im Zuge der Hellenisierung des Christen-
tums – die griechische paideia rezipiert und in die paideia Christi transfor-
miert.20 Damit übersteigt der christliche Glaube alle nationalen und religiö-
sen Grenzen: Die Mitte der Lehre Christi ist Er selbst, der Kyrios.

Die hörende (horchende!) Gemeinde ist also christologisch ausgerichtet.
Sie wird in die Jesusnachfolge gerufen und gibt die Einladung Jesu zur Ret-
tung in Zeit und Ewigkeit weiter. Sie sieht sich in einem Traditionsprozess
der Weitergabe von der Zeit Jesu und der Urgemeinde an. Die von ihr anvi-
sierte Bildung ist biblische Bildung. Noch vor einer Generation gab es – in
kirchlichen Kreisen des Pietismus und der Erweckung – schlichte Men-
schen, deren Bildung biblisch geprägt war. Sie kannten nicht nur die Kern-
stellen der Lutherbibel oder konnten nicht nur biblische Geschichten in
enger Anlehnung an den Text erzählen, sondern sie fassten ihre Lebenszu-
sammenhänge, ihre Biographie in den biblischen Zusammenhängen. Der
Kontext einer Bibelstelle und der Kontext eines Menschenlebens fielen zu-
sammen – z.B. in Psalm 23. Dieser Psalm konnte (kann!) zur geistlichen
Biographie eines Christen werden.

Von der allgemeinen Bildungskrise war die biblische Bildung zwar nicht unmittelbar be-
troffen, aber sie wurde oft von „neuen“ Inhalten verdrängt – z.B. von den sich etablierenden
neuen „Geschichten“ und Deutungsmustern wissenschaftlicher Forschung und Theoriebil-
dung, aber auch esoterischer Religion.

Biblische Bildung aber muss eingeübt werden – nicht zuletzt in der Gemeinde. In jüngster
Zeit sind – zum Teil aus den USA – biblische Seminarangebote in Deutschland übernommen
worden. Eine gemeindliche Gruppe trifft sich – z.B. im Winterhalbjahr – und gewinnt ge-
meinsam einen Einblick in die biblischen Bücher, ihre Entstehung und theologische Bedeu-
tung. Bei einem Bibelseminar kann es nicht um die gedankenarme Aufnahme biblischen
„Materials“ gehen, sondern es müssen das glaubende Subjekt und die geistliche Biographie
verbunden werden.

Christentum – ein Neuheitserlebnis 7

19 H. Stegemann, Der lehrende Jesus. Der sogenannte biblische Christus und die geschichtli-
che Botschaft Jesu von der Gottesherrschaft, in: Neue Zeitschrift für systematische Theologie
und Religionsphilosophie 24 (1982) 17f.
20 Vgl. W. Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Bd. 1–3. Berlin, 2. Aufl.
1936, 1944 und 1959.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 7



Die Kirche ist in einem besonderen Sinne eine Lerngemeinschaft.21 Sie
profiliert sich, wenn sie von Jesus lernt und in seiner Nachfolge lebt. Die
Lerngemeinschaft als nota ecclesiae ist nicht erst dann gefordert, wenn im
Staat – wie in der DDR – eine a- oder antichristliche Erziehung etabliert ist,
also in gewisser Weise ein nichtchristlicher Religionsunterricht, der sich als
atheistisch versteht. In der DDR hat die evangelische Kirche als Lernge-
meinschaft eine theologische Stütze in der Zeitschrift „Die Christenlehre“
gefunden. Herwig Hafa betonte in seinem Geleitwort im ersten Heft: „Der
Katechet, wie ihn unsere Kirche für diesen neuen Arbeitszweig braucht,
darf nicht nur Unterricht geben, sondern muß zugleich Seelsorger der Kin-
der und des Elternhauses sein.“22 Von dieser Christenlehre können Men-
schen aus den „alten“ Bundesländern lernen.

In einem „vormundschaftlichen“ Staat konnte die gemeindliche Katechese als Befreiung
empfunden werden, geradezu als Einübung in freiheitsbestimmte Prägung durch den lebendi-
gen Christus. So wurde die Gemeinde – unter dem Druck von außen und der Befreiung von
innen – zu einer Gemeinschaft mündiger Glieder. Sie wissen sich gebunden an die Taufe. Ei-
ne solche Bindung schließt nicht aus, dass die Taufe, auch mitten in der Zeit gemeindlichen
Lernens erfolgen kann. Dieses Lernen wird sogar „Sympathisanten“ der Kirche ansprechen;
es hat – bleibend – einen Missionsauftrag.

Gemeindliches Lernen artikuliert sich in der Theologie als Homologie,
als direkter Bezug auf das Bekenntnis des christlichen Glaubens. Ein sol-
ches Bekenntnis ist immer wieder – in Zeiten eines Kirchenkampfes – in der
Gemeinde neu formuliert worden.23 Jedes Glaubensbekenntnis ist ein Wag-
nis, das sich einer Minimalisierung des Glaubens widersetzt, das auf die
Mitte, auf den lebendigen Christus, weist und so „die Geister unterschei-
den“ kann. Inkarnation geht über eine Funktionalisierung und gemeinnützi-
ge Begründung des Christentums hinaus. „Nur für einen ,Ruck durch die
Geschichte‘ ist Gott wohl doch nicht Mensch geworden ...“24. In der Ge-
meinde können diffuse Formen einer – auch in den kirchlichen Kasualien –
veräußerlichten Zivilreligion nicht genügen. Mystagogie führt in das Ge-
heimnis des Glaubens; sie ist eine „Glaubensbildung in einem andauernden

Karl-Friedrich Wiggermann 8

21 Vgl. Kirche als Lerngemeinschaft. Dokumente aus der Arbeit des Bundes der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR. Berlin (Ost) 1981.
22 Die Christenlehre I (1948/49) 3. Zur Entwicklung vgl. E. Schwerin, Evangelische Kinder-
und Konfirmandenarbeit. Eine problemgeschichtliche Untersuchung der Entwicklungen auf
der Ebene des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR von 1970–1980 (Studien zur
Theologie. Bd. 3). Würzburg 1989.
23 Zur Verkündigung heute vgl. J. Imbach, Fundierter Glaube – Begründete Zweifel. Kirchli-
che Verkündigung in einer pluralistischen Gesellschaft, in: Wenn Gott verloren geht. Die Zu-
kunft des Glaubens in der säkularisierten Gesellschaft, Hrsg. Th. Faulhaber / B. Stillfried.
Freiburg/Br. 1998, 165–176.
24 J. Röser, Volksreligion ohne Gott. Über Erosionen des christlichen Glaubens und das fort-
bestehende rituelle Interesse, in: Christ in der Gegenwart 49 (1997) 419.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 8



Lernprozeß, der das Bedürfnis nach Folkloristisch-Rituellem nicht verach-
tet, wohl aber seine Grenzen beachtet.“25 Es geht um die bleibende Span-
nung von Deus semper maior (Gott ist immer größer ) und Deus semper mi-
nor (Gott ist immer kleiner); Mystagogie schwingt zwischen Widerstand
und Ergebung, Heilung und Heil, Erde und Himmel, Staatsbürgerschaft und
Gotteskindschaft, Leistung und Geschenk, Trotz und Demut, Prometheus
und Franziskus, Todesleben und ewigem Leben, Exodus und Heimat, Kritik
und Metakritik, Kampf und Kontemplation, Tun und Lassen. Diese Schwin-
gung führt nicht in religiöse Hinterwelten, sondern in die Unterscheidung
der Geister, in die Freiheit des Glaubens, in die Nachfolge. 

3. Christentum als Neuheitserlebnis

Kann im Europa der Gegenwart – es ist aktuelles Thema! – das Christentum
wieder als Neuheitserlebnis erfahren werden? Neu wirkte das Christentum
von seinem Anfang an. Karl Prümm hat 1939 – mitten in der „Glanz“-Zeit
des deutschen Nationalsozialismus – eine große Studie vorgelegt.26 Prümm
zeigt anhand der Apologeten und einzelner Kirchenväter, wie die Kraft des
neuen Glaubens als Neuheitserlebnis empfunden wurde.

„Die urchristlichen Quellen spiegeln kein zufällig zusammengeflossenes Gemenge aller
möglichen Zeitanschauungen wider, es ist urkräftiges Eigenleben, was sie bezeugen.“27 Man
kann nicht das Christentum als bloßen Erben der antiken Mysterien erklären und seine ge-
waltige Stoßkraft darauf zurückführen. Die Urkirche führt ihre Urkraft auf Christus selbst
zurück. Das Christentum stellt in seinen altkirchlichen Bekenntnissen nicht nur eine intellek-
tuelle religiöse Leistung dar: Es gibt in der Tat eine „begriffliche Erhabenheit der christlichen
Glaubenssätze“, die von vielen erkannt werden kann. Es geht nicht bloß um eine „unbefange-
ne geschichtliche Würdigung“28 religiöser Erlebnisse, sondern es geht um die innere Tiefe ei-
ner neuen Wirklichkeit im Glauben an Christus: „Ist jemand in Christus, so ist er eine neue
Kreatur; das Alte ist vergangen, siehe, Neues ist geworden“ (2 Kor 5,17). Die Glaubenden
werden in eine neue Wirklichkeit umgeschaffen.

Prümm betont eine theologische Sichtweise, die über die rein historische
hinausgeht: „Da die Christusschenkung aber eine Stiftung für die ganze
Dauer des messianischen Äons ist, so eignet diesem Erlebnis auch eine
überzeitliche Daseinskraft. Das Christentum ist imstande, in den Ge-
schlechtern aller Zeiten die gleiche Neuheitsempfindung hervorzurufen wie
in der Urkirche. Christentum ist eine immer wieder junge und doch ehrwür-

Christentum – ein Neuheitserlebnis 9

25 J. Röser, Volksreligion ohne Gott (Anm. 24), 420.
26 Christentum als Neuheitserlebnis, Durchblick durch die christlich-antike Begegnung. Frei-
burg/Br. 1939.
27 K. Prümm, Christentum als Neuheitserlebnis (Anm. 26), 471.
28 K. Prümm, Christentum als Neuheitserlebnis (Anm. 26), 473.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 9



dige alte Schönheit – ,o pulchritudo tam nova et tam antiqua‘, diese bewun-
dernde Anerkennung, die Augustinus Gott zollte, kann man in etwa auch auf
das Werk Gottes schlechthin, das Christentum übertragen.“29

Das Bewundern ist hier nicht ein der Nachfolge gegenübergestelltes Be-
wundern wie bei Kierkegaard, sondern nimmt im Grunde die Stelle der
Nachfolge Christi ein. Wichtig ist die Schlussfolgerung Prümms, dass das
Christentum in allen Zeiten „die gleiche Neuheitsempfindung“ hervorrufen
kann wie in der Urkirche. Wir können hier z.B. an Franz von Assisi und an
Martin Luther, auch an die gleichermaßen Widerstand und Ergebung zei-
gende Glaubenskraft Dietrich Bonhoeffers denken.

Es zeigt sich in der Gegenwart deutlich, dass die Kirche nicht bloß ihren
geistigen und geistlichen „Besitzstand“ zu wahren hat, sondern dass sie sich
wieder aus den Nichtglaubenden neu sammeln muss.30 Das gilt sowohl im
Osten als auch im Westen Deutschlands. Ralf Dahrendorf schreibt den für
ihn erstaunlichen Satz: „Vielleicht brauchen wir ein paar neue Kathedra-
len.“31 In den Kirchen kann man – so dürften erstaunte Menschen fortfahren
– verweilen, solange man will. Und man kann auch – so ist zu hoffen – einen
mitreißenden Gottesdienst mitfeiern. Eine Inspiration ohne Irritation! Es
geht um innovative Aufbrüche, um ein neues Katechumenat, um neue Pro-
jekte der Seelsorge an Nichtglaubenden. Am Thema Mission entscheidet
sich das Leben der Kirche – auch heute.32 Der Kirchenvater Athanasius hat
auf die Frage, wie er einen Menschen zum Glauben führe, geantwortet: „Ich
lasse ihn ein Jahr in meinem Hause wohnen.“

In einer nachchristlichen bzw. postmodernen Gesellschaft ist die Erfah-
rung von der Kirche als einer – weltanschaulichen und sozialen – Großorga-
nisation auf die Mitte, d.h. auf den lebendigen Christus, zu lenken. Viele
Menschen in Ost und West sind geneigt, das Christentum als altehrwürdige
Tradition hinzunehmen. Die Frage muss lauten: Wie können Menschen heu-
te von einem – sozialpsychologisch verständlichen – Hinnehmen zu einem
gläubigen Annehmen des christlichen Glaubens geführt werden? Bei nicht
wenigen Menschen ist sogar das Hinnehmen versickert: Das Christentum ist
ganz und gar unbekannt.

Als Neuheitserlebnis kann es am besten mit biblischen Texten erfahren
werden. In ihnen wird eine in die Tiefe gehende Elementarisierung noch
einmal elementarisiert werden. Es geht um mehr als um eine geistesge-

Karl-Friedrich Wiggermann 10

29 K. Prümm, Christentum als Neuheitserlebnis (Anm. 26), 469.
30 Die Glaubensweitergabe erörtert Koch, Kirche im Übergang zum dritten Jahrtausend. Weg-
weisungen für die Kirche der Zukunft. Freiburg/Schweiz 2000.
31 R. Dahrendorf, Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Vorlesungen zur Politik der Frei-
heit im 21. Jahrhundert. München 2003, 105.
32 Vgl. Th. Ahrens, Mission nachdenken. Studien. Frankfurt/M. 2002.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 10



schichtliche Sensibilisierung, die eine platte Atheismuspropaganda hinter
sich lässt, sondern es geht darum zu erfahren, dass das Wort der Bibel Men-
schen auch heute überwältigen und zu einer „neuen Kreatur“ machen kann.

Das Christentum als Neuheitserlebnis lässt durch den lebendigen Chris-
tus erkennen, dass die Geschichte der Menschheit und des einzelnen Men-
schen nicht von Begriff zu Begriff, sondern von Ergriffenheit zu Ergriffen-
heit fortschreitet, wie Leo Frobenius sagte.

Dieses Geschenk erfüllt die Sehnsucht, dass es mehr als „alles“ geben
muss, dass das „Ganze“ mehr ist als die Summe seiner Teile. Es geht um ei-
ne spirituelle Vernetzung. In das Christentum als Neuheitserlebnis einzu-
führen, ist die große Aufgabe gemeindlichen Lernens. Es geht um die Ent-
tarnung einer wie auch immer verstandenen Verfügbarkeit des christlichen
Glaubens.

Die Herausforderung des Christentums als des gewaltigen Neuheitserleb-
nisses reicht weit. Respiritualisierung „wächst als Aufstand gegen die uner-
träglich werdende ,Vertröstung des Menschen auf das Diesseits‘, die der
früheren ,Vertröstung des Menschen auf das Jenseits‘ in nichts nachsteht,
sondern eher noch folgenschwerer, weil enger, angstbesetzter, auswegloser
ist“33. Aufgaben gemeindlicher Spiritualität sind groß; die Verheißung der
Freude in der Jesusnachfolge ist größer.

Christentum – ein Neuheitserlebnis 11

33 Zum „Megatrend“ der Respiritualisierung vgl. P. M. Zulehner, Wiederkehr der Institutio-
nen, in: Stimmen der Zeit 123 (1998), 22.

03-11  15.12.2004  20:54 Uhr  Seite 11


