Christentum — ein Neuheitserlebnis

Uberlegungen zu einer ,,Unterscheidung der Geister*

Karl-Friedrich Wiggermann, Miinster

1. Lebensspiel und Glaubensdramatik

Die Gesellschaft, in der wir — gepridgt und prigend — leben, gibt sich in so-
ziologisch-philosophischer Diktion stindig neue Selbstbezeichnungen. Der
Weg fiihrt — an vielen Nebenwegen vorbei — von einer Risikogesellschaft!
iiber eine Erlebnis-?> und eine Multioptionsgesellschaft® zu einer Moglich-
keitsgesellschaft. ,,Fiir den modernen Moglichkeitsmenschen, der sich nicht
festlegen will und kann, ersetzen Beziehungen, Jobben und Zeitungslektiire
die Ehe, den Beruf und wirkliche Bildung. Diirstend nach Zuneigung und
Nihe, die in den traditionellen Institutionen nicht mehr erfahren werden, un-
fahig zu dauerhafter Liebe, die es ohne die Fihigkeit zur Empfindung von
Werten und zum Verzicht nicht geben kann, taumelt er von Beziehung zu
Beziehung.*“

Eine zentrale Frage lautet: Kann der modern-postmoderne Mensch noch feiern? Neben
philosophisches An-Denken an Feste’ tritt eine sich ausweitende Skepsis: ,,Es gibt kein funk-
tionales Aquivalent zu den Festen der alten Kulturen in der Spitmoderne, weil derartige Feste
einen strengen Sinn fiir Formen voraussetzen, der unter den Hammerschlégen eines verant-
wortungslos gewordenen Individualismus zerbrochen ist. Die Freizeit versucht in paradoxer
Weise dasjenige — aber nun als frei gewihltes — wieder einzuholen, was in den alten Kulturen
Zwang war: Physische Anstrengung, die in der Arbeitswelt immer iiberfliissiger wird, sucht
man nun in der Freizeit, bis hin zu lebensgeféihrlichen Sportarten, die den Kitzel der Todes-
angst wieder erfahrbar machen, allerdings nunmehr ohne jeden moralischen Hintergrund.*¢
Solches Leben will bewundert werden.

Wird der Mensch zum ephemeren Wesen, das — ohne Woher und ohne
Wohin — nur sich selbst lebt und seinen ,,Spall haben* will?” Soziale Teilsys-
teme werden in die Rolle von Stralenkehrern ,,herabtheoretisiert”, die die

''Vgl. U. Beck, Risikogesellchaft, Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/M. 1986.
2Vgl. G. Schulze. Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt/M. —
New York 1993.

3Vgl. P. Gross. Die Multioptionsgesellschaft. Frankfurt/M. 1994.

4 V. Hosle, Moral und Politik. Grundlagen einer politischen Ethik fiir das 21. Jahrhundert.
Miinchen 1997, 757.

> Vgl. O. Marquard, Moratorium des Alltags. Eine kleine Philosophie des Festes, in: ders.,
Skepsis und Zustimmung. Philosophische Studien. Stuttgart 1994, 59—69.

®V. Hosle, Moral und Politik (Anm. 4), 758.



Karl-Friedrich Wiggermann 4

Nachhut einer street parade bilden und den Miill beseitigen.? Gilt es Ab-
schied zu nehmen von der ,,humanistischen Emphase Alteuropas‘?

Kann die Theorie das Leben noch einholen? Es entfaltet sich unpro-
grammgemal, mag auch eine neue Scholastik alles Mogliche interpretieren.
Die Biindnisse der Theorie wirken weltweit, aber das Geldchter des Lebens
wirkt ldnger.

Einer der groBen philosophischen Entwiirfe im zu Ende gegangenen 20.
Jahrhundert zielt auf das Wort ,,Gott".

,,Die Aufgaben, die das 21. Jahrhundert zu 16sen haben wird, sind ungeheuer, und es ist
keineswegs gesagt, dal} die Menschen ihnen gewachsen sein werden. Dies lenkt den philoso-
phischen Gedanken auf ein Prinzip, das hoher ist als der Mensch und ohne das jeder Huma-
nismus zu einer hohlen Uberschiitzung des Menschen und einer kindischen Verleugnung sei-
ner Fehlbarkeit und Schuld wird. Es ist das Wissen um dieses Prinzip, das den Menschen vor
einer existentiellen Verwundbarkeit durch Naturgewalten und seinesgleichen bewahrt — die-
se konnen ihn nur toten, nicht mehr; an die hohere Sphire, an der der Mensch teilhat, reichen
sie nicht. Die Hoffnung aber darf der Mensch haben, daf} dieses Prinzip, das mit dem Men-
schen ein Wesen hervorgebracht hat, das um es wissen kann, in allen Wirren des 21. Jahrhun-
derts seine Stimme nicht verstummen lassen wird — damit aber auch nicht den Menschen aus-
16schen wird als das einzige uns bekannte Wesen, das diese Stimme vernehmen kann. Ob die-
se Hoffnung erfiillt werden wird, dies freilich weil nur Gott.*’

Bewundert wird Gott und viel gescholten. Menschen suchen sich ihm auf
vielféltige Weise zu ndhern. Aber haben sie noch in ihrer Umgebung Unter-
stiitzung? Die spirituelle Landschaft des Katholizismus — gekennzeichnet
durch Wegkreuze und Marienstatuen — und die durch Bibel, Andachtsbuch
und Losung ausgezeichnete evangelische Frommigkeit werden in direkter
Glaubensbeziehung marginalisiert. Der praktizierende Katholik und der
liberzeugte Protestant scheinen ihre Signifikanz zu verlieren. Christlicher
Glaube wird von einem Diasporagefiihl sogar in seiner nachsten Umgebung
bedriangt. Die ephemere Form des Glaubens ist die patchwork religion. Sie
wirkt ebenso nachhaltig wie eine dezidiert antichristliche Erziehung.

Ich nenne drei Gesichtspunkte, die zu bedenken sind. Zuerst: Die sich ve-
hement ausbreitende cyber philosophy tragt unverkennbar religiose Ziige, in
denen das Ich des Menschen'® zu verschwinden droht und ein flottierendes
,.Sich-einschalten ins Netz die humane Endlichkeit des Menschen zu ,,ver-

7 Hier wird Seelsorge wichtig. Vgl. G. Hennig, ,, Wir sollen Menschen sein...“- Luthers Seel-
sorge und unsere Seelsorge, in: Theologische Beitréige 27 (1996) 6-21; ders.. Briefseelsorge,
in: Theologische Beitrdge 28 (1997) 34-44.

8 Vgl. N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/M. 1997.

°V. Hosle, Moral und Politik (Anm. 4), 1136.

"Vel. K. Miiller, Wenn ich ,,ich* sage. Studien zu einer fundamentaltheologischen Relevanz
selbstbewufSter Subjektivitdt (Regensburger Studien zur Theologie, Bd. 46). Frankfurt/M.
1994.



Christentum — ein Neuheitserlebnis 5

spielen® scheint. Eine solche cyber philosophy gewinnt ,,spielend* die Rol-
le epikritischer Einschaltquoten. Die grofen Diskurse und Erzdhlungen
werden zerbrochen. Aber die Fragen nach dem Ich lassen sich nicht ver-
driangen. Cyber philosophy endet letztlich im subjektlosen Nihilismus des
Gleich-Giiltigen, in dem Religion nur noch Hemmschuh ist. Es bleiben nur-
mehr Effizienzgesichtspunkte.!! Spiele im Internet konnen dann freilich
echte Trinen auslosen, wenn auch ontologische Kategorien sich verfliichti-
gen. Der zweite Gesichtspunkt — eigenstindig, nicht blof reaktiv — ist das
Problem der Verlangsamung bzw. Entschleunigung des menschlichen Le-
bens, das zunehmend vom Takt der Uhr und der Medien bestimmt ist.'> Ent-
schleunigung zielt auf eine neue — menschengeméife — Lebenshaltung. Der
dritte Gesichtspunkt — den zweiten aufnehmend — betrifft eine neue Mys-
tagogie." Sie kann zu neuen geistlichen Erfahrungen des Menschen fiihren,
indem sie verhindert, das christliche Mysterium zu verdringen. Mystagogie
baut auf der Taufe auf, ist Taufunterricht und weif3: Menschen haben mit der
Taufe das Entscheidende.

Wie reagiert eine diakritische, d.h. unterscheidende Theologie? Sie kann nur durch Agie-
ren reagieren, und dabei fiihrt sie zur Unterscheidung der Geister. Eine solche Unterschei-
dung gilt es in der Kirche neu zu lernen. Sie vermeidet gleichermaBen Larmoyanz und Uber-
heblichkeit, aber sie kann — kritisch — Griinde benennen, die in Glaubensgewissheit, nicht in
Abgriinde fithren miissen. Friedrich Nietzsche hat geklagt: ,,Wir haben unsere Griinde ver-
gessen”. Mit dieser Klage hat er postmodernes Fiihlen vorweggenommen.

Hier wird die Unterscheidung der Geister lebensnah. Sie bekommt als alte Grundtugend
des Monchtums ihren Platz auch in der Gegenwart der Christen. Die Unterscheidung der
Geister (1 Kor 12,10) zeigt der Subjektivitit die Moglichkeit, den Lebensweg fortzusetzen,
wo sie als ,,Moglichkeitsmensch™ keinen Weg mehr wahrnehmen kann. Es erweist sich, ,,dall
die Unterscheidung der Geister keineswegs das Freiheitswagnis iiberfliissig macht“'*. Sie
darf nicht zu starren Mechanismen entarten, sondern muss die totale Offenheit des Menschen
zu Gott hin als Lebensvollzug annehmen.

Praktische Theologie bedenkt die offene Lage des heutigen Menschen — zu
Gott hin. Es geht um das Wagnis, das Lebensspiel des Menschen nicht zu dis-
qualifizieren, sondern es in der Glaubensdramatik®™ aufzuheben, zu vollenden.

"' Vgl. die kritische Studie von M. Dery, Cyber. Die Kultur der Zukunft. Berlin 1996. Vgl.
auch J. Baudrillard, Die Telekratie, in: Kultur und Technik im 21. Jahrhundert (Schriftenrei-
he des Wissenschaftszentrums Nordrhein-Westfalen. Bd. 1). Hrsg. G. Kaiser u.a. Frank-
furt/M. — New York 1993, 255-265.

12Vgl. F. Reheis, Die Kreativitiit der Langsamkeit. Neuer Wohlstand durch Entschleunigung.
Darmstadt 1996.

3 Vgl. Mystagogische Seelsorge. Eine lebensgeschichtlich orientierte Pastoral. Hrsg. St.
Knobloch / H. Haslinger, Mainz 1991.

4 J. Sudbrack, Art. Unterscheidung der Geister, in: Praktisches Lexikon der Spiritualitiit.
Freiburg/Br. 1988. 1330.

15 Vgl. das groBe systematische Werk von H. U. von Balthasar, Theodramatik. Bd. 1-1V. Ein-
siedeln 1973-1983.



Karl-Friedrich Wiggermann 6

Der Glaube lisst sich auf ein Leben ein, dessen Grund-Satz lautet: Jesus
braucht keine Bewunderer, sondern Nachfolger. Soren Kierkegaard hat in
seinem Tagebuch notiert: ,,So ist es Sokrates ergangen, wie auch Christus
entsprechend: Bewunderer haben sie viele gehabt, und unter diesen vielen
Bewunderern auch einige, die zu bewundern verstanden — aber Nachfolger
haben sie sehr wenige gehabt; der Unterschied zwischen einem Bewunderer
und einem Nachfolger ist der, da} der Nachfolger ethisch ist, was der Be-
wunderer dsthetisch ist.“!® Der Glaube fiihrt in die Nachfolge Jesu, zumin-
dest vor das Wagnis der Nachfolge, in dem ihre GroBe geahnt wird. Jesus ist
nicht ,,Spielball“ von Interessen, auch nicht kirchenpolitischer Interessen; er
,»uberspielt” nicht menschliches Erfahren, aber er vertieft es. Diese Vertie-
fung heiflit Nachfolge.

2. ,,... und lernt von mir*

Im Matthdusevangelium steht nach dem Weheruf iiber galildische Stidte
und nach dem Lobpreis Jesu der Heilandsruf: ,,Kommt her zu mir, alle, die
ihr miihselig und beladen seid; ich will euch erquicken. Nehmt auf euch
mein Joch und lernt von mir; denn ich bin sanftmiitig und von Herzen
demiitig; so werdet ihr Ruhe finden fiir eure Seelen. Denn mein Joch ist
sanft, und meine Last ist leicht.” (Mt 11, 28-30)

,... und lernt von mir*: das ist im Matthdusevangelium und im Mund Jesu
das Wort des messianischen Weisheitslehrers. ,,Man kann bei ihm lernen,
ohne zu ermiiden, ohne unertrigliche Last.“!” Jesus selbst gehort zu denen,
die sich miihen und beladen sind. Die Miihseligen konnen es lernen, Jiinger
zu werden. Gerade sie!

Jesus ist Lehrer seiner Jiinger — endgiiltig wie kein anderer Lehrer. Er hat einzelne Men-
schen in seine Nachfolge berufen — den reichen Jiingling freilich vergeblich (vgl. Mt 19,
16-26). Eine zuverldssige Tradierung der Worte Jesu geschieht in memotechnischer For-
mung (religios gebildete Juden zur Zeit Jesu beherrschten auswendig grofie Stoffmassen) und
in einer iiberschaubaren Gruppe von Uberlieferungstrigern (Jesus hatte in ihr einen auBerge-
wdhnlichen eschatologischen Herrschaftsanspruch). Es handelt sich bei der Jesus-Uberliefe-
rung ,,nicht um eine wild wuchernde, volkstiimliche Uberlieferung, sondern um bewuft ge-
pflegte Lehrtradition®'®.

¢ Tagebiicher. Bd. 3. Diisseldorf — K6ln 1968, 94.

17]. Schniewind, Das Evangelium nach Matthcus (Das Neue Testament Deutsch, Bd. 2). Got-
tingen, 8. Aufl. 1956, 154.

18 R. Riesner, Jesus als Lehrer. Eine Untersuchung zum Ursprung der Evangelien-Uberliefe-
rung (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament. 2. Reihe. Bd. 7). Tiibingen
1981, 502.



Christentum — ein Neuheitserlebnis 7

Jesus war (ist!) als Lehrer einzigartig. ,,Fiir seine Horer .... ,verkorperte*
sich in dieser Lehre der Heilswille in spezifischer Weise. Hier liegt der Ur-
sprung der Christologie: Nicht in einem entsprechenden ,Bewusstsein Jesu*
von solcher Bedeutung seiner Person, sondern in der Bedeutung, die bereits
die allerersten ,Horer seiner ,Lehre® dieser beimallen, weil sie den in der
Thora bezeugten Gotteswillen zum Tragen und Machterweise Gottes zum
Zuge brachte.“" In der Lehre bezeugt sich der Gekreuzigte und Auferstan-
dene. Gott selbst wird in der Lehre Jesu horbar, wie er in der Thora des alten
Israel horbar geworden ist. Diese end-giiltige Lehre ist — teleologisch — ziel-
gerichtet. Das ist die Verbindlichkeit der Lehre Jesu — im zelos.

Der christliche Glaube hat — im Zuge der Hellenisierung des Christen-
tums — die griechische paideia rezipiert und in die paideia Christi transfor-
miert.? Damit iibersteigt der christliche Glaube alle nationalen und religio-
sen Grenzen: Die Mitte der Lehre Christi ist Er selbst, der Kyrios.

Die horende (horchende!) Gemeinde ist also christologisch ausgerichtet.
Sie wird in die Jesusnachfolge gerufen und gibt die Einladung Jesu zur Ret-
tung in Zeit und Ewigkeit weiter. Sie sieht sich in einem Traditionsprozess
der Weitergabe von der Zeit Jesu und der Urgemeinde an. Die von ihr anvi-
sierte Bildung ist biblische Bildung. Noch vor einer Generation gab es — in
kirchlichen Kreisen des Pietismus und der Erweckung — schlichte Men-
schen, deren Bildung biblisch geprigt war. Sie kannten nicht nur die Kern-
stellen der Lutherbibel oder konnten nicht nur biblische Geschichten in
enger Anlehnung an den Text erzdhlen, sondern sie fassten ihre Lebenszu-
sammenhinge, ihre Biographie in den biblischen Zusammenhingen. Der
Kontext einer Bibelstelle und der Kontext eines Menschenlebens fielen zu-
sammen — z.B. in Psalm 23. Dieser Psalm konnte (kann!) zur geistlichen
Biographie eines Christen werden.

Von der allgemeinen Bildungskrise war die biblische Bildung zwar nicht unmittelbar be-
troffen, aber sie wurde oft von ,,neuen‘ Inhalten verdringt — z.B. von den sich etablierenden
neuen ,,Geschichten” und Deutungsmustern wissenschaftlicher Forschung und Theoriebil-
dung, aber auch esoterischer Religion.

Biblische Bildung aber muss eingeiibt werden — nicht zuletzt in der Gemeinde. In jiingster
Zeit sind — zum Teil aus den USA — biblische Seminarangebote in Deutschland {ibernommen
worden. Eine gemeindliche Gruppe trifft sich — z.B. im Winterhalbjahr — und gewinnt ge-
meinsam einen Einblick in die biblischen Biicher, ihre Entstehung und theologische Bedeu-
tung. Bei einem Bibelseminar kann es nicht um die gedankenarme Aufnahme biblischen

,Materials“ gehen, sondern es miissen das glaubende Subjekt und die geistliche Biographie
verbunden werden.

Y H. Stegemann, Der lehrende Jesus. Der sogenannte biblische Christus und die geschichtli-
che Botschaft Jesu von der Gottesherrschaft, in: Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie
und Religionsphilosophie 24 (1982) 17f.

2 Vgl. W. Jaeger, Paideia. Die Formung des griechischen Menschen. Bd. 1-3. Berlin, 2. Aufl.
1936, 1944 und 1959.



Karl-Friedrich Wiggermann 8

Die Kirche ist in einem besonderen Sinne eine Lerngemeinschaft.?! Sie
profiliert sich, wenn sie von Jesus lernt und in seiner Nachfolge lebt. Die
Lerngemeinschaft als nota ecclesiae ist nicht erst dann gefordert, wenn im
Staat — wie in der DDR — eine a- oder antichristliche Erziehung etabliert ist,
also in gewisser Weise ein nichtchristlicher Religionsunterricht, der sich als
atheistisch versteht. In der DDR hat die evangelische Kirche als Lernge-
meinschaft eine theologische Stiitze in der Zeitschrift ,,Die Christenlehre*
gefunden. Herwig Hafa betonte in seinem Geleitwort im ersten Heft: ,,.Der
Katechet, wie ihn unsere Kirche fiir diesen neuen Arbeitszweig braucht,
darf nicht nur Unterricht geben, sondern muf} zugleich Seelsorger der Kin-
der und des Elternhauses sein.“?*> Von dieser Christenlehre konnen Men-
schen aus den ,,alten‘ Bundesldndern lernen.

In einem ,,vormundschaftlichen” Staat konnte die gemeindliche Katechese als Befreiung
empfunden werden, geradezu als Einiibung in freiheitsbestimmte Prigung durch den lebendi-
gen Christus. So wurde die Gemeinde — unter dem Druck von auflen und der Befreiung von
innen — zu einer Gemeinschaft miindiger Glieder. Sie wissen sich gebunden an die Taufe. Ei-
ne solche Bindung schlie3t nicht aus, dass die Taufe, auch mitten in der Zeit gemeindlichen
Lernens erfolgen kann. Dieses Lernen wird sogar ,,Sympathisanten® der Kirche ansprechen;
es hat — bleibend — einen Missionsauftrag.

Gemeindliches Lernen artikuliert sich in der Theologie als Homologie,
als direkter Bezug auf das Bekenntnis des christlichen Glaubens. Ein sol-
ches Bekenntnis ist immer wieder — in Zeiten eines Kirchenkampfes — in der
Gemeinde neu formuliert worden.? Jedes Glaubensbekenntnis ist ein Wag-
nis, das sich einer Minimalisierung des Glaubens widersetzt, das auf die
Mitte, auf den lebendigen Christus, weist und so ,,die Geister unterschei-
den* kann. Inkarnation geht iiber eine Funktionalisierung und gemeinniitzi-
ge Begriindung des Christentums hinaus. ,,Nur fiir einen ,Ruck durch die
Geschichte® ist Gott wohl doch nicht Mensch geworden ...“*. In der Ge-
meinde konnen diffuse Formen einer — auch in den kirchlichen Kasualien —
verduBerlichten Zivilreligion nicht geniigen. Mystagogie fiihrt in das Ge-
heimnis des Glaubens; sie ist eine ,,Glaubensbildung in einem andauernden

2 Vgl. Kirche als Lerngemeinschaft. Dokumente aus der Arbeit des Bundes der Evangeli-
schen Kirchen in der DDR. Berlin (Ost) 1981.

22 Die Christenlehre I (1948/49) 3. Zur Entwicklung vgl. E. Schwerin, Evangelische Kinder-
und Konfirmandenarbeit. Eine problemgeschichtliche Untersuchung der Entwicklungen auf
der Ebene des Bundes der Evangelischen Kirchen in der DDR von 19701980 (Studien zur
Theologie. Bd. 3). Wiirzburg 1989.

2 Zur Verkiindigung heute vgl. J. Imbach, Fundierter Glaube — Begriindete Zweifel. Kirchli-
che Verkiindigung in einer pluralistischen Gesellschaft, in: Wenn Gott verloren geht. Die Zu-
kunft des Glaubens in der sikularisierten Gesellschaft, Hrsg. Th. Faulhaber / B. Stillfried.
Freiburg/Br. 1998, 165-176.

24 J. Réser, Volksreligion ohne Gott. Uber Erosionen des christlichen Glaubens und das fort-
bestehende rituelle Interesse, in: Christ in der Gegenwart 49 (1997) 419.



Christentum — ein Neuheitserlebnis 9

LernprozeB, der das Bediirfnis nach Folkloristisch-Rituellem nicht verach-
tet, wohl aber seine Grenzen beachtet.“?® Es geht um die bleibende Span-
nung von Deus semper maior (Gott ist immer groBer ) und Deus semper mi-
nor (Gott ist immer kleiner); Mystagogie schwingt zwischen Widerstand
und Ergebung, Heilung und Heil, Erde und Himmel, Staatsbiirgerschaft und
Gotteskindschaft, Leistung und Geschenk, Trotz und Demut, Prometheus
und Franziskus, Todesleben und ewigem Leben, Exodus und Heimat, Kritik
und Metakritik, Kampf und Kontemplation, Tun und Lassen. Diese Schwin-
gung fiihrt nicht in religiose Hinterwelten, sondern in die Unterscheidung
der Geister, in die Freiheit des Glaubens, in die Nachfolge.

3. Christentum als Neuheitserlebnis

Kann im Europa der Gegenwart — es ist aktuelles Thema! — das Christentum
wieder als Neuheitserlebnis erfahren werden? Neu wirkte das Christentum
von seinem Anfang an. Karl Priimm hat 1939 — mitten in der ,,Glanz**-Zeit
des deutschen Nationalsozialismus — eine grofie Studie vorgelegt.?® Priimm
zeigt anhand der Apologeten und einzelner Kirchenviter, wie die Kraft des
neuen Glaubens als Neuheitserlebnis empfunden wurde.

,,Die urchristlichen Quellen spiegeln kein zufillig zusammengeflossenes Gemenge aller
moglichen Zeitanschauungen wider, es ist urkriftiges Eigenleben, was sie bezeugen.“?” Man
kann nicht das Christentum als bloBen Erben der antiken Mysterien erkldren und seine ge-
waltige StoBkraft darauf zuriickfiihren. Die Urkirche fiihrt ihre Urkraft auf Christus selbst
zuriick. Das Christentum stellt in seinen altkirchlichen Bekenntnissen nicht nur eine intellek-
tuelle religiose Leistung dar: Es gibt in der Tat eine ,,begriffliche Erhabenheit der christlichen
Glaubenssitze®, die von vielen erkannt werden kann. Es geht nicht blos um eine ,,unbefange-
ne geschichtliche Wiirdigung*? religioser Erlebnisse, sondern es geht um die innere Tiefe ei-
ner neuen Wirklichkeit im Glauben an Christus: ,,Ist jemand in Christus, so ist er eine neue
Kreatur; das Alte ist vergangen, siehe, Neues ist geworden® (2 Kor 5,17). Die Glaubenden
werden in eine neue Wirklichkeit umgeschaffen.

Priiomm betont eine theologische Sichtweise, die {iber die rein historische
hinausgeht: ,,Da die Chrlstusschenkung aber eine Stiftung fiir die ganze
Dauer des messianischen Aons ist, so eignet diesem Erlebnis auch eine
uberzeitliche Daseinskraft. Das Christentum ist imstande, in den Ge-
schlechtern aller Zeiten die gleiche Neuheitsempfindung hervorzurufen wie
in der Urkirche. Christentum ist eine immer wieder junge und doch ehrwiir-

3 J. Roser, Volksreligion ohne Gott (Anm. 24), 420.

2 Christentum als Neuheitserlebnis, Durchblick durch die christlich-antike Begegnung. Frei-
burg/Br. 1939.

27K. Priimm, Christentum als Neuheitserlebnis (Anm. 26), 471.

2 K. Priilmm, Christentum als Neuheitserlebnis (Anm. 26), 473.



Karl-Friedrich Wiggermann 10

dige alte Schonheit — ,0 pulchritudo tam nova et tam antiqua‘, diese bewun-
dernde Anerkennung, die Augustinus Gott zollte, kann man in etwa auch auf
das Werk Gottes schlechthin, das Christentum iibertragen.“?

Das Bewundern ist hier nicht ein der Nachfolge gegeniibergestelltes Be-
wundern wie bei Kierkegaard, sondern nimmt im Grunde die Stelle der
Nachfolge Christi ein. Wichtig ist die Schlussfolgerung Priimms, dass das
Christentum in allen Zeiten ,,die gleiche Neuheitsempfindung* hervorrufen
kann wie in der Urkirche. Wir kénnen hier z.B. an Franz von Assisi und an
Martin Luther, auch an die gleichermallen Widerstand und Ergebung zei-
gende Glaubenskraft Dietrich Bonhoeffers denken.

Es zeigt sich in der Gegenwart deutlich, dass die Kirche nicht blof3 ihren
geistigen und geistlichen ,,Besitzstand* zu wahren hat, sondern dass sie sich
wieder aus den Nichtglaubenden neu sammeln muss.*® Das gilt sowohl im
Osten als auch im Westen Deutschlands. Ralf Dahrendorf schreibt den fiir
ihn erstaunlichen Satz: ,,Vielleicht brauchen wir ein paar neue Kathedra-
len.“*! In den Kirchen kann man — so diirften erstaunte Menschen fortfahren
—verweilen, solange man will. Und man kann auch — so ist zu hoffen — einen
mitreilenden Gottesdienst mitfeiern. Eine Inspiration ohne Irritation! Es
geht um innovative Aufbriiche, um ein neues Katechumenat, um neue Pro-
jekte der Seelsorge an Nichtglaubenden. Am Thema Mission entscheidet
sich das Leben der Kirche — auch heute.* Der Kirchenvater Athanasius hat
auf die Frage, wie er einen Menschen zum Glauben fiihre, geantwortet: ,,Ich
lasse ihn ein Jahr in meinem Hause wohnen.*

In einer nachchristlichen bzw. postmodernen Gesellschaft ist die Erfah-
rung von der Kirche als einer — weltanschaulichen und sozialen — GroBorga-
nisation auf die Mitte, d.h. auf den lebendigen Christus, zu lenken. Viele
Menschen in Ost und West sind geneigt, das Christentum als altehrwiirdige
Tradition hinzunehmen. Die Frage muss lauten: Wie kénnen Menschen heu-
te von einem — sozialpsychologisch verstindlichen — Hinnehmen zu einem
gldaubigen Annehmen des christlichen Glaubens gefiihrt werden? Bei nicht
wenigen Menschen ist sogar das Hinnehmen versickert: Das Christentum ist
ganz und gar unbekannt.

Als Neuheitserlebnis kann es am besten mit biblischen Texten erfahren
werden. In ihnen wird eine in die Tiefe gehende Elementarisierung noch
einmal elementarisiert werden. Es geht um mehr als um eine geistesge-

¥ K. Priimm, Christentum als Neuheitserlebnis (Anm. 26), 469.

30 Die Glaubensweitergabe erdrtert Koch, Kirche im Ubergang zum dritten Jahrtausend. Weg-
weisungen fiir die Kirche der Zukunft. Freiburg/Schweiz 2000.

3'R. Dahrendorf, Auf der Suche nach einer neuen Ordnung. Vorlesungen zur Politik der Frei-
heit im 21. Jahrhundert. Miinchen 2003, 105.

2 Vel. Th. Ahrens, Mission nachdenken. Studien. Frankfurt/M. 2002.



Christentum — ein Neuheitserlebnis 11

schichtliche Sensibilisierung, die eine platte Atheismuspropaganda hinter
sich ldsst, sondern es geht darum zu erfahren, dass das Wort der Bibel Men-
schen auch heute tiberwiéltigen und zu einer ,,neuen Kreatur® machen kann.

Das Christentum als Neuheitserlebnis ldsst durch den lebendigen Chris-
tus erkennen, dass die Geschichte der Menschheit und des einzelnen Men-
schen nicht von Begriff zu Begriff, sondern von Ergriffenheit zu Ergriffen-
heit fortschreitet, wie Leo Frobenius sagte.

Dieses Geschenk erfiillt die Sehnsucht, dass es mehr als ,,alles* geben
muss, dass das ,,Ganze® mehr ist als die Summe seiner Teile. Es geht um ei-
ne spirituelle Vernetzung. In das Christentum als Neuheitserlebnis einzu-
fiihren, ist die groBe Aufgabe gemeindlichen Lernens. Es geht um die Ent-
tarnung einer wie auch immer verstandenen Verfiigbarkeit des christlichen
Glaubens.

Die Herausforderung des Christentums als des gewaltigen Neuheitserleb-
nisses reicht weit. Respiritualisierung ,,wéchst als Aufstand gegen die uner-
traglich werdende ,Vertrostung des Menschen auf das Diesseits, die der
friiheren ,Vertrostung des Menschen auf das Jenseits* in nichts nachsteht,
sondern eher noch folgenschwerer, weil enger, angstbesetzter, auswegloser
ist“¥3, Aufgaben gemeindlicher Spiritualitit sind groB3; die VerheiBung der
Freude in der Jesusnachfolge ist grofer.

3 Zum ,Megatrend der Respiritualisierung vgl. P. M. Zulehner, Wiederkehr der Institutio-
nen, in: Stimmen der Zeit 123 (1998), 22.



