
Schön, katholisch zu sein
Über den Wage-Mut zum Glück

Jörg Splett, Offenbach

„Schön“ ist ein Allerweltswort. Schön sei, was im Anschauen gefällt,
schreibt Thomas von Aquin. Sein Lehrer, der große Albert, nennt das Schö-
ne den Aufglanz der Wesensgestalt.1 In diesem Sinne hat Hans Urs von
Balthasar sein großes Hauptwerk mit den Bänden einer theologischen
Ästhetik unter dem Titel Herrlichkeit begonnen. Die Redewendung, die in
der Überschrift anklingt, ist stärker subjektiv gerichtet. Es mache Freude,
man sei glücklich, katholisch zu sein. Trifft das zu? Zumal in Deutschland?

Auf das Glück sind alle Menschen aus. Man kann anderen nicht ins Herz
schauen; doch (Augustinus) „wenn einer gesagt hätte: ,Alle wollt ihr glück-
lich sein, elend sein wollt ihr nicht‘, dann hätte er etwas gesagt, was jeder
in seinem Willen feststellen würde. Was immer nämlich einer sonst im Ver-
borgenen wünscht, von diesem Willen, der allen und von allen Menschen
genügend bekannt ist, geht niemand ab.“2

Aber nicht alle wissen dies Ziel zu finden. So ergibt sich das Paradox –
Augustinus redet von Absurdität –, dass zwar alle glücklich leben wollen,
doch „nicht alle so leben wollen, wie allein sich glücklich leben lässt“ (XIII
4, 7). Denn zum Glück genügt es nicht, zu leben, wie man möchte. Zwar be-
steht das Glück darin, zu haben, was man will;3 so „haben alle Glücklichen,
was sie wollen; gleichwohl sind nicht alle, die besitzen, was sie wollen, so-
gleich schon glücklich“ (XIII 5, 8). Man muss das Rechte wollen und er-
langen – und man muss es auf die rechte Weise wollen und haben.

Wer deshalb falsch strebt, der „kommt weiter von dem Ziel“ (M. Claudius); „dem
Glück(lich-sein) nähert sich, wer es in guter Weise anstrebt; und wenn er, was er so will, er-
langt hat, wird er glücklich sein“ (XIII 6, 9). Darum bedarf es „in diesem sterblichen, von
Irrtümern und Drangsal übervollen Leben“ der Richtschnur des Glaubens (XIII 7, 10). – Wo-
bei, auch dies sei notiert: ,credere‘ eigentlich ,cor dare‘ besagt. Ähnlich meint unser ,glau-
ben‘ ursprünglich: gern haben, mögen, trauen „Kredit geben“; ein „Gläubiger“ hat jeman-
dem sein Kapital anvertraut).

Die Liebe ist so – antik-physikalisch – das „Gewicht“ der Wesen, also jene Trieb- bzw.
Zugkraft, die sie zu ihrem Wesensort reißt (pondus – Conf. XIII 9, 10). Ihr gemäß hat der

1 Thomas: Sth I 5, 4 ad 1; Albert (splendor formae), in: De pulchro et bono, überliefert unter
den Opuscula des Aquinaten, weil in seiner Abschrift enthalten.
2 De Trin. XIII 3, 6. 
3 Wenn man nicht könne, was man wolle, wollen, was man kann? Zu solchem Glück fragt
Augustinus mit entwaffnender Direktheit, ob es eher lächerlich oder bedauerlich sei – utrum
ridenda an potius miseranda (XIII 7, 10).

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 12



Schön, katholisch zu sein 13

Mensch seine Mitte = seinen Schwerpunkt nicht in sich. Seine Liebe führt ihn über sich hin-
aus – wenn er erst aus der Selbstverlorenheit in sich zurückgekehrt ist: „Nolite corda vestra
retinere intra corda vestra [In Ps 61,14] – Haltet eure Herzen nicht innerhalb eurer Herzen
fest!“4

Daraus ergeben sich wie von selbst die zwei Hauptstücke unseres ge-
meinsamen Denkwegs. In einem ersten Schritt sei bedacht, inwiefern rö-
misch-katholisch Christ zu sein das Rechte sei. Sodann soll selbstkritisch
gefragt werden, ob wir dies auf die rechte Weise sind und leben: Gibt es
nicht – zwar glücklich, doch nicht schön – das Glück des Pharisäers? Drit-
tens schließlich will ich positiv das schöne Glück skizzieren.

I. „... besteht konkret in der katholischen Kirche...“

1. Man kann es kaum prägnanter sagen als (im Grundwortlaut) das vierte
Hochgebet: „Den Menschen hat Gott nach seinem Bild geschaffen und ihm
die Sorge für die ganze Welt anvertraut. Über alle Geschöpfe sollte er herr-
schen und allein dem Schöpfer dienen. – Als er ungehorsam Gottes Freund-
schaft verwarf, verlor er sie dennoch nicht: Gott hat ihn nicht der Herr-
schaft des Todes überlassen, sondern voll Erbarmen allen geholfen, Ihn zu
suchen und zu finden.

Immer wieder hat Er den Menschen Seinen Bund angeboten und sie durch die Propheten
zur Heilserwartung erzogen.

So sehr hat Er die Welt geliebt, dass Er zur Fülle der Zeiten uns Seinen einzigen Sohn als
Erlöser gesandt hat. Fleischgeworden dank dem Heiligen Geist und geboren aus der Jung-
frau Maria, hat er unser Menschenschicksal durchlebt in allem, außer der Sünde:

Den Armen hat er das Heil angekündigt, den Gefangenen Freiheit, den Trauernden Freu-
de. Um den väterlichen Ratschluss zu erfüllen, hat er sich dem Tode überliefert, in der Auf-
erstehung dessen Macht gebrochen und das Leben neu geschaffen.

Damit wir nicht mehr uns selber leben, sondern ihm, der für uns gestorben und auferstan-
den ist, hat er vom Vater als erste Gabe für alle, die glauben, den Heiligen Geist gesandt, der
das Werk des Sohns auf Erden weiterführt und alle Heiligung vollendet.“

Demgemäß lehrt das Konzil:5 „Der Geist wohnt in der Kirche und in den
Herzen der Gläubigen wie in einem Tempel (vgl. 1 Kor 3,16; 6,19), in ih-
nen betet er und bezeugt ihre Annahme an Sohnes Statt (vgl. Gal 4,6; Röm
8,15–16.26). Er führt die Kirche in alle Wahrheit ein (vgl. Joh 16,13), eint
sie in Gemeinschaft und Dienstleistung, bereitet und lenkt sie durch die
verschiedenen hierarchischen und charismatischen Gaben und schmückt
sie mit seinen Früchten (vgl. Eph 4,11–12; 1 Kor 12,4; Gal 5,22). Durch die

4 In der Neuzeit wird daraus – bei F. W. J. Schelling – die Schwermut, in der Natur wie im
Menschen. Siehe z. B. Schwermut – eine andere Form des Glücks (Hrsg. J. Hake), Stuttgart
2002.
5 Dogmatische Konstitution über die Kirche „Lumen Gentium“ (LG) 4.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 13



Jörg Splett 14

Kraft des Evangeliums lässt er die Kirche allezeit sich verjüngen, erneut sie
immerfort und geleitet sie zur vollkommenen Vereinigung mit ihrem Bräu-
tigam. Denn der Geist und die Braut sagen zum Herrn Jesus: ,Komm‘ (vgl.
Offb 22,17).

So erscheint die ganze Kirche als ,das von der Einheit des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes her geeinte Volk‘.“

(LG 8:6) „Diese Kirche, in dieser Welt als Gesellschaft verfasst und ge-
ordnet, ist verwirklicht [= besteht konkret] in der Katholischen Kirche, die
vom Nachfolger Petri und von den Bischöfen in Gemeinschaft mit ihm ge-
leitet wird.“

2. Wie das Konzil auf der einen Seite erklärt, dies schließe nicht aus,
„dass außerhalb ihres Gefüges vielfältige Elemente der Heiligung und der
Wahrheit zu finden sind, die als der Kirche  Christi eigene Gaben auf die
katholische Einheit hindrängen“ (besonders eindrücklich und bewegend an
Lebensweg und -werk John Henry Newmans abzulesen), so lässt anderer-
seits sich nicht leugnen, dass die Geschichte der Häresien und Schismen
leider auch dazu geführt hat, dass in ihr selbst „Elemente der Heiligung und
der Wahrheit“ in den Schatten gerieten.

Eine Kontrovers-Situation fordert stets ihren Preis. Eine Häresie = gleich Parteiung
macht auch die Verfechter unverkürzter Wahrheit zur Partei. In doppelter Richtung, wie
noch zu erwägen. Einmal droht hier eine Überakzentuierung in Absetzung von den Gegnern,
sodann die Gefahr einer Anpassung an sie, die Unaufgebbares zumindest an den Rand
drängt. Und diese Vor-Erwartung ließe sich unschwer im Gegenüber zur Ostkirche wie zu
den Kirchen der Reformation konkret bestätigen. Nicht zuletzt daraus entspringen die Span-
nungen – auf allen Niveaus, vom gläubigen Volk bis ins Kollegium der Kardinäle – zwi-
schen den „Flügeln“, gar „Lagern“ innerhalb unserer Kirche.

Darum bedarf die Kirche – wie wir selbst, aus denen sie sich aufbaut –
ständiger Erneuerung, wie das Konzil gerade im Dekret über den Öku-
menismus „Unitatis redintegratio“ einschärft (6): Alle an je ihrer Stelle
müssen darum „bemüht sein, dass die Kirche, die die Niedrigkeit und das
Todesleiden Christi an ihrem Leibe trägt, von Tag zu Tag geläutert und er-
neuert werde, bis Christus sie dereinst glorreich darstellt, ohne Makel und
Runzeln“ (4). Darum hält die dogmatische Konstitution beides zusammen:
die Heiligkeit der Kirche und die Notwendigkeit steter Reinigung.7

3. Doch bleiben selbstverständlich Heiligkeit und „unverlierbare Ein-
heit“ (UR 4) grundlegend, substantial (ein Silberleuchter ist auch „ange-
laufen“ silbern; wozu sonst ein „Silberputztuch“?).8

6 Haec ecclesia, in hoc mundo ut societas constituta et ordinata, subsistit in Ecclesia catholi-
ca, a succesore Petri et Episcopis in eius communione gubernata.
7 LG 8: sancta simul et semper purificanda.
8 Sollte man nicht auch darauf (in Umkehrung freilich) das vielberufene Schwarz und Weiß
der 13. Unterscheidungsregel in den Ignatianischen Exerzitien (Nr. 365) beziehen?

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 14



Schön, katholisch zu sein 15

Die Kirche bewahrt uns die Schrift, die aus ihrem Hören und Lehren her-
vorging; sie wahrt uns in der Folgekette des weitergegebenen Amtes die
Gegenwart Jesu Christi nicht bloß in Gedächtnis und Fortsetzung seines
Wirkens, sondern seiner selbst, wo zwei oder drei in seinem Namen sich
versammeln, und besonders unter der Gestalt von Brot und Wein: als Gott
und Mensch, verklärten Leibes – so sehr ihn hienieden allein die Augen des
Glaubens darin erkennen.

Im Dienst ihres Amtes wahrt die Kirche die Charismen und in ihren Sa-
kramenten die Ehre von Materie und Leiblichkeit. „Sie ist die die Jahrhun-
derte umspannende Gemeinschaft der Glaubenden. Durch sie stehen wir in
Gemeinschaft mit den Blutzeugen der ersten Jahrhunderte, den großen Kir-
chenvätern und den bekannten wie den ungenannten Heiligen aller Zeiten.
Durch sie stehen wir heute in einer weltweiten Gemeinschaft, die in der Ge-
meinde am Ort, zu der wir gehören, konkret wird. ... das alle einzelnen
Gläubigen umgreifende Wir des Glaubens.“9

Man hat sie „oft mit einem Schiff verglichen, das von den Wogen und
Stürmen der Geschichte hin- und her geschüttelt wird, das aber, weil Jesus
Christus bei ihm ist, doch den Glauben und die Gläubigen sicher ans ande-
re Ufer des neuen Lebens bringt (vgl. Mk 4,35–41). Noch wichtiger ist das
Bild von der „Mutter Kirche‘“ (45).10

II. Das Glück des Pharisäers?

Wie lebt man nun dieses Glück? Zunächst gilt grundsätzlich: wer glücklich
ist, ist dankbar – und umgekehrt: der Dankbare, nur er, ist glücklich. Ro-

9 Katholischer Erwachsenenkatechismus. Das Glaubensbekenntnis der Kirche (Hrsg. Deut-
sche Bischofskonferenz). Kevelaer u. a. 1985, 44.
10 Siehe dazu M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Würzburg 1992, 24–33;
26f Zitat des bewegenden Schlusses von K. Rahner, Kirche der Sünder (Schriften VI
301–320, 319f.). Oder etwas weniger poetisch (nach B. Hilberath, Karl Rahner, Gottge-
heimnis Mensch. Mainz 1995, 161): „Ein eher konservativer irischer Kapuziner hat mir ein-
mal erklärt, es hätte ihn immer erbaut, dass ich indiskutabel zur Kirche halte. Ich frage mich,
was denn das Besonderes sein solle... Das Geschwätz ,warum bleibe ich doch noch in der
Kirche‘ dreht mir den Magen um...
Es können aber innerhalb dieses indiskutablen, absoluten Verhältnisses zur Kirche analog
dieselben Schwierigkeiten auftauchen wie etwa in einer Ehe. Wenn jemand sagt: das ist mei-
ne Frau, wir bleiben beieinander, und etwas anderes kommt nicht in Frage, so kann er trotz-
dem Scherereien mit seiner Frau haben... (Bekenntnisse [Hrsg. G. Sporschill], Wien 1984,
44ff).
Dazu Hilberath: „Ich gestehe, die Analogie zwischen dem Verhältnis zur Kirche und dem
Verhältnis von Eheleuten zueinander nur mit der Betonung der je größeren Unähnlichkeit in
einer Analogie akzeptieren zu können. Bei Karl Rahner dürfte mehr mitschwingen!“ In der
Tat (vgl. auch Schriften IX 479–497: Über das Ja zur konkreten Kirche, bes. 491–493).

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 15



Jörg Splett 16

man A. Siebenrock fragt angesichts des Eindrucks, dass an der Kirche heu-
te vornehmlich, „ ,mit Lust‘, gelitten wird“: Wie aber soll ich auf Dauer in
einer Gemeinschaft bleiben können, wenn ich nicht auch dafür dankbar
bin, ihr zugehören zu dürfen, und wenn dieser Dank nie zum Ausdruck
kommen darf? Nicht jeder Dank ist Triumphalismus; denn es gibt auch ei-
nen Triumphalismus der Kritik und der falschen Bescheidenheit. Es gibt
auch eine Überheblichkeit der Demut, die auf nichts stolz sein möchte.“11 –
Dennoch: man kann auf unterschiedliche Weisen voll Glück und Dankbar-
keit sein.

1. In einer berühmten Parabel stellt Jesus uns einen dankbar Glücklichen
vor: „Zwei Männer gingen zum Tempel hinauf, um zu beten ... Der Pha-
risäer stellte sich hin und sprach leise dieses Gebet: Gott, ich danke dir,
dass ich nicht wie die anderen Menschen bin, die Räuber, Betrüger, Ehe-
brecher oder auch wie dieser Zöllner dort... (Lk 18,10f).

Hier und jetzt möchte ich weniger darauf hinaus, dass im Blick auf andere Religionen, zu-
mal die Juden, die Kirchengeschichte in Theologie und Liturgie leider nicht immer frei von
Tönen dieser Art gewesen ist. Wichtiger ist mir an diesem Ort die schmerzende Beobach-
tung, von der ich glaube, sie nicht verschweigen zu dürfen; dass nachkonziliar derlei unter
und zwischen Katholiken begegnet, und nicht eben selten. – Über Zäune und Gräben hin-
weg, und zwar in allen Lagern, also – nach den Klischee-Bezeichnungen – bei „Konservati-
ven“ wie „Progressiven“, „links“ wie „rechts“.12

Um etwas Abstand zu gewinnen, greife ich ein Paulinisches Problem auf:
den Streit in Korinth  um den Genuss von Opferfleisch (1 Kor 8; 10,23–31).

Paulus ist mit den „Starken“ einig, dass die Götzen nichtig, ja buchstäb-
lich nichts sind, dass darum das Fleisch ihrer Opferfeste nicht eine beson-
dere Qualität erhalten haben kann, aufgrund deren es tabuisiert werden
müsste. Doch dieses Wissen ist nichts, dessen die Starken sich zu rühmen
hätten; denn erstens ist es ihnen geschenkt, zweitens steht es im Dienst der
brüderlichen Gemeinschaft. Um diese geht es; darum muss man auf den

11 Kirche als Glaubensmotiv? In: Was den Glauben in Bewegung bringt. Fundamentaltheo-
logie in der Spur Jesu Christi (Hrsg. A. R. Batlogg / M. Delgado / R. A. Siebenrock; FS K.
H. Neufeld). Freiburg i. Br. 2004, 246–263, 264.
12 Um auf eine philosophische Stimme zu hören: J. G. Fichte beklagt in seiner Schrift Die Be-
stimmung des Menschen (1800) zunächst, dass das Gute „immer das schwächere“ sei, „denn
es ist einfach, und kann nur um seiner selbst willen geliebt werden, das Böse lockt jeden Ein-
zelnen mit der Versprechung, die für ihn die verführendste ist, und die Verkehrten, unter sich
selbst im ewigen Kampfe, schließen Waffenstillstand, sobald das Gute sich blicken lässt...
Jedoch, kaum bedarf es ihres Widerstandes; denn noch immer bekämpfen aus Missverstand
und Irrtum, aus Misstrauen, aus geheimer Eigenliebe die Guten einander selbst, – oft um so
heftiger, je ernstlicher jeder von seiner Seite, was er fürs Beste erkennt, durchzusetzen
strebt...“ SW (Hrsg. I. H. Fichte, 1845–146) II 270. – Dabei gilt, was Kardinal Lustiger von
Juden und Christen schreibt, nicht minder von Christen untereinander – und von Katholiken:
„Keiner von uns kann sich in nur einem Lager wähnen. Alle müssen wir losgekauft werden.“
J.-M. Lustiger, Die Verheißung. Vom Alten zum Neuen Bund. Ausgsburg 2003, 54.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 16



Schön, katholisch zu sein 17

Genuss des Fleisches verzichten, wenn man damit einen „Schwachen“, für
den die Götzen noch nicht alle Macht und Wirklichkeit verloren haben, ver-
letzen und verwirren würde.

Soweit die Antwort des Paulus. Aber sie erlaubt noch weitere Überlegungen. Ist es so aus-
gemacht, wer als stark und wer als schwach bezeichnet werden muss? Ist der „Schwache“
wirklich nur „magischem“ Denken verhaftet oder denkt er (um noch bei unserem Beispiel zu
bleiben) vielleicht an die „Dämonen“, als deren Tisch doch Paulus selbst den Altar der Göt-
ter-Nichtse bezeichnet (1 Kor 10,19–22)? Und handelt der „Starke“ wirklich aus Stärke? Ist
es ausgeschlossen, dass ihn (und sei’s „halbbewusst“) das Bedürfnis nach „Rückversiche-
rung“ leitet? Dies nicht einmal unbedingt magisch, sondern im Gegenteil höchst aufgeklärt:
nämlich hellenistisch synkretistisch (denn wie ernst nehmen „die anderen“ Opfer und Op-
fermahl, wenn es doch unter Umständen in alldem „nur um Symbole“ des göttlichen Welt-
grundes geht, die freilich gerade als solche nicht „ideologisch“ [„fundamentalistisch“] ab-
getan werden dürfen)? 

Genug des Gedankenspiels. Worauf es zielt, ist der Aufruf an jeden Ein-
zelnen, sich gegenwärtig zu halten, dass – noch vor einer jeden konkreten
„Gewissenserforschung“ – a priori feststeht, dass eine Kontroverssituation
sein Bekenntnis, seine Theorie und seine Praxis nicht unverändert belässt,
sondern sie in kleinerem oder größerem Maße verwandelt. Diese Verände-
rung kennt, wie schon gesagt, zwei mögliche Richtungen (und die Verän-
derung kann im selben Bewusstsein durchaus in beiden Richtungen verlau-
fen): einmal die Richtung einer verschärften Absetzung vom Gegner; so-
dann die Richtung einer mehr oder weniger bewussten Angleichung an das
Bekämpfte. 

Beides kann dem Gebot der Wahrheit entsprechen, als Absetzung ge-
genüber dem Irrtum, als Angleichung an die beim Gegner sich zeigende
Wahrheit. Beides kann aber auch die Wahrheit verkürzen, für die man ein-
tritt. Die neuzeitliche Theologiegeschichte belegt solche Verkürzungen un-
widersprechlich.13

Wer also ist nun stark oder schwach? Offenbar verläuft hier die Unter-
scheidungslinie nicht zwischen den Optionen „Absetzung“ oder „Anpas-
sung“, sondern quer zu dieser Differenz, die ich als eine solche der „Ar-
beitsteilung“, angemessener: der Sendung sehe: von Johannes und Paulus
am Anfang bis hin zu v. Balthasar und Rahner in der Gegenwart.

2. In der Tat ist die heutige Situation nicht derart neu, wie es mitunter
klingt. Henri de Lubac notiert sich:14 „Gelesen in einer ,Umfrage‘: ,Selig

13 Vgl. K. Rahner / K. Lehmann über die neuzeitliche Geistesgeschichte und das Schicksal
des katholischen „Dogma“-Begriffs, in: Mysterium Salutis I, Einsiedeln 1965, 648–656. – J.
Splett, Zur Antwort berufen. Zeugnis aus christlichem Stand. 3Köln 2003, Kap. 2 u. 5. Siehe
auch meinen Aufsatz: „Genug vom Menschen geredet“... in: IkaZ Communio 30 (2001)
353–375.
14 Glaubensparadoxe. Einsiedeln 1972, 23.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 17



Jörg Splett 18

die Sanften! Wie kann diese Seligpreisung auf die heutige Zeit angepasst
werden, wo die Gewalttätigen die ganze Erde beherrschen?‘ – Meint der
Fragesteller wirklich, zur Zeit Christi hätten die Sanftmütigen sich leichter
gegen die Gewalttätigen durchgesetzt als heute? Meint er, es sei damals na-
turhaft angenehmer gewesen, zu weinen, arm zu sein, gar verfolgt zu wer-
den?“

Die Verwirklichung des Glaubens ist jeder Zeit von neuem aufgegeben.
Und es sei gefragt, woher man wisse, dies habe man früher leichter gekonnt
– als sei das Gelingen dieser Aufgabe nicht stets und immer neu das unbe-
greifliche Ereignis des „Unmöglichen“ gewesen. (Eben dies bedeutet doch
„im Klartext“ die Rede von Gnade.)

Gleichwohl betrifft diese selbe Unmöglichkeit uns immer wieder auf an-
dere Weise. Was fordert sie heute? Geben wir nochmals de Lubac das Wort
(ebd. 24): „Die nötigsten Wahrheiten, deren der Mensch am tiefsten bedarf,
sind meistens auch die, nach denen er kaum verlangt, die er am leichtesten
entbehren zu können meint und von denen er am liebsten nichts hören
möchte.“ – Also hätte jetzt ich sie zu sagen? Und zwar nicht anderen, son-
dern uns.

Ein Problem der Christen ist, dass sie die Bibel kennen (mehr oder weni-
ger). So kann z.B. beim Jüngsten Gericht kein Normal-Christ den Men-
schensohn fragen: „Wann haben wir dich hungrig gesehen...“; denn der
Richter wird ihm antworten: „Mt 25! Willst du mir sagen, dass du das nie in
der Kirche gehört hast?“15 – So auch bei Jesu Beispiel vom Pharisäer. Also
bietet Christen sich der Ausweg an, den Zöllner zu spielen. Ähnlich wie bei
Jesu berühmtester Geschichte, jener vom erbarmenden Vater (Lk 15). Wer
sieht sich da schon im älteren Bruder? Alle wollen der jüngere sein. Erst
mutiger Aufbruch und die Abenteuer; dann, nach dem Schweinehirt-Zwi-
schen-Akt: Mastkalb und Ring. Statt „spießiger Ordentlichkeit“: „felix cul-
pa“.

Also der Zöllner! „Herr, ich danke dir, dass ich nicht bin wie der da vor-
ne – oder die da oben.“ So zum Beispiel, anstatt fest im Glauben, zwei-
felnd. Erst der Zweifel überhaupt belege, dass der eigene Glaube keine
Ideologie sei. Denn wohin ein Glaube ohne Zweifel führe, zeige er-
schreckend und abschreckend die Geschichte von Abrahams Isaak-Opfer,

15 Darum meint der Text auch nicht in erster Linie Juden und Christen, sondern das Schick-
sal derer, die den Namen des Heiligen, gelobt sei ER, nicht kennen und darum auf das Gesetz
im Herzen (Röm 2,14f) verwiesen sind. Dies allerdings an die Adresse von Leuten, für die
Gott (siehe das Schema Israel – Dtn 6,4ff) fraglos an erster Stelle steht, die deshalb ans zwei-
te Hauptgebot erinnert werden müssen – statt dass Theologen daraus konstruieren, es kom-
me grundsätzlich nicht auf „Orthodoxie“, auf Frömmigkeit und Gebet an, sondern bloß auf
soziales Engagement.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 18



Schön, katholisch zu sein 19

bei dem einzig Gott selbst im letzten Moment das Schlimmste verhindert.16

Wie viel Ehrenrettungen des – statt „ungläubig“ – mutig kritischen Thomas
habe ich in der Osterzeit der letzten Jahre gepredigt bekommen?

Oder zum Thema Moral: Hat nicht Jesus selbst gesagt, dass über einen
Sünder, der umkehrt, mehr Freude im Himmel herrsche als über neunund-
neunzig Gerechte (Lk 15,7)? – Wer wollte nicht sein Möglichstes tun, um
die Freude Gottes und seiner Engel zu mehren?

Das sind Exempel von weniger Frommen. Also eher auf Anpassungs-
Seite. Schützt die Option „Kontrast“ vor Fehlverhalten?

3. Natürlich nicht, auch sie bedarf immer wieder der „correctio fraterna“.
Hier begegnet mir etwa [ein Getretener bellt?] das Hochgefühl schlichten
Glaubens, dass Jesus nicht Professoren, sondern Fischer vom See zu seinen
Aposteln gemacht hat. Statt auf das Wissen, das aufbläht (1 Kor 8,1), kom-
me es auf die Liebe an, die schlicht vertraut. Wirkungsreich die Passage aus
Tertullians Schrift „De carne Christi“, in der er sich als „angebracht scham-
los und glücklich töricht“ vorstellt: (zumeist allerdings in übertreibender
Verkürzung zitiert:) „credo quia absurdum.“17

Von dort her datiert eine ganze Tradition religiöser Geist- und Bildungs-
feindlichkeit. Der Kalif Omar soll bei der Eroberung Alexandriens über die
berühmte Bibliothek entschieden haben, deren Inhalt sei entweder im Ko-
ran enthalten und so ihre Sammlung überflüssig – oder nicht, dann sei sie
schädlich. Doch was 642 dem Feuer anheim fiel, waren nur noch Reste; den
größten Teil dieser Schätze hatten vorher christliche Patriarchen zerstört. –
Theologen, die bei neuzeitlichen Philosophen gelernt haben (nach Descar-
tes, für den ich seinerzeit noch der Indexerlaubnis bedurfte, kaum noch Ka-
tholiken), sind allein deswegen schon verdächtig.

Denn, um noch einmal Tertullian zu zitieren18: „Was verbindet Athen
und Jerusalem? Man mag, wenn man will, ein stoisches, platonisches und
dialektisches Christentum aufbauen; wir bedürfen nach Christus Jesus kei-
ner Neugier mehr und keiner Forschung nach Erhalt des Evangeliums. Da
wir glauben, wollen wir nichts mehr darüber hinaus glauben. Das nämlich
glauben wir zuerst: dass es nichts gibt, was wir noch obendrein zu glauben
hätten.“

16 Worum es dabei eigentlich geht: nicht um perversen Gehorsam, sondern um Glaubens-
hoffnung, skizziere ich in: Gott-ergriffen. Grundkapitel einer Religionsanthropologie. Köln
32004, 116f.
17 MPL II 761: „Geboren ist ein Gottessohn: keine Scham; denn es ist eine Schande; gestor-
ben ist der Sohn Gottes: durchaus glaubhaft, weil läppisch; begraben, auferstanden: das ist
gewiss, weil unmöglich.“
18 De praescr haeretic. 7 (MPL II 20f).

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 19



Jörg Splett 20

Zu ergänzen wäre hier gewiss: ... außer Privatoffenbarungen. Ihnen gegenüber potenziert
sich einerseits, was eben zum Zweifel angemerkt wurde. Aber – da jetzt die Gegenseite im
Blick steht: gibt es bei den davon Faszinierten wirklich keinen Anlass zu Rückfragen nach
deren Gewichtung im Offenbarungsgesamt und in der Ordnung der Wahrheiten-Hierarchie?
Zeigt sich nicht auch auf religiösem Gebiet, was Hegel an der Alltags-Moral seiner Mitbür-
ger auffiel:19 ein gewisses Faible für das Un- und Außergewöhnliche, zumal der katholische
Glaube keine Insider-Gnosis für Esoteriker bietet (hier zählen nur Glaube und Liebe)? In Je-
su Lazarus-Gleichnis wird der Prasser auf Mose und die Propheten verwiesen (Lk
16,29–31), wer darauf nicht höre – für Katholiken: auf die Kirche und ihre Heilige Schrift –,
dem sei auch mit Sondererscheinungen nicht zu helfen.

Dafür sucht der Glaube nach Einsicht.20 Das Christentum ist „dogma-
tisch“: es spricht sich in Sätzen aus. Christ ist darum nicht, wer „nett“ ist;
nicht Güte und Anständigkeit machen den Christen, sondern das Glaubens-
bekenntnis, dass „Jesus Christus der Herr“ ist, was nur im Geist möglich
wird.21 Nicht die Bergpredigt bildet die Mitte der christlichen Botschaft,
sondern die so befremdliche wie befreiende Kunde von Leben, Sterben und
Auferstehung dieses Einen. Christentum ist keine Ethik, sondern die Froh-
botschaft von Gottes Selbstzusage in dem Nazarener Jesus. 

Darum kann M. Luther erklären, der Christ freue sich der Bekenntnis-
Sätze, „aut Christianus non erit... Tolle asssertiones et Christianismum tu-
listi.“22 – Wer allerdings „Herr, Herr“ nur sagt und ihm nicht auch in Tat
und Wahrheit nachfolgt (Mt 7,21), wird die Folgen tragen müssen; denn er
ist ein schlechter Christ.

Weil dogmatisch, ist das Christentum (anders als Judentum und Islam)
wesentlich theologisch. Und das weckt Widerstand. Man könnte die Zitate
häufen, allein etwa aus dem ehrwürdigen Büchlein der Nachfolge Christi.
Ich will mich mit einer Kostprobe begnügen: „Wen das ewige Wort unter-
richtet, der kann vielerlei Meinungen entbehren... O Wahrheit, Gott, mach
mich eins mit dir in ewiger Liebe! / Viel lesen und hören ekelt mich häufig
an: du enthältst alles, was mein Herz verlangt. / Verstummen sollen alle
Lehrer, stillschweigen vor deinem Angesicht alle Geschöpfe: sprich du al-
lein zu mir... Am Gerichtstag wird man uns zweifellos nicht fragen, was wir

19 Grundlinien der Philosophie des Rechts – 150 Anm.: „... die Sucht, etwas Besonderes zu
sein, genügt sich nicht mit dem, was das An- und Fürsichseiende und Allgemeine ist; sie fin-
det erst in einer Ausnahme das Bewusstsein der Eigentümlichkeit.“ (vgl. –  268 Anm. zum
Patriotismus, den man statt aufs Vaterland auch auf die Mutter Kirche beziehen könnte: Er
sei die Gesinnung, welche in dem gewöhnlichen Zustande und Lebensverhältnisse das Ge-
meinwesen für die substantielle Grundlage und Zweck zu wissen gewohnt ist... Wie aber die
Menschen häufig lieber großmütig als rechtlich sind, so überreden sie sich leicht, jenen
außerordentlichen Patriotismus zu besitzen, um sich diese wahrhafte Gesinnung zu ersparen
oder ihren Mangel zu entschuldigen.“)
20 Anselm v. Canterbury: fides quaerens intellectum (Proslogion, Prooemium).
21 Also nicht einfach menschlichem Zugang – Röm 10,9; Phil 2,11; 1 Kor 12,3.
22 De servo arbitrio – WA XVIII 603

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 20



Schön, katholisch zu sein 21

gelesen, sondern was wir getan haben, noch forschen, wie schön wir ge-
sprochen, sondern wie fromm wir gelebt.“23

Schließlich kommt noch ein konfessionsspezifisches Moment hinzu. Es
scheint, dass bis heute, auch nach Bereinigung des seinerzeit vielberedeten
katholischen Bildungsdefizits,24 in vergleichbaren Sozialmilieus Katholi-
ken messbar weniger lesen als Protestanten (außer bei religiöser Literatur).
Auch der Verstand gehört zu den Talenten, die man nicht vergraben darf.
Oder sollte ausgerechnet die Vernunft, der Logos, der uns als Menschen de-
finiert, kein Gottes-Weg sein, so dass man ihn zu sperren hätte?25

Wie aber wäre man nun nicht bloß glücklich, sondern dies auch schön:
schön glücklich? Von „schön“ reden die Griechen, um ihr „gut“ (agathón)
zu präzisieren. Agathón besagt gemeinhin zuträglich, nützlich (zeitgemäß:
was „etwas bringt“). Um das „an (und für) sich Gute“ zu bezeichnen, bilden
sie das Doppelwort „kalón k’agathón“ – schön-gut. Und darum geht es uns
jetzt.

III. Das schöne Glück, katholisch zu sein

1. Dazu komme ich nochmals auf den bekehrten Sünder zurück. Was dabei
nämlich so manchem entgeht, ist Jesu Ironie. Woher neunundneunzig Ge-
rechte unter uns nehmen? Erinnern wir uns deshalb an einen Wortwechsel
Jesu mit dem Pharisäer Simon (Lk 7,36–49). Im Blick auf die Sünderin er-
klärt er (47): „Ihr sind ihre vielen Sünden vergeben, weil sie viel geliebt
hat.“ Ein Wort, das durch die Jahrhunderte hin die Phantasie beschäftigt

23 Thomas von Kempen, Nachfolge Christi I 3; vgl. aus F. de Lamenais’ Anmerkung zu II 43:
„Was hilft es dir, die Dinge dieser Welt gekannt zu haben, wenn die Welt vergangen sein
wird? Am jüngsten Tag wird man dich nicht fragen, was du gewusst, sondern was du getan
hast. ,Kein Wissen behauptet sich in der Unterwelt, der du entgegenwandelst‘... Lass liegen
die Wissenschaft, die den Hochmut nährt, die Wissenschaft, die ,aufbläht‘... Lerne dich
demütigen, dein Nichts und deine Verderbtheit einsehen. Dann wird dir Gott entgegenkom-
men, dich mit seinem Licht erleuchten, dich im Verborgenen in die wunderbare Wissen-
schaft einführen, von der das Christuswort gilt: ,Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels
und der Erde, dass du das den Weisen und Klugen verborgen hast, den Kleinen dagegen ge-
offenbart‘ [Mt 11,25].“ Nachfolge Christi. Zürich 1979, 19f u. 207.
24 Vgl. K. Erlinghagen, Katholisches Bildungsdefizit in Deutschland. Freiburg 1965; ders.,
Bildungsdefizit, in: Lexikon der Pädagogik. Freiburg 1970f wie im Wörterbuch der Pädago-
gik, Freiburg 1977.
25 Das ist nicht mit den „Armen im Geiste“ gemeint. Zu schweigen von HEGELS drastischer
Bemerkung in Richtung Schleiermacher: „Gründet sich die Religion im Menschen nur auf
ein Gefühl, so hat solches richtig keine weitere Bestimmung, als das Gefühl seiner Abhän-
gigkeit zu sein, und so wäre der Hund der beste Christ, denn er trägt dieses am stärksten in
sich und lebt vornehmlich in diesem Gefühle.“ Werke in 20 Bd.n, Frankfurt/M. 1970, 11, 57
(Vorrede zu Hinrichs Religionsphilosophie).

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 21



Jörg Splett 22

und Literaten wie Künstler inspiriert hat (auf allen Niveaus, von Irma la
douce bis zu Dostojewskis Sonja Marmeladowa); doch zumeist wohl auf-
grund eines Missverständnisses. Wie nämlich ist das „weil“ zu lesen?

Gott vergibt bedingungslos. Wie auch anders? Schwere Schuld bedeutet
tot sein, und welche Bedingungen sollte ein Toter erfüllen, um wieder ins
Leben gerufen zu werden? Es geht nicht um Dirnen-Romantik. Das „weil“
meint keinen Sachgrund (weil dort ein Feuer brennt, zeigt sich Rauch), son-
dern den Erkenntnisgrund (weil sich dort Rauch zeigt [so mein Schluss],
brennt etwas). Viel liebt, wem viel vergeben worden ist.

Gott vergibt voraussetzungslos. Allerdings kann seine Gnade nur bei de-
nen bleiben, die sie annehmen. Der vom Tod Erweckte muss nun selber le-
ben. Tut er das nicht, verliert er das Gewährte – wie der königliche Beam-
te, der mit seinem Schuldner unbarmherzig umgeht (Mt 18,23–35). Ent-
sprechend heißt es in den Sendungsregeln (Lk 10,5f): „Wenn ihr in ein
Haus kommt, sagt als erstes: Friede diesem Haus! Und wohnt dort ein
Mann des Friedens, wird der Friede ... auf ihm ruhen; andernfalls kehrt er
zu euch zurück.“ Ebenso ist auch die Vergebens-Bitte im Vater-unser zu le-
sen, dem Perfekt zum Trotz (Mt 6,12 – „wie auch wir vergeben haben“).

Wer nun meint, ihm sei nur wenig zu vergeben gewesen (und ich höre öf-
ters, es sei in der Messe zu viel von Schuld und Vergebung die Rede, vom
Eingangsbekenntnis bis zum „Herr, ich bin nicht würdig...“ vor der Kom-
munion), „der zeigt auch nur wenig Liebe“ (Lk 7,47).

Wem indes „die Länge und Breite, die Höhe und Tiefe“ (Eph 3,18) seiner
Begnadung aufzugehen beginnen – gleichgültig, ob als Gnade der Verge-
bung oder der Bewahrung, der wird als erstes jedes Vergleichen vergessen.
Wie im Morgen-Gespräch zwischen Petrus und dem österlichen Herrn am
See von Tiberias: „Liebst du mich mehr als diese?“ (Joh 21,15) Das „diese“
(im Urtext – ähnlich doppeldeutig – Genitiv) ist ja nicht als Akkusativ, son-
dern als Nominativ zu lesen – in Erinnerung an jenes Wort, mit dem sein
Fall begann: „Und wenn alle an dir Anstoß nehmen, ich...“ (Mt 14,33)

2. Genau so und erst recht vergisst alles Vergleichen, wer sich von Jesus
aus sich selbst heraus und über sich hinaus zu ihm gerufen erfährt. Ging es
zunächst um Rettung aus der Grube, so nun darum, sich in ein neues Ele-
ment zu wagen (wie über den Bootsrand hinweg auf das Wasser).

Im Blick auf Heil und Sündenvergebung stehen wir noch im Horizont des
eigenen Bedürfens; die Bedürfnisse bemessen sich an unserer Natur. Wie
aber, wenn Gott mehr mit uns vorhat, als wir wünschen und erwarten? –
Um es an zwei Ereignissen im Leben Jesu zu verdeutlichen, sei zunächst an
die Episode mit dem „Gichtbrüchigen“ erinnert. Dem geht es so dringend
um seine Gesundheit, dass seine Freunde sogar das Dach des Hauses ab-
decken, in dem Jesus spricht. Der aber denkt zunächst überhaupt nicht an

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 22



Schön, katholisch zu sein 23

die Gliedmaßen des Kranken: „Deine Sünden sind dir vergeben“ (und die
Heilung „fällt“ sozusagen „nebenher ab“, im Disput um Jesu Vollmacht –
Mk 2,1–12). Ernster das zweite Geschehen. Zu einem großen Erfolg (und
hieße es heute nicht: einem großen „pastoralen“ Erfolg?) gerät die Brotver-
mehrung (Joh 6,1–15). Doch dann will Jesus statt Brot sich selbst den Men-
schen geben, und daraus wird ein Desaster (Joh 6,22–66). So intim mag
man es nämlich keineswegs.

In der Tat, die Gaben Gottes brauchen wir; was aber sollen wir als endli-
che Bedürfniswesen mit Gott selbst? Dies im Übrigen schon darum, weil
die endlichen Bedürfnisse als solche bereits unerfüllbar sind. (So sind die
Zahlen zwar endlich, aber keine Zahl ist die größte; zu jeder Zahl n gibt es
ein n + 1.) Wann haben wir genug, wann werden wir genug geliebt, wann
gelten wir genug? Und wann wäre genug genug?

Der einzige Ausweg liegt darin, die Perspektive des Bedürfens überhaupt
zu verlassen. Der litauische Philosoph E. Levinas hat zwischen „besoin“
und „désir“ unterschieden. Während es bei Bedürfnis und Bedürfniserfül-
lung um Lebenserhaltung und Lebensergänzung zu tun ist, will die Sehn-
sucht immer besser und gesammelter hören, immer gemäßer und entspre-
chender erwidern. War das Maß des Bedürfens das eigene Wesen, so bildet
das Maß ersehnter Antwort der Anspruch, die Ansprache, Anfrage Gottes
an uns und an jede(n) persönlich.

Wer sucht, der findet. Und wer sich sucht, findet sich. Ganz anders wäre
es, gefunden zu werden. Das ist ein Schrecken. (Was etwa haben wir aus
dem schönen Wort „Heimsuchung“ gemacht – man denke an Elisabeths
Freude und die Freude des Kindes in ihrem Schoß [Lk 1,39–44].) Doch
Rainer Maria Rilke spricht im Briefwechsel mit Erika Mitterer einmal von
dem „erhofftesten Schrecken der Findung“.26 – Das Glück des Danks blüht
hymnisch auf („Magnificat...“ Lk 1,46–56).

3. Indes, und dies das dritte, bleibt es nicht beim innigen Gegenüber. Von
Gott gefunden zu werden bedeutet stets, von ihm eines Auftrags gewürdigt
zu werden. Nicht bloß heißt „Engel“: Bote. Der Sohn und der Geist in Gott
selbst werden – gleichsam in „Verlängerung“ ihres innergöttlichen Hervor-
gangs – vom Vater uns zugeschickt. Und sie schicken ihrerseits uns, als En-
gel und „Apostel“ (d.h. Weg- = auf den Weg-Geschickte). Damit ist völlig
klar: es steht anderes an, als es sich in der uns anvertrauten Wahrheit be-
haglich zu machen und sich gegen das unwirtliche Draußen in nestwarmer
Selbstbestätigung einzuigeln.

G. E. Lessing wollte Gottes Wahrheitsangebot „mit Demut“ (!) ausschlagen, um sie statt
dessen, auch um den Preis, sich „immer und ewig zu irren“, lieber zu suchen. Denn er mein-

26 R. M. Rilke, Sämtliche Werke (7 Bände). Frankfurt/M. 1955–1997, II 294.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 23



Jörg Splett 24

te, ihr Besitz mache „ruhig, träge, stolz“.27 Welch betrüblicher Irrtum! Dreißig Jahre später
schreibt F. W. J. Schelling, Religiosität bedeute nicht, „was ein krankhaftes Zeitalter so
nennt, müßiges Brüten, andächtelndes Ahnden, oder Fühlenwollen des Göttlichen. Denn
Gott ist in uns die klare Erkenntnis oder das geistige Licht selber, in welchem erst alles an-
dere klar wird... und in wem diese Erkenntnis ist, den lässt sie wahrlich nicht müßig sein oder
feiern.“28 Und noch knapper sagt es in unseren Tagen Emmanuel Levinas: „Connaître Dieu
c’est savoir ce qu’il faut faire – Gott kennen heißt wissen, was man zu tun hat.“29

Darauf läuft es stets in den Auferstehungsberichten hinaus. Das Grund-
und Leitwort der gesamten vierten Woche in den Exerzitien des Ignatius
von Loyola lautet „Sendung“. Und Von-Ihm-gesandt-sein ist ein schönes
Glück. Voll Freude kommen die Zweiundsiebzig zurück, die er ausgesandt
hat (Lk 10,17). Und selbst wenn die Botschaft auf Ablehnung trifft: „Sie
aber gingen weg vom Hohen Rat und freuten sich, dass sie gewürdigt wor-
den waren, für seinen Namen Schmach zu erleiden“ (Apg 5,41). 

Darum darf auch der Name „Messe“ uns an diese Aufgabe erinnern.
Zwar bedeutet nach spätlateinischem Sprachbrauch das Schlusswort der
eucharistischen Feier schlicht (di-missio) „Entlassung“;30 aber warum soll-
te für die Gemeinde darin nicht zugleich das Grundwort missio = „Aussen-
dung“ zu hören und vor allem zu befolgen sein?

***
Warum die Sendung? Weil es schön und ein Glück ist, in der allumfassen-
den Kirche Jesu Christi zu sein. – Jahrhunderte lang hat man sich dieses
Glück vor allem im Bild der Sintflut verdeutlicht. Nur die in der Arche Auf-
nahme finden, werden gerettet. Außerhalb ihrer herrscht unauskömmlich
der Tod.

Es bedarf nicht vieler Worte, um die massiven Grenzen und die Gefähr-
dungen solchen Glücks vor Augen zu führen. Und zur Rede von Schönheit
bietet diese Perspektive kaum einen Anhalt. So legt sich – für mich jeden-
falls, wie ich gestehen muss – von dieser Denkweise her auch ein trübender
Schatten auf jede Form von Mission, sei es nach außen, sei es nach innen,
wo man früher von „Volksmission“ sprach, heute eher von Evangelisation.

Muss es nicht Hand und Fuß und Zunge lähmen, hätte man zu denken,
wen man nicht erreicht, der sei verloren? Und mag jemand so robust sein,
dass ihn dies nicht anficht: beschädigt es nicht, was mir ungleich wichtiger
ist, die Froh-Botschaft selbst? Was ich damit meine, kann man schon von
Platon lernen: „Bei näherer Betrachtung“, erklärt Sokrates dem Kallikles,

27 Duplik: Werke (H. G. Göpfert), München 1976 / Darmstadt 1996, VIII 30ff, bes. 32f.
28 Über das Wesen der menschlichen Freiheit: Sämtl. Werke, Stuttgart-Augsburg 1860ff
Abt. I/7, 392.
29 Difficile liberté. Paris 1984, 33 (Une religion d’adultes).
30 A. Jungmann, Missarum Sollemnia. Wien 1949, I 222f, II 523–529.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 24



Schön, katholisch zu sein 25

„dürftest du wohl erkennen, dass das Edle und Gute [also: das Schöne!] et-
was anderes ist als Retten und Gerettetwerden“ (Gorg 512 d).

Nein, Gott will aller Menschen Heil (1 Tim 2,4), und Christus macht als
neuer Adam „alle lebendig“ (1 Kor 15,22). ,Gnade‘ heißt nicht: für wenige,
sondern: „umsonst“, weder käuflich noch verdienbar oder einzuklagen.
Vorher hieß es: bedingungslos, ohne Bedingung. Verloren gehen einzig, die
sich dem Gerettet-werden in Freiheit verweigern.31 – Warum dann Missi-
on?

Eben weil es schön ist, Christ und Katholik zu sein. Man solle die Leute
nicht behelligen, gar manipulieren, höre ich – mitunter leider auch von Ka-
tholiken. Tatsächlich hat es in der Vergangenheit Gewalt und Zwang gege-
ben, seit Augustins verhängnisvoller Lesart des „compelle intrare – nötige
sie herein“ (Lk 14,23)32. Aber Schmerz und Reue hierüber müssen uns doch
nicht ins gegenteilige Extrem verschlagen. Wesentlich gehört es zum
Glück, dass man es mitteilen, mit andern teilen will. Menschenfreundlich
ist doch gerade jedenfalls Freunden hilfreiche Entdeckungen nicht vorzu-
enthalten, Kochrezepte, Helfer bei Computer-Pannen, ein besonderes Re-
staurant ... 

Freilich gibt es hier Grenzen: niemandem wäre gedient, wenn der frühe-
re Geheimtipp alsbald überlaufen, teurer und zudem wohl schlechter wür-
de. Doch Jesus Christus für sich behalten? Müssten Christen die Besorgnis
hegen, der Himmel werde zu voll und das Ewige Leben verliere bei wach-

31 C. S. Lewis schreibt erhellend, „dass die Pforten der Hölle von innen verriegelt sind. Ich
meine damit nicht, dass die Verdammten nicht wünschen könnten, aus der Hölle herauszu-
kommen – aber in der unbestimmten Art, wie ein neidischer Mensch glücklich zu sein
,wünscht‘. Es ist aber sicher, dass sie auch nicht den allerersten Schritt zu jener Selbst-Hin-
gabe tun wollen, wodurch allein die Seele irgendein Gut erreichen kann. Sie erfreuen sich
auf ewig der furchtbaren Freiheit, wonach sie verlangt haben, und sind demgemäß Sklaven
ihrer selbst – ebenso wie die Seligen, für immer sich im Gehorsam unterwerfend, durch alle
Ewigkeit immer freier und freier werden.“ Über den Schmerz. Köln & Olten 1954, 148f. –
Siehe auch sein Büchlein Die große Scheidung.
Es sollte wohl noch angemerkt werden, dass die indikativischen Aussagesätze solcher Aus-
führungen (von Jesu eigenen Gerichtsworten an) so wenig als Berichte über die Zukunft ge-
lesen werden müssen (darum auch nicht sollten, ja, nicht einmal dürfen!) wie die Indikativ-
Ankündigung eines Jonas: „Noch vierzig Tage, und Ninive ist zerstört“ (Jona 3,4). – Hans
Urs v. Balthasar schließt den Epilog zu seiner vielbändigen Trilogie (Einsiedeln 1987) mit
einem Zitat (H.-J. Lauter): „Werden es wirklich alle sein, die sich versöhnen lassen? Diese
Frage kann keine Theologie oder Prophetie beantworten. Aber die Liebe ,hofft alles‘ (1 Kor
13,7). Sie kann nicht anders, als die Versöhnung aller Menschen in Christus erhoffen. So un-
begrenzte Hoffnung ist christlich nicht nur erlaubt, sondern geboten.“ (Ausführlicher dazu
von ihm: Was dürfen wir hoffen?, Einsiedeln 1986, und nochmals klärend: Kleiner Diskurs
über die Hölle. Ostfildern 1987).
In diesem Gebot, zu hoffen – für mich und alle, sehe ich nicht zum kleinsten Teil die Schön-
heit, katholisch zu sein.
32 Contra Gaudentium 1, 28; ep. 173 (Ad Donatum), 10.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 25



Jörg Splett 26

sender Quantität an Qualität? Ja, hier und jetzt schon, auch wenn mancher
Einzelne sich mit „zwei oder drei“ in Jesu Namen (Mt 18,20) leichter tut als
mit spektakulären Großveranstaltungen was kaum bei der Sonntagsmesse
droht.

Nein, es ist einfach schön, zu wissen, wie Gott uns liebt, der seinen Sohn
nicht geschont, sondern für uns dahingegeben hat und gibt – und in und mit
ihm alles (Röm 8,32). In erster Linie verdient es Gott, will sagen: es gehört
sich Ihm gegenüber, dass die Menschen unverzüglich zu wissen bekom-
men, wie Er sie liebt, statt dass sie nur um ihren Lebensunterhalt, um Be-
sitz, Beziehungen, Ansehen besorgt sind und sich ganz von ihren Bedürf-
nissen in Beschlag nehmen lassen.

An zweiter Stelle aber gehört es sich den Menschen selbst gegenüber,
dass wir ihnen schon hienieden sagen, wie und von wem sie derart geliebt
sind, statt dass es ihnen erst nach dem Tod als Überraschung begegnet. Jetzt
schon könnte das die Lebensangst lindern, die uns so unmenschlich macht,
wie wir mitunter sind. Es ließe aufatmen unter den Minderwertigkeitskom-
plexen, vom Zwang befreit, die eigenen Mängel mit Imponiergehabe zu
kompensieren.

Wie wir sind alle vom Vater ins Leben gerufen und vom Sohn erlöst. Und
alle will der Geist in die Gemeinschaft der Seinigen führen, die zuinnerst
die Gemeinschaft des dreieinigen Gottes selbst ist, mit dem „Angeld“ (ar-
rabon – 2 Kor 1,22; Eph 1, 14) = der ersten Rate schon hier.

Zum hundertsten Mal hat sich im vergangenen Jahr nicht nur der Ge-
burtstag Karl Rahners gejährt, sondern auch der von Madeleine Delbrêl.
Bei ihr kann man lesen:33

Die Kirche ist heilig durch Christus, der sie zu seiner Braut macht. Die
Kirche ist und bleibt immer eine Gesellschaft von Sündern... – Die Kirche,
eine Gesellschaft von Sündern, zieht mich in ihren Lebenstrom hinein. – Ich
kann weder „sie“ noch „ich“ sagen, sondern nur ,wir‘: Jesus Christus mit
den armen Sündern. – Dieses ,wir‘ zu sagen heißt, Kirche sagen.

Er mit uns armen Sündern und wir mit ihm. Schönheit und Glück in die-
sem Sinne heißen theologisch „Herrlichkeit“. Dies Kernwort vom Anfang
unseres Denkwegs bildet auch sein Ziel. Im (Ur-)Sakrament der Kirche
wirkt der Herr, der der Geist ist, unsere Befreiung. „Wir alle, unverhüllten
Angesichts die Herrlichkeit des Herrn erblickend und spiegelnd, werden zu
eben diesem seinem Bild umgestaltet, von Herrlichkeit zu Herrlichkeit...“
(2 Kor 3,17f).

33 Die Liebe ist unteilbar. Einsiedeln 2000, 101; hier nach Siebenrock (Anm. 11), 263.

12-26  21.12.2004  16:21 Uhr  Seite 26


