Schon, katholisch zu sein

Uber den Wage-Mut zum Gliick

Jorg Splett, Offenbach

»Schon® ist ein Allerweltswort. Schon sei, was im Anschauen gefillt,
schreibt Thomas von Aquin. Sein Lehrer, der grole Albert, nennt das Scho-
ne den Aufglanz der Wesensgestalt.! In diesem Sinne hat Hans Urs von
Balthasar sein groBes Hauptwerk mit den Bidnden einer theologischen
Asthetik unter dem Titel Herrlichkeit begonnen. Die Redewendung, die in
der Uberschrift anklingt, ist stirker subjektiv gerichtet. Es mache Freude,
man sei gliicklich, katholisch zu sein. Trifft das zu? Zumal in Deutschland?

Auf das Gliick sind alle Menschen aus. Man kann anderen nicht ins Herz
schauen; doch (Augustinus) ,,wenn einer gesagt hitte: ,Alle wollt ihr gliick-
lich sein, elend sein wollt ihr nicht‘, dann hitte er etwas gesagt, was jeder
in seinem Willen feststellen wiirde. Was immer ndamlich einer sonst im Ver-
borgenen wiinscht, von diesem Willen, der allen und von allen Menschen
geniigend bekannt ist, geht niemand ab.*?

Aber nicht alle wissen dies Ziel zu finden. So ergibt sich das Paradox —
Augustinus redet von Absurditit —, dass zwar alle gliicklich leben wollen,
doch ,,nicht alle so leben wollen, wie allein sich gliicklich leben ldsst* (XIII
4,7). Denn zum Gliick geniigt es nicht, zu leben, wie man mochte. Zwar be-
steht das Gliick darin, zu haben, was man will;? so ,,haben alle Gliicklichen,
was sie wollen; gleichwohl sind nicht alle, die besitzen, was sie wollen, so-
gleich schon gliicklich* (XIII 5, 8). Man muss das Rechte wollen und er-
langen — und man muss es auf die rechte Weise wollen und haben.

Wer deshalb falsch strebt, der ,,kommt weiter von dem Ziel“ (M. Claudius); ,,dem
Gliick(lich-sein) néhert sich, wer es in guter Weise anstrebt; und wenn er, was er so will, er-
langt hat, wird er gliicklich sein“ (XIII 6, 9). Darum bedarf es ,,in diesem sterblichen, von
Irrtiimern und Drangsal iibervollen Leben* der Richtschnur des Gl.aubens (XII17, 10). — Wo-
bei, auch dies sei notiert: ,credere’ eigentlich ,cor dare‘ besagt. Ahnlich meint unser ,glau-
ben‘ urspriinglich: gern haben, mogen, trauen ,,Kredit geben®; ein ,,Glaubiger* hat jeman-
dem sein Kapital anvertraut).

Die Liebe ist so — antik-physikalisch — das ,,Gewicht* der Wesen, also jene Trieb- bzw.
Zugkraft, die sie zu ihrem Wesensort reifit (pondus — Conf. XIII 9, 10). Ihr gemil hat der

" Thomas: Sth 15, 4 ad 1; Albert (splendor formae), in: De pulchro et bono, tiberliefert unter
den Opuscula des Aquinaten, weil in seiner Abschrift enthalten.

2De Trin. X111 3, 6.

3 Wenn man nicht konne, was man wolle, wollen, was man kann? Zu solchem Gliick fragt
Augustinus mit entwaffnender Direktheit, ob es eher ldcherlich oder bedauerlich sei — utrum
ridenda an potius miseranda (XIII 7, 10).



Schon, katholisch zu sein 13

Mensch seine Mitte = seinen Schwerpunkt nicht in sich. Seine Liebe fiihrt ihn iiber sich hin-
aus — wenn er erst aus der Selbstverlorenheit in sich zuriickgekehrt ist: ,,Nolite corda vestra
retinere intra corda vestra [In Ps 61,14] — Haltet eure Herzen nicht innerhalb eurer Herzen
fest!“*

Daraus ergeben sich wie von selbst die zwei Hauptstiicke unseres ge-
meinsamen Denkwegs. In einem ersten Schritt sei bedacht, inwiefern ro-
misch-katholisch Christ zu sein das Rechte sei. Sodann soll selbstkritisch
gefragt werden, ob wir dies auf die rechte Weise sind und leben: Gibt es
nicht — zwar gliicklich, doch nicht schon — das Gliick des Phariséders? Drit-
tens schlieBlich will ich positiv das schone Gliick skizzieren.

I. ,,... besteht konkret in der katholischen Kirche...*

1. Man kann es kaum pridgnanter sagen als (im Grundwortlaut) das vierte
Hochgebet: ,,Den Menschen hat Gott nach seinem Bild geschaffen und ihm
die Sorge fiir die ganze Welt anvertraut. Uber alle Geschopfe sollte er herr-
schen und allein dem Schopfer dienen. — Als er ungehorsam Gottes Freund-
schaft verwarf, verlor er sie dennoch nicht: Gott hat ihn nicht der Herr-
schaft des Todes iiberlassen, sondern voll Erbarmen allen geholfen, Ihn zu
suchen und zu finden.

Immer wieder hat Er den Menschen Seinen Bund angeboten und sie durch die Propheten
zur Heilserwartung erzogen.

So sehr hat Er die Welt geliebt, dass Er zur Fiille der Zeiten uns Seinen einzigen Sohn als
Erloser gesandt hat. Fleischgeworden dank dem Heiligen Geist und geboren aus der Jung-
frau Maria, hat er unser Menschenschicksal durchlebt in allem, aufler der Siinde:

Den Armen hat er das Heil angekiindigt, den Gefangenen Freiheit, den Trauernden Freu-
de. Um den viiterlichen Ratschluss zu erfiillen, hat er sich dem Tode iiberliefert, in der Auf-
erstehung dessen Macht gebrochen und das Leben neu geschaffen.

Damit wir nicht mehr uns selber leben, sondern ihm, der fiir uns gestorben und auferstan-

den ist, hat er vom Vater als erste Gabe fiir alle, die glauben, den Heiligen Geist gesandt, der
das Werk des Sohns auf Erden weiterfiihrt und alle Heiligung vollendet.*

Demgemal lehrt das Konzil:> ,,Der Geist wohnt in der Kirche und in den
Herzen der Gldubigen wie in einem Tempel (vgl. 1 Kor 3,16; 6,19), in ih-
nen betet er und bezeugt ihre Annahme an Sohnes Statt (vgl. Gal 4,6; Rom
8,15-16.26). Er fiihrt die Kirche in alle Wahrheit ein (vgl. Joh 16,13), eint
sie in Gemeinschaft und Dienstleistung, bereitet und lenkt sie durch die
verschiedenen hierarchischen und charismatischen Gaben und schmiickt
sie mit seinen Friichten (vgl. Eph 4,11-12; 1 Kor 12,4; Gal 5,22). Durch die

*In der Neuzeit wird daraus — bei F. W. J. Schelling — die Schwermut, in der Natur wie im
Menschen. Siehe z. B. Schwermut — eine andere Form des Gliicks (Hrsg. J. Hake), Stuttgart
2002.

> Dogmatische Konstitution iiber die Kirche ,, Lumen Gentium* (LG) 4.



Jorg Splett 14

Kraft des Evangeliums lisst er die Kirche allezeit sich verjlingen, erneut sie
immerfort und geleitet sie zur vollkommenen Vereinigung mit ihrem Briu-
tigam. Denn der Geist und die Braut sagen zum Herrn Jesus: ,Komm* (vgl.
Offb 22,17).

So erscheint die ganze Kirche als ,das von der Einheit des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes her geeinte Volk*.*

(LG 8:% ,,Diese Kirche, in dieser Welt als Gesellschaft verfasst und ge-
ordnet, ist verwirklicht [= besteht konkret] in der Katholischen Kirche, die
vom Nachfolger Petri und von den Bischofen in Gemeinschaft mit ihm ge-
leitet wird.*

2. Wie das Konzil auf der einen Seite erklart, dies schliefe nicht aus,
,»dass auflerhalb ihres Gefiiges vielfiltige Elemente der Heiligung und der
Wahrheit zu finden sind, die als der Kirche Christi eigene Gaben auf die
katholische Einheit hindringen® (besonders eindriicklich und bewegend an
Lebensweg und -werk John Henry Newmans abzulesen), so ldsst anderer-
seits sich nicht leugnen, dass die Geschichte der Héaresien und Schismen
leider auch dazu gefiihrt hat, dass in ihr selbst ,,Elemente der Heiligung und
der Wahrheit* in den Schatten gerieten.

Eine Kontrovers-Situation fordert stets ihren Preis. Eine Hiresie = gleich Parteiung
macht auch die Verfechter unverkiirzter Wahrheit zur Partei. In doppelter Richtung, wie
noch zu erwigen. Einmal droht hier eine Uberakzentuierung in Absetzung von den Gegnern,
sodann die Gefahr einer Anpassung an sie, die Unaufgebbares zumindest an den Rand
driangt. Und diese Vor-Erwartung liefe sich unschwer im Gegeniiber zur Ostkirche wie zu
den Kirchen der Reformation konkret bestétigen. Nicht zuletzt daraus entspringen die Span-

nungen — auf allen Niveaus, vom gldubigen Volk bis ins Kollegium der Kardinidle — zwi-
schen den ,,Fliigeln®, gar ,,Lagern* innerhalb unserer Kirche.

Darum bedarf die Kirche — wie wir selbst, aus denen sie sich aufbaut —
stindiger Erneuerung, wie das Konzil gerade im Dekret iiber den Oku-
menismus ,,Unitatis redintegratio” einscharft (6): Alle an je ihrer Stelle
miissen darum ,,bemiiht sein, dass die Kirche, die die Niedrigkeit und das
Todesleiden Christi an ihrem Leibe tridgt, von Tag zu Tag geldutert und er-
neuert werde, bis Christus sie dereinst glorreich darstellt, ohne Makel und
Runzeln* (4). Darum hilt die dogmatische Konstitution beides zusammen:
die Heiligkeit der Kirche und die Notwendigkeit steter Reinigung.’

3. Doch bleiben selbstverstidndlich Heiligkeit und ,,unverlierbare Ein-
heit“ (UR 4) grundlegend, substantial (ein Silberleuchter ist auch ,,ange-
laufen® silbern; wozu sonst ein ,,Silberputztuch*?).%

¢ Haec ecclesia, in hoc mundo ut societas constituta et ordinata, subsistit in Ecclesia catholi-
ca, a succesore Petri et Episcopis in eius communione gubernata.

" LG 8: sancta simul et semper purificanda.

§ Sollte man nicht auch darauf (in Umkehrung freilich) das vielberufene Schwarz und Weif3
der 13. Unterscheidungsregel in den Ignatianischen Exerzitien (Nr. 365) beziehen?



Schon, katholisch zu sein 15

Die Kirche bewahrt uns die Schrift, die aus ihrem Horen und Lehren her-
vorging; sie wahrt uns in der Folgekette des weitergegebenen Amtes die
Gegenwart Jesu Christi nicht blofl in Gedéichtnis und Fortsetzung seines
Wirkens, sondern seiner selbst, wo zwei oder drei in seinem Namen sich
versammeln, und besonders unter der Gestalt von Brot und Wein: als Gott
und Mensch, verklirten Leibes — so sehr ihn hienieden allein die Augen des
Glaubens darin erkennen.

Im Dienst ihres Amtes wahrt die Kirche die Charismen und in ihren Sa-
kramenten die Ehre von Materie und Leiblichkeit. ,,Sie ist die die Jahrhun-
derte umspannende Gemeinschaft der Glaubenden. Durch sie stehen wir in
Gemeinschaft mit den Blutzeugen der ersten Jahrhunderte, den grofien Kir-
chenvitern und den bekannten wie den ungenannten Heiligen aller Zeiten.
Durch sie stehen wir heute in einer weltweiten Gemeinschaft, die in der Ge-
meinde am Ort, zu der wir gehoren, konkret wird. ... das alle einzelnen
Gldubigen umgreifende Wir des Glaubens.

Man hat sie ,,oft mit einem Schiff verglichen, das von den Wogen und
Stiirmen der Geschichte hin- und her geschiittelt wird, das aber, weil Jesus
Christus bei ithm ist, doch den Glauben und die Gldubigen sicher ans ande-
re Ufer des neuen Lebens bringt (vgl. Mk 4,35—-41). Noch wichtiger ist das
Bild von der ,,Mutter Kirche‘ (45).1°

II. Das Gliick des Pharisders?

Wie lebt man nun dieses Gliick? Zunichst gilt grundsétzlich: wer gliicklich
ist, ist dankbar — und umgekehrt: der Dankbare, nur er, ist gliicklich. Ro-

 Katholischer Erwachsenenkatechismus. Das Glaubensbekenntnis der Kirche (Hrsg. Deut-
sche Bischofskonferenz). Kevelaer u. a. 1985, 44.

10'Siehe dazu M. Kehl, Die Kirche. Eine katholische Ekklesiologie. Wiirzburg 1992, 24-33;
26f Zitat des bewegenden Schlusses von K. Rahner, Kirche der Siinder (Schriften VI
301-320, 319f.). Oder etwas weniger poetisch (nach B. Hilberath, Karl Rahner, Gottge-
heimnis Mensch. Mainz 1995, 161): ,,Ein eher konservativer irischer Kapuziner hat mir ein-
mal erklért, es hitte ihn immer erbaut, dass ich indiskutabel zur Kirche halte. Ich frage mich,
was denn das Besonderes sein solle... Das Geschwitz ,warum bleibe ich doch noch in der
Kirche* dreht mir den Magen um...

Es konnen aber innerhalb dieses indiskutablen, absoluten Verhéltnisses zur Kirche analog
dieselben Schwierigkeiten auftauchen wie etwa in einer Ehe. Wenn jemand sagt: das ist mei-
ne Frau, wir bleiben beieinander, und etwas anderes kommt nicht in Frage, so kann er trotz-
dem Scherereien mit seiner Frau haben... (Bekenntnisse [Hrsg. G. Sporschill], Wien 1984,
44ff).

Dazu Hilberath: ,,Ich gestehe, die Analogie zwischen dem Verhiltnis zur Kirche und dem
Verhiltnis von Eheleuten zueinander nur mit der Betonung der je groeren Unéhnlichkeit in
einer Analogie akzeptieren zu konnen. Bei Karl Rahner diirfte mehr mitschwingen!* In der
Tat (vgl. auch Schriften 1X 479-497: Uber das Ja zur konkreten Kirche, bes. 491-493).



Jorg Splett 16

man A. Siebenrock fragt angesichts des Eindrucks, dass an der Kirche heu-
te vornehmlich, ,,,mit Lust, gelitten wird*“: Wie aber soll ich auf Dauer in
einer Gemeinschaft bleiben konnen, wenn ich nicht auch dafiir dankbar
bin, ihr zugehoren zu diirfen, und wenn dieser Dank nie zum Ausdruck
kommen darf? Nicht jeder Dank ist Triumphalismus; denn es gibt auch ei-
nen Triumphalismus der Kritik und der falschen Bescheidenheit. Es gibt
auch eine Uberheblichkeit der Demut, die auf nichts stolz sein mdchte.“!! —
Dennoch: man kann auf unterschiedliche Weisen voll Gliick und Dankbar-
keit sein.

1. In einer beriihmten Parabel stellt Jesus uns einen dankbar Gliicklichen
vor: ,,Zwei Minner gingen zum Tempel hinauf, um zu beten ... Der Pha-
risder stellte sich hin und sprach leise dieses Gebet: Gott, ich danke dir,
dass ich nicht wie die anderen Menschen bin, die Rduber, Betriiger, Ehe-
brecher oder auch wie dieser Zollner dort... (Lk 18,10f).

Hier und jetzt mochte ich weniger darauf hinaus, dass im Blick auf andere Religionen, zu-
mal die Juden, die Kirchengeschichte in Theologie und Liturgie leider nicht immer frei von
Tonen dieser Art gewesen ist. Wichtiger ist mir an diesem Ort die schmerzende Beobach-
tung, von der ich glaube, sie nicht verschweigen zu diirfen; da“ss nachkonziliar derlei unter
und zwischen Katholiken begegnet, und nicht eben selten. — Uber Zdune und Griben hin-

weg, und zwar in allen Lagern, also — nach den Klischee-Bezeichnungen — bei ,,Konservati-
ven wie ,,Progressiven®, ,.links* wie ,,rechts“.!?

Um etwas Abstand zu gewinnen, greife ich ein Paulinisches Problem auf:
den Streit in Korinth um den Genuss von Opferfleisch (1 Kor 8; 10,23-31).

Paulus ist mit den ,,Starken* einig, dass die Gotzen nichtig, ja buchstib-
lich nichts sind, dass darum das Fleisch ihrer Opferfeste nicht eine beson-
dere Qualitédt erhalten haben kann, aufgrund deren es tabuisiert werden
miisste. Doch dieses Wissen ist nichts, dessen die Starken sich zu rithmen
hitten; denn erstens ist es ihnen geschenkt, zweitens steht es im Dienst der
briiderlichen Gemeinschaft. Um diese geht es; darum muss man auf den

" Kirche als Glaubensmotiv? In: Was den Glauben in Bewegung bringt. Fundamentaltheo-
logie in der Spur Jesu Christi (Hrsg. A. R. Batlogg / M. Delgado / R. A. Siebenrock; FS K.
H. Neufeld). Freiburg i. Br. 2004, 246-263, 264.

12Um auf eine philosophische Stimme zu horen: J. G. Fichte beklagt in seiner Schrift Die Be-
stimmung des Menschen (1800) zunéchst, dass das Gute ,,immer das schwichere* sei, ,,denn
es ist einfach, und kann nur um seiner selbst willen geliebt werden, das Bose lockt jeden Ein-
zelnen mit der Versprechung, die fiir ihn die verfiihrendste ist, und die Verkehrten, unter sich
selbst im ewigen Kampfe, schlieBen Waffenstillstand, sobald das Gute sich blicken lésst...
Jedoch, kaum bedarf es ihres Widerstandes; denn noch immer bekdmpfen aus Missverstand
und Irrtum, aus Misstrauen, aus geheimer Eigenliebe die Guten einander selbst, — oft um so
heftiger, je ernstlicher jeder von seiner Seite, was er fiirs Beste erkennt, durchzusetzen
strebt... SW (Hrsg. I. H. Fichte, 1845-146) II 270. — Dabei gilt, was Kardinal Lustiger von
Juden und Christen schreibt, nicht minder von Christen untereinander — und von Katholiken:
,,Keiner von uns kann sich in nur einem Lager wihnen. Alle miissen wir losgekauft werden.*
J.-M. Lustiger, Die Verheifsung. Vom Alten zum Neuen Bund. Ausgsburg 2003, 54.



Schon, katholisch zu sein 17

Genuss des Fleisches verzichten, wenn man damit einen ,,.Schwachen®, fiir
den die G6tzen noch nicht alle Macht und Wirklichkeit verloren haben, ver-
letzen und verwirren wiirde.

Soweit die Antwort des Paulus. Aber sie erlaubt noch weitere Uberlegungen. Ist es so aus-
gemacht, wer als stark und wer als schwach bezeichnet werden muss? Ist der ,,Schwache*
wirklich nur ,,magischem® Denken verhaftet oder denkt er (um noch bei unserem Beispiel zu
bleiben) vielleicht an die ,,Ddmonen®, als deren Tisch doch Paulus selbst den Altar der Got-
ter-Nichtse bezeichnet (1 Kor 10,19-22)? Und handelt der ,,Starke* wirklich aus Stirke? Ist
es ausgeschlossen, dass ihn (und sei’s ,halbbewusst™) das Bediirfnis nach ,,Riickversiche-
rung* leitet? Dies nicht einmal unbedingt magisch, sondern im Gegenteil hochst aufgeklart:
ndmlich hellenistisch synkretistisch (denn wie ernst nehmen ,,die anderen* Opfer und Op-
fermahl, wenn es doch unter Umstidnden in alldem ,,nur um Symbole* des gottlichen Welt-
grundes geht, die freilich gerade als solche nicht ,,ideologisch* [,,fundamentalistisch*] ab-
getan werden diirfen)?

Genug des Gedankenspiels. Worauf es zielt, ist der Aufruf an jeden Ein-
zelnen, sich gegenwirtig zu halten, dass — noch vor einer jeden konkreten
»,Gewissenserforschung® — a priori feststeht, dass eine Kontroverssituation
sein Bekenntnis, seine Theorie und seine Praxis nicht unverindert belésst,
sondern sie in kleinerem oder grolerem Maf3e verwandelt. Diese Verinde-
rung kennt, wie schon gesagt, zwei mogliche Richtungen (und die Verin-
derung kann im selben Bewusstsein durchaus in beiden Richtungen verlau-
fen): einmal die Richtung einer verschirften Absetzung vom Gegner; so-
dann die Richtung einer mehr oder weniger bewussten Angleichung an das
Bekampfte.

Beides kann dem Gebot der Wahrheit entsprechen, als Absetzung ge-
geniiber dem Irrtum, als Angleichung an die beim Gegner sich zeigende
Wahrheit. Beides kann aber auch die Wahrheit verkiirzen, fiir die man ein-
tritt. Die neuzeitliche Theologiegeschichte belegt solche Verkiirzungen un-
widersprechlich.!?

Wer also ist nun stark oder schwach? Offenbar verlduft hier die Unter-
scheidungslinie nicht zwischen den Optionen ,,Absetzung® oder ,,Anpas-
sung®, sondern quer zu dieser Differenz, die ich als eine solche der ,,Ar-
beitsteilung®, angemessener: der Sendung sehe: von Johannes und Paulus
am Anfang bis hin zu v. Balthasar und Rahner in der Gegenwart.

2. In der Tat ist die heutige Situation nicht derart neu, wie es mitunter
klingt. Henri de Lubac notiert sich:!* ,,Gelesen in einer ,Umfrage‘: ,Selig

3 Vgl. K. Rahner / K. Lehmann iiber die neuzeitliche Geistesgeschichte und das Schicksal
des katholischen ,,Dogma*-Begriffs, in: Mysterium Salutis 1, Einsiedeln 1965, 648—-656. —J.
Splett, Zur Antwort berufen. Zeugnis aus christlichem Stand. *’Koln 2003, Kap. 2 u. 5. Siehe
auch meinen Aufsatz: , Genug vom Menschen geredet®... in: lkaZ Communio 30 (2001)
353-375.

4 Glaubensparadoxe. Einsiedeln 1972, 23.



Jorg Splett 18

die Sanften! Wie kann diese Seligpreisung auf die heutige Zeit angepasst
werden, wo die Gewalttitigen die ganze Erde beherrschen?‘ — Meint der
Fragesteller wirklich, zur Zeit Christi hitten die Sanftmiitigen sich leichter
gegen die Gewalttidtigen durchgesetzt als heute? Meint er, es sei damals na-
turhaft angenehmer gewesen, zu weinen, arm zu sein, gar verfolgt zu wer-
den?*

Die Verwirklichung des Glaubens ist jeder Zeit von neuem aufgegeben.
Und es sei gefragt, woher man wisse, dies habe man friither leichter gekonnt
— als sei das Gelingen dieser Aufgabe nicht stets und immer neu das unbe-
greifliche Ereignis des ,,Unmoglichen* gewesen. (Eben dies bedeutet doch
,,im Klartext* die Rede von Gnade.)

Gleichwohl betrifft diese selbe Unmdoglichkeit uns immer wieder auf an-
dere Weise. Was fordert sie heute? Geben wir nochmals de Lubac das Wort
(ebd. 24): ,,Die notigsten Wahrheiten, deren der Mensch am tiefsten bedarf,
sind meistens auch die, nach denen er kaum verlangt, die er am leichtesten
entbehren zu konnen meint und von denen er am liebsten nichts hoéren
mochte.” — Also hitte jetzt ich sie zu sagen? Und zwar nicht anderen, son-
dern uns.

Ein Problem der Christen ist, dass sie die Bibel kennen (mehr oder weni-
ger). So kann z.B. beim Jiingsten Gericht kein Normal-Christ den Men-
schensohn fragen: ,,Wann haben wir dich hungrig gesehen...”“; denn der
Richter wird ihm antworten: ,,Mt 25! Willst du mir sagen, dass du das nie in
der Kirche gehort hast?““!> — So auch bei Jesu Beispiel vom Phariséer. Also
bietet Christen sich der Ausweg an, den Z6lIner zu spielen. Ahnlich wie bei
Jesu beriihmtester Geschichte, jener vom erbarmenden Vater (Lk 15). Wer
sieht sich da schon im édlteren Bruder? Alle wollen der jiingere sein. Erst
mutiger Aufbruch und die Abenteuer; dann, nach dem Schweinehirt-Zwi-
schen-Akt: Mastkalb und Ring. Statt ,,spieBiger Ordentlichkeit*: ,,felix cul-

113

pa“.

Also der Zollner! ,,Herr, ich danke dir, dass ich nicht bin wie der da vor-
ne — oder die da oben.” So zum Beispiel, anstatt fest im Glauben, zwei-
felnd. Erst der Zweifel iiberhaupt belege, dass der eigene Glaube keine
Ideologie sei. Denn wohin ein Glaube ohne Zweifel fiihre, zeige er-
schreckend und abschreckend die Geschichte von Abrahams Isaak-Opfer,

15 Darum meint der Text auch nicht in erster Linie Juden und Christen, sondern das Schick-
sal derer, die den Namen des Heiligen, gelobt sei ER, nicht kennen und darum auf das Gesetz
im Herzen (Rom 2,14f) verwiesen sind. Dies allerdings an die Adresse von Leuten, fiir die
Gott (siehe das Sch®ma Israel — Dtn 6,4ff) fraglos an erster Stelle steht, die deshalb ans zwei-
te Hauptgebot erinnert werden miissen — statt dass Theologen daraus konstruieren, es kom-
me grundsitzlich nicht auf ,,Orthodoxie®, auf Frommigkeit und Gebet an, sondern blof} auf
soziales Engagement.



Schon, katholisch zu sein 19

bei dem einzig Gott selbst im letzten Moment das Schlimmste verhindert.'¢
Wie viel Ehrenrettungen des — statt ,,ungldaubig® — mutig kritischen Thomas
habe ich in der Osterzeit der letzten Jahre gepredigt bekommen?

Oder zum Thema Moral: Hat nicht Jesus selbst gesagt, dass iiber einen
Siinder, der umkehrt, mehr Freude im Himmel herrsche als iiber neunund-
neunzig Gerechte (Lk 15,7)? — Wer wollte nicht sein Moglichstes tun, um
die Freude Gottes und seiner Engel zu mehren?

Das sind Exempel von weniger Frommen. Also eher auf Anpassungs-
Seite. Schiitzt die Option ,,Kontrast* vor Fehlverhalten?

3. Natiirlich nicht, auch sie bedarf immer wieder der ,,correctio fraterna®.
Hier begegnet mir etwa [ein Getretener bellt?] das Hochgefiihl schlichten
Glaubens, dass Jesus nicht Professoren, sondern Fischer vom See zu seinen
Aposteln gemacht hat. Statt auf das Wissen, das aufbliht (1 Kor 8,1), kom-
me es auf die Liebe an, die schlicht vertraut. Wirkungsreich die Passage aus
Tertullians Schrift ,,De carne Christi®, in der er sich als ,,angebracht scham-
los und gliicklich toricht* vorstellt: (zumeist allerdings in {ibertreibender
Verkiirzung zitiert:) ,,credo quia absurdum.*!”

Von dort her datiert eine ganze Tradition religioser Geist- und Bildungs-
feindlichkeit. Der Kalif Omar soll bei der Eroberung Alexandriens iiber die
beriihmte Bibliothek entschieden haben, deren Inhalt sei entweder im Ko-
ran enthalten und so ihre Sammlung iiberfliissig — oder nicht, dann sei sie
schédlich. Doch was 642 dem Feuer anheim fiel, waren nur noch Reste; den
grofiten Teil dieser Schitze hatten vorher christliche Patriarchen zerstort. —
Theologen, die bei neuzeitlichen Philosophen gelernt haben (nach Descar-
tes, fiir den ich seinerzeit noch der Indexerlaubnis bedurfte, kaum noch Ka-
tholiken), sind allein deswegen schon verdichtig.

Denn, um noch einmal Tertullian zu zitieren'®: ,,Was verbindet Athen
und Jerusalem? Man mag, wenn man will, ein stoisches, platonisches und
dialektisches Christentum aufbauen; wir bediirfen nach Christus Jesus kei-
ner Neugier mehr und keiner Forschung nach Erhalt des Evangeliums. Da
wir glauben, wollen wir nichts mehr dariiber hinaus glauben. Das ndmlich
glauben wir zuerst: dass es nichts gibt, was wir noch obendrein zu glauben
hitten.*

' Worum es dabei eigentlich geht: nicht um perversen Gehorsam, sondern um Glaubens-
hoffnung, skizziere ich in: Gott-ergriffen. Grundkapitel einer Religionsanthropologie. Koln
32004, 116f.

7" MPL II 761: ,,Geboren ist ein Gottessohn: keine Scham; denn es ist eine Schande; gestor-
ben ist der Sohn Gottes: durchaus glaubhaft, weil lappisch; begraben, auferstanden: das ist
gewiss, weil unmoglich.*

8 De praescr haeretic. 7 (MPL 1II 20f).



Jorg Splett 20

Zu erginzen wire hier gewiss: ... auller Privatoffenbarungen. Ihnen gegeniiber potenziert
sich einerseits, was eben zum Zweifel angemerkt wurde. Aber — da jetzt die Gegenseite im
Blick steht: gibt es bei den davon Faszinierten wirklich keinen Anlass zu Riickfragen nach
deren Gewichtung im Offenbarungsgesamt und in der Ordnung der Wahrheiten-Hierarchie?
Zeigt sich nicht auch auf religiosem Gebiet, was Hegel an der Alltags-Moral seiner Mitbiir-
ger auffiel:'"” ein gewisses Faible fiir das Un- und AuBergewdhnliche, zumal der katholische
Glaube keine Insider-Gnosis fiir Esoteriker bietet (hier zdhlen nur Glaube und Liebe)? In Je-
su Lazarus-Gleichnis wird der Prasser auf Mose und die Propheten verwiesen (Lk
16,29-31), wer darauf nicht hore — fiir Katholiken: auf die Kirche und ihre Heilige Schrift —,
dem sei auch mit Sondererscheinungen nicht zu helfen.

Dafiir sucht der Glaube nach Einsicht.?® Das Christentum ist ,,dogma-
tisch*: es spricht sich in Sitzen aus. Christ ist darum nicht, wer ,,nett" ist;
nicht Giite und Anstidndigkeit machen den Christen, sondern das Glaubens-
bekenntnis, dass ,,JJesus Christus der Herr* ist, was nur im Geist moglich
wird.?! Nicht die Bergpredigt bildet die Mitte der christlichen Botschaft,
sondern die so befremdliche wie befreiende Kunde von Leben, Sterben und
Auferstehung dieses Einen. Christentum ist keine Ethik, sondern die Froh-
botschaft von Gottes Selbstzusage in dem Nazarener Jesus.

Darum kann M. Luther erklidren, der Christ freue sich der Bekenntnis-
Sitze, ,,aut Christianus non erit... Tolle asssertiones et Christianismum tu-
listi.*?> — Wer allerdings ,,Herr, Herr nur sagt und ihm nicht auch in Tat
und Wahrheit nachfolgt (Mt 7,21), wird die Folgen tragen miissen; denn er
ist ein schlechter Christ.

Weil dogmatisch, ist das Christentum (anders als Judentum und Islam)
wesentlich theologisch. Und das weckt Widerstand. Man konnte die Zitate
hiufen, allein etwa aus dem ehrwiirdigen Biichlein der Nachfolge Christi.
Ich will mich mit einer Kostprobe begniigen: ,,Wen das ewige Wort unter-
richtet, der kann vielerlei Meinungen entbehren... O Wahrheit, Gott, mach
mich eins mit dir in ewiger Liebe! / Viel lesen und horen ekelt mich hidufig
an: du enthiltst alles, was mein Herz verlangt. / Verstummen sollen alle
Lehrer, stillschweigen vor deinem Angesicht alle Geschopfe: sprich du al-
lein zu mir... Am Gerichtstag wird man uns zweifellos nicht fragen, was wir

' Grundlinien der Philosophie des Rechts — 150 Anm.: ,... die Sucht, etwas Besonderes zu
sein, geniigt sich nicht mit dem, was das An- und Fiirsichseiende und Allgemeine ist; sie fin-
det erst in einer Ausnahme das Bewusstsein der Eigentiimlichkeit.” (vgl. — 268 Anm. zum
Patriotismus, den man statt aufs Vaterland auch auf die Mutter Kirche beziehen konnte: Er
sei die Gesinnung, welche in dem gewohnlichen Zustande und Lebensverhiltnisse das Ge-
meinwesen fiir die substantielle Grundlage und Zweck zu wissen gewohnt ist... Wie aber die
Menschen hiufig lieber groBmiitig als rechtlich sind, so tiberreden sie sich leicht, jenen
auferordentlichen Patriotismus zu besitzen, um sich diese wahrhafte Gesinnung zu ersparen
oder ihren Mangel zu entschuldigen.*)

2 Anselm v. Canterbury: fides quaerens intellectum (Proslogion, Prooemium).

2! Also nicht einfach menschlichem Zugang — Rém 10,9; Phil 2,11; 1 Kor 12,3.

22 De servo arbitrio — WA XVIII 603



Schon, katholisch zu sein 21

gelesen, sondern was wir getan haben, noch forschen, wie schon wir ge-
sprochen, sondern wie fromm wir gelebt.*?

SchlieBlich kommt noch ein konfessionsspezifisches Moment hinzu. Es
scheint, dass bis heute, auch nach Bereinigung des seinerzeit vielberedeten
katholischen Bildungsdefizits,” in vergleichbaren Sozialmilieus Katholi-
ken messbar weniger lesen als Protestanten (auller bei religioser Literatur).
Auch der Verstand gehort zu den Talenten, die man nicht vergraben darf.
Oder sollte ausgerechnet die Vernunft, der Logos, der uns als Menschen de-
finiert, kein Gottes-Weg sein, so dass man ihn zu sperren hitte??

Wie aber wire man nun nicht blof3 gliicklich, sondern dies auch schon:
schon gliicklich? Von ,,schon® reden die Griechen, um ihr ,,gut” (agathén)
zu prézisieren. Agathdn besagt gemeinhin zutréglich, niitzlich (zeitgemiB:
was ,,etwas bringt*). Um das ,,an (und fiir) sich Gute* zu bezeichnen, bilden
sie das Doppelwort ,,kalén k’agathon — schon-gut. Und darum geht es uns
jetzt.

II1. Das schone Gliick, katholisch zu sein

1. Dazu komme ich nochmals auf den bekehrten Siinder zuriick. Was dabei
ndamlich so manchem entgeht, ist Jesu Ironie. Woher neunundneunzig Ge-
rechte unter uns nehmen? Erinnern wir uns deshalb an einen Wortwechsel
Jesu mit dem Pharisder Simon (Lk 7,36—49). Im Blick auf die Siinderin er-
klart er (47): ,,Ihr sind ihre vielen Siinden vergeben, weil sie viel geliebt
hat.* Ein Wort, das durch die Jahrhunderte hin die Phantasie beschéftigt

2 Thomas von Kempen, Nachfolge Christi 1 3; vgl. aus F. de Lamenais’ Anmerkung zu I 43:
,»Was hilft es dir, die Dinge dieser Welt gekannt zu haben, wenn die Welt vergangen sein
wird? Am jiingsten Tag wird man dich nicht fragen, was du gewusst, sondern was du getan
hast. ,Kein Wissen behauptet sich in der Unterwelt, der du entgegenwandelst‘... Lass liegen
die Wissenschaft, die den Hochmut nihrt, die Wissenschaft, die ,autbldht‘... Lerne dich
demiitigen, dein Nichts und deine Verderbtheit einsehen. Dann wird dir Gott entgegenkom-
men, dich mit seinem Licht erleuchten, dich im Verborgenen in die wunderbare Wissen-
schaft einfiihren, von der das Christuswort gilt: ,Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels
und der Erde, dass du das den Weisen und Klugen verborgen hast, den Kleinen dagegen ge-
offenbart* [Mt 11,25].* Nachfolge Christi. Ziirich 1979, 19f u. 207.

2 Vgl. K. Erlinghagen, Katholisches Bildungsdefizit in Deutschland. Freiburg 1965; ders.,
Bildungsdefizit, in: Lexikon der Pddagogik. Freiburg 1970f wie im Wérterbuch der Péidago-
gik, Freiburg 1977.

» Das ist nicht mit den ,,Armen im Geiste* gemeint. Zu schweigen von HEGELS drastischer
Bemerkung in Richtung Schleiermacher: ,,Griindet sich die Religion im Menschen nur auf
ein Gefiihl, so hat solches richtig keine weitere Bestimmung, als das Gefiihl seiner Abhin-
gigkeit zu sein, und so wire der Hund der beste Christ, denn er trigt dieses am stirksten in
sich und lebt vornehmlich in diesem Gefiihle. Werke in 20 Bd.n, Frankfurt/M. 1970, 11, 57
(Vorrede zu Hinrichs Religionsphilosophie).



Jorg Splett 22

und Literaten wie Kiinstler inspiriert hat (auf allen Niveaus, von Irma la
douce bis zu Dostojewskis Sonja Marmeladowa); doch zumeist wohl auf-
grund eines Missverstdandnisses. Wie namlich ist das ,,weil* zu lesen?

Gott vergibt bedingungslos. Wie auch anders? Schwere Schuld bedeutet
tot sein, und welche Bedingungen sollte ein Toter erfiillen, um wieder ins
Leben gerufen zu werden? Es geht nicht um Dirnen-Romantik. Das ,,weil*
meint keinen Sachgrund (weil dort ein Feuer brennt, zeigt sich Rauch), son-
dern den Erkenntnisgrund (weil sich dort Rauch zeigt [so mein Schluss],
brennt etwas). Viel liebt, wem viel vergeben worden ist.

Gott vergibt voraussetzungslos. Allerdings kann seine Gnade nur bei de-
nen bleiben, die sie annehmen. Der vom Tod Erweckte muss nun selber le-
ben. Tut er das nicht, verliert er das Gewihrte — wie der konigliche Beam-
te, der mit seinem Schuldner unbarmherzig umgeht (Mt 18,23-35). Ent-
sprechend heifit es in den Sendungsregeln (Lk 10,5f): ,,Wenn ihr in ein
Haus kommt, sagt als erstes: Friede diesem Haus! Und wohnt dort ein
Mann des Friedens, wird der Friede ... auf ihm ruhen; andernfalls kehrt er
zu euch zuriick.” Ebenso ist auch die Vergebens-Bitte im Vater-unser zu le-
sen, dem Perfekt zum Trotz (Mt 6,12 — ,,wie auch wir vergeben haben®).

Wer nun meint, ihm sei nur wenig zu vergeben gewesen (und ich hore 6f-
ters, es sei in der Messe zu viel von Schuld und Vergebung die Rede, vom
Eingangsbekenntnis bis zum ,,Herr, ich bin nicht wiirdig...“ vor der Kom-
munion), ,,der zeigt auch nur wenig Liebe* (Lk 7,47).

Wem indes ,,die Linge und Breite, die Hohe und Tiefe* (Eph 3,18) seiner
Begnadung aufzugehen beginnen — gleichgiiltig, ob als Gnade der Verge-
bung oder der Bewahrung, der wird als erstes jedes Vergleichen vergessen.
Wie im Morgen-Gesprich zwischen Petrus und dem Osterlichen Herrn am
See von Tiberias: ,,Liebst du mich mehr als diese?*“ (Joh 21,15) Das ,,diese*
(im Urtext — dhnlich doppeldeutig — Genitiv) ist ja nicht als Akkusativ, son-
dern als Nominativ zu lesen — in Erinnerung an jenes Wort, mit dem sein
Fall begann: ,,Und wenn alle an dir Ansto3 nehmen, ich...” (Mt 14,33)

2. Genau so und erst recht vergisst alles Vergleichen, wer sich von Jesus
aus sich selbst heraus und iiber sich hinaus zu ihm gerufen erfahrt. Ging es
zunichst um Rettung aus der Grube, so nun darum, sich in ein neues Ele-
ment zu wagen (wie liber den Bootsrand hinweg auf das Wasser).

Im Blick auf Heil und Siindenvergebung stehen wir noch im Horizont des
eigenen Bediirfens; die Bediirfnisse bemessen sich an unserer Natur. Wie
aber, wenn Gott mehr mit uns vorhat, als wir wiinschen und erwarten? —
Um es an zwei Ereignissen im Leben Jesu zu verdeutlichen, sei zunédchst an
die Episode mit dem ,,Gichtbriichigen* erinnert. Dem geht es so dringend
um seine Gesundheit, dass seine Freunde sogar das Dach des Hauses ab-
decken, in dem Jesus spricht. Der aber denkt zunichst iiberhaupt nicht an



Schon, katholisch zu sein 23

die GliedmaBen des Kranken: ,,Deine Siinden sind dir vergeben* (und die
Heilung ,.fallt" sozusagen ,,nebenher ab“, im Disput um Jesu Vollmacht —
Mk 2,1-12). Ernster das zweite Geschehen. Zu einem grof3en Erfolg (und
hiele es heute nicht: einem grofien ,,pastoralen* Erfolg?) gerit die Brotver-
mehrung (Joh 6,1-15). Doch dann will Jesus statt Brot sich selbst den Men-
schen geben, und daraus wird ein Desaster (Joh 6,22-66). So intim mag
man es namlich keineswegs.

In der Tat, die Gaben Gottes brauchen wir; was aber sollen wir als endli-
che Bediirfniswesen mit Gott selbst? Dies im Ubrigen schon darum, weil
die endlichen Bediirfnisse als solche bereits unerfiillbar sind. (So sind die
Zahlen zwar endlich, aber keine Zahl ist die grofite; zu jeder Zahl n gibt es
ein n + 1.) Wann haben wir genug, wann werden wir genug geliebt, wann
gelten wir genug? Und wann wire genug genug?

Der einzige Ausweg liegt darin, die Perspektive des Bediirfens iiberhaupt
zu verlassen. Der litauische Philosoph E. Levinas hat zwischen ,,besoin®
und ,,désir* unterschieden. Wihrend es bei Bediirfnis und Bediirfniserfiil-
lung um Lebenserhaltung und Lebensergénzung zu tun ist, will die Sehn-
sucht immer besser und gesammelter horen, immer geméBer und entspre-
chender erwidern. War das Mal} des Bediirfens das eigene Wesen, so bildet
das Mal ersehnter Antwort der Anspruch, die Ansprache, Anfrage Gottes
an uns und an jede(n) personlich.

Wer sucht, der findet. Und wer sich sucht, findet sich. Ganz anders wire
es, gefunden zu werden. Das ist ein Schrecken. (Was etwa haben wir aus
dem schonen Wort ,,Heimsuchung® gemacht — man denke an Elisabeths
Freude und die Freude des Kindes in ihrem Schof3 [Lk 1,39-44].) Doch
Rainer Maria Rilke spricht im Briefwechsel mit Erika Mitterer einmal von
dem ,,erhofftesten Schrecken der Findung“.?® — Das Gliick des Danks bliiht
hymnisch auf (,,Magnificat...“ Lk 1,46-56).

3. Indes, und dies das dritte, bleibt es nicht beim innigen Gegeniiber. Von
Gott gefunden zu werden bedeutet stets, von ihm eines Auftrags gewliirdigt
zu werden. Nicht blo8 heilit ,,Engel“: Bote. Der Sohn und der Geist in Gott
selbst werden — gleichsam in ,,Verldngerung® ihres innergottlichen Hervor-
gangs — vom Vater uns zugeschickt. Und sie schicken ihrerseits uns, als En-
gel und ,,Apostel* (d.h. Weg- = auf den Weg-Geschickte). Damit ist vollig
klar: es steht anderes an, als es sich in der uns anvertrauten Wahrheit be-
haglich zu machen und sich gegen das unwirtliche Drauflen in nestwarmer
Selbstbestitigung einzuigeln.

G. E. Lessing wollte Gottes Wahrheitsangebot ,,mit Demut* (!) ausschlagen, um sie statt
dessen, auch um den Preis, sich ,,immer und ewig zu irren*, lieber zu suchen. Denn er mein-

*R. M. Rilke, Samtliche Werke (7 Binde). Frankfurt/M. 1955-1997, I1 294.



Jorg Splett 24

te, ihr Besitz mache ,,ruhig, trige, stolz*“.?” Welch betriiblicher Irrtum! Dreiflig Jahre spiter
schreibt F. W. J. Schelling, Religiositit bedeute nicht, ,,was ein krankhaftes Zeitalter so
nennt, miiliges Briiten, anddchtelndes Ahnden, oder Fiihlenwollen des Gottlichen. Denn
Gott ist in uns die klare Erkenntnis oder das geistige Licht selber, in welchem erst alles an-
dere klar wird... und in wem diese Erkenntnis ist, den lésst sie wahrlich nicht miilig sein oder
feiern.“* Und noch knapper sagt es in unseren Tagen Emmanuel Levinas: ,,Connaitre Dieu
c’est savoir ce qu’il faut faire — Gott kennen heiflt wissen, was man zu tun hat.“*

Darauf lduft es stets in den Auferstehungsberichten hinaus. Das Grund-
und Leitwort der gesamten vierten Woche in den Exerzitien des Ignatius
von Loyola lautet ,,Sendung®. Und Von-lhm-gesandt-sein ist ein schones
Gliick. Voll Freude kommen die Zweiundsiebzig zuriick, die er ausgesandt
hat (Lk 10,17). Und selbst wenn die Botschaft auf Ablehnung trifft: ,,Sie
aber gingen weg vom Hohen Rat und freuten sich, dass sie gewiirdigt wor-
den waren, fiir seinen Namen Schmach zu erleiden® (Apg 5,41).

Darum darf auch der Name ,,Messe* uns an diese Aufgabe erinnern.
Zwar bedeutet nach spitlateinischem Sprachbrauch das Schlusswort der
eucharistischen Feier schlicht (di-missio) ,,Entlassung*;* aber warum soll-
te fiir die Gemeinde darin nicht zugleich das Grundwort missio = ,,Aussen-
dung® zu horen und vor allem zu befolgen sein?

desesk

Warum die Sendung? Weil es schon und ein Gliick ist, in der allumfassen-
den Kirche Jesu Christi zu sein. — Jahrhunderte lang hat man sich dieses
Gliick vor allem im Bild der Sintflut verdeutlicht. Nur die in der Arche Auf-
nahme finden, werden gerettet. Auflerhalb ihrer herrscht unauskémmlich
der Tod.

Es bedarf nicht vieler Worte, um die massiven Grenzen und die Gefihr-
dungen solchen Gliicks vor Augen zu fiihren. Und zur Rede von Schonheit
bietet diese Perspektive kaum einen Anhalt. So legt sich — fiir mich jeden-
falls, wie ich gestehen muss — von dieser Denkweise her auch ein triibender
Schatten auf jede Form von Mission, sei es nach aullen, sei es nach innen,
wo man frither von ,,Volksmission* sprach, heute eher von Evangelisation.

Muss es nicht Hand und Fuf} und Zunge ldhmen, hitte man zu denken,
wen man nicht erreicht, der sei verloren? Und mag jemand so robust sein,
dass ihn dies nicht anficht: beschédigt es nicht, was mir ungleich wichtiger
ist, die Froh-Botschaft selbst? Was ich damit meine, kann man schon von
Platon lernen: ,,Bei ndherer Betrachtung®, erkldrt Sokrates dem Kallikles,

» Duplik: Werke (H. G. Gopfert), Miinchen 1976 / Darmstadt 1996, VIII 30ff, bes. 32f.

% Uber das Wesen der menschlichen Freiheit: Simtl. Werke, Stuttgart-Augsburg 1860ff
Abt. 1/7, 392.

¥ Difficile liberté. Paris 1984, 33 (Une religion d’adultes).

3 A. Jungmann, Missarum Sollemnia. Wien 1949, 1222f, 11 523-529.



Schon, katholisch zu sein 25

,,diirftest du wohl erkennen, dass das Edle und Gute [also: das Schone!] et-
was anderes ist als Retten und Gerettetwerden (Gorg 512 d).

Nein, Gott will aller Menschen Heil (1 Tim 2,4), und Christus macht als
neuer Adam ,,alle lebendig® (1 Kor 15,22). ,Gnade* heif3t nicht: fiir wenige,
sondern: ,,umsonst®, weder kduflich noch verdienbar oder einzuklagen.
Vorher hief} es: bedingungslos, ohne Bedingung. Verloren gehen einzig, die
sich dem Gerettet-werden in Freiheit verweigern.*! — Warum dann Missi-
on?

Eben weil es schon ist, Christ und Katholik zu sein. Man solle die Leute
nicht behelligen, gar manipulieren, hore ich — mitunter leider auch von Ka-
tholiken. Tatséchlich hat es in der Vergangenheit Gewalt und Zwang gege-
ben, seit Augustins verhidngnisvoller Lesart des ,,compelle intrare — notige
sie herein® (Lk 14,23)32. Aber Schmerz und Reue hieriiber miissen uns doch
nicht ins gegenteilige Extrem verschlagen. Wesentlich gehdrt es zum
Gliick, dass man es mitteilen, mit andern teilen will. Menschenfreundlich
ist doch gerade jedenfalls Freunden hilfreiche Entdeckungen nicht vorzu-
enthalten, Kochrezepte, Helfer bei Computer-Pannen, ein besonderes Re-
staurant ...

Freilich gibt es hier Grenzen: niemandem wire gedient, wenn der friihe-
re Geheimtipp alsbald iiberlaufen, teurer und zudem wohl schlechter wiir-
de. Doch Jesus Christus fiir sich behalten? Miissten Christen die Besorgnis
hegen, der Himmel werde zu voll und das Ewige Leben verliere bei wach-

31C. S. Lewis schreibt erhellend, ,,dass die Pforten der Holle von innen verriegelt sind. Ich
meine damit nicht, dass die Verdammten nicht wiinschen konnten, aus der Holle herauszu-
kommen — aber in der unbestimmten Art, wie ein neidischer Mensch gliicklich zu sein
,wiinscht*. Es ist aber sicher, dass sie auch nicht den allerersten Schritt zu jener Selbst-Hin-
gabe tun wollen, wodurch allein die Seele irgendein Gut erreichen kann. Sie erfreuen sich
auf ewig der furchtbaren Freiheit, wonach sie verlangt haben, und sind demgemif3 Sklaven
ihrer selbst — ebenso wie die Seligen, fiir immer sich im Gehorsam unterwerfend, durch alle
Ewigkeit immer freier und freier werden.* Uber den Schmerz. Koln & Olten 1954, 148f. —
Siehe auch sein Biichlein Die grofie Scheidung.

Es sollte wohl noch angemerkt werden, dass die indikativischen Aussagesitze solcher Aus-
fiihrungen (von Jesu eigenen Gerichtsworten an) so wenig als Berichte iiber die Zukunft ge-
lesen werden miissen (darum auch nicht sollten, ja, nicht einmal diirfen!) wie die Indikativ-
Ankiindigung eines Jonas: ,,Noch vierzig Tage, und Ninive ist zerstort (Jona 3,4). — Hans
Urs v. Balthasar schlieit den Epilog zu seiner vielbdndigen Trilogie (Einsiedeln 1987) mit
einem Zitat (H.-J. Lauter): ,,Werden es wirklich alle sein, die sich versohnen lassen? Diese
Frage kann keine Theologie oder Prophetie beantworten. Aber die Liebe ,hofft alles® (1 Kor
13,7). Sie kann nicht anders, als die Versohnung aller Menschen in Christus erhoffen. So un-
begrenzte Hoffnung ist christlich nicht nur erlaubt, sondern geboten.* (Ausfiihrlicher dazu
von ihm: Was diirfen wir hoffen?, Einsiedeln 1986, und nochmals kldrend: Kleiner Diskurs
tiber die Hélle. Ostfildern 1987).

In diesem Gebot, zu hoffen — fiir mich und alle, sehe ich nicht zum kleinsten Teil die Schon-
heit, katholisch zu sein.

32 Contra Gaudentium 1, 28; ep. 173 (Ad Donatum), 10.



Jorg Splett 26

sender Quantitit an Qualitit? Ja, hier und jetzt schon, auch wenn mancher
Einzelne sich mit ,,zwei oder drei® in Jesu Namen (Mt 18,20) leichter tut als
mit spektakuldren Groflveranstaltungen was kaum bei der Sonntagsmesse
droht.

Nein, es ist einfach schon, zu wissen, wie Gott uns liebt, der seinen Sohn
nicht geschont, sondern fiir uns dahingegeben hat und gibt — und in und mit
ihm alles (R6m 8,32). In erster Linie verdient es Gott, will sagen: es gehort
sich Thm gegeniiber, dass die Menschen unverziiglich zu wissen bekom-
men, wie Er sie liebt, statt dass sie nur um ihren Lebensunterhalt, um Be-
sitz, Beziehungen, Ansehen besorgt sind und sich ganz von ihren Bediirf-
nissen in Beschlag nehmen lassen.

An zweiter Stelle aber gehort es sich den Menschen selbst gegeniiber,
dass wir ihnen schon hienieden sagen, wie und von wem sie derart geliebt
sind, statt dass es ihnen erst nach dem Tod als Uberraschung begegnet. Jetzt
schon konnte das die Lebensangst lindern, die uns so unmenschlich macht,
wie wir mitunter sind. Es liefe aufatmen unter den Minderwertigkeitskom-
plexen, vom Zwang befreit, die eigenen Mingel mit Imponiergehabe zu
kompensieren.

Wie wir sind alle vom Vater ins Leben gerufen und vom Sohn erlost. Und
alle will der Geist in die Gemeinschaft der Seinigen fiihren, die zuinnerst
die Gemeinschaft des dreieinigen Gottes selbst ist, mit dem ,,Angeld* (ar-
rabon — 2 Kor 1,22; Eph 1, 14) = der ersten Rate schon hier.

Zum hundertsten Mal hat sich im vergangenen Jahr nicht nur der Ge-
burtstag Karl Rahners gejihrt, sondern auch der von Madeleine Delbrél.
Bei ihr kann man lesen:?*

Die Kirche ist heilig durch Christus, der sie zu seiner Braut macht. Die
Kirche ist und bleibt immer eine Gesellschaft von Siindern... — Die Kirche,
eine Gesellschaft von Siindern, zieht mich in ihren Lebenstrom hinein. —Ich
kann weder ,,sie“ noch ,,ich* sagen, sondern nur wir*: Jesus Christus mit
den armen Siindern. — Dieses ,wir‘ zu sagen heif3t, Kirche sagen.

Er mit uns armen Siindern und wir mit ihm. Schonheit und Gliick in die-
sem Sinne heiBlen theologisch ,,Herrlichkeit”. Dies Kernwort vom Anfang
unseres Denkwegs bildet auch sein Ziel. Im (Ur-)Sakrament der Kirche
wirkt der Herr, der der Geist ist, unsere Befreiung. ,,Wir alle, unverhiillten
Angesichts die Herrlichkeit des Herrn erblickend und spiegelnd, werden zu
eben diesem seinem Bild umgestaltet, von Herrlichkeit zu Herrlichkeit...*
(2 Kor 3,171).

3 Die Liebe ist unteilbar. Einsiedeln 2000, 101; hier nach Siebenrock (Anm. 11), 263.



