AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die neuen ,,Lebenshilfegruppen im Glauben*
und die Priester

Was verbirgt sich hinter diesem etwas kryptisch formulierten Thema?! Der Begriff
,.Lebenshilfegruppen im Glauben* stammt von Bischof Joachim Wanke aus Erfurt.
Er diirfte in Analogie zu vielen anderen Lebens- oder Selbsthilfegruppen geprigt
worden sein, die es heute fiir die verschiedensten Notlagen und Bediirfnisse gibt;
also Gesprichskreise von Betroffenen, welche professionelle Therapien ergénzen,
um sie auch im Alltag der Einzelnen nachhaltig wirksam werden zu lassen. Wenn
Bischof Wanke nun auch von Lebenshilfegruppen im Glauben spricht, sagt er da-
mit implizit aus, dass sich auch der Glaube hierzulande in einer vergleichbaren
Notlage befindet und darum iiber die gewohnten kirchlich-,,professionellen* Me-
thoden seiner Stiarkung hinaus solcher Gruppen bedarf: Gruppen, die die Gldubi-
gen auch aus eigener Initiative ins Leben rufen und in gewissem Mal selbstindig
tragen und gestalten konnen.

1. Leben und Glauben ausdriicklicher in Beziehung setzen

In ihrem eindrucksvollen Brief ,,Zeit zur Aussaat* nennen die deutschen Bischofe
solche Gruppen ,,Biotope des Glaubens* (Orte also, an denen der Glaube besonders
gut gedeihen kann).? In meinen Arbeiten bezeichne ich sie meist als neue ,.kom-
munikative Glaubensmilieus® — im Unterschied zu den alten, mehr auf Tradition
als auf Kommunikation beruhenden kirchlichen Milieus.?

Was auch immer der am besten geeignete Begriff fiir dieses Phinomen sein mag:
Es handelt sich in jedem Fall um Gruppen oder Gemeinschaften, in denen lebens-
relevante Erfahrungen mit dem Glauben gemacht werden konnen, indem Leben
und Glauben explizit miteinander in Beziehung gesetzt werden: z. B. durch das
Mitteilen von eigenen Lebens- und Glaubensgeschichten, durch das wechselseiti-
ge Deuten besonderer Ereignisse unseres Lebens und unseres Alltags im Licht des
Glaubens, durch gemeinsames Singen, Beten, Bibellesen und Gottesdienstfeiern,
durch geistliche Initiativen wie ,,Exerzitien im Alltag™ oder Glaubenskurse, die bei
den personlichen Erfahrungen und Fragen der Einzelnen ansetzen, oder durch das
gemeinsame Begehen von Festen und das gastfreundliche Teilen von Speis und

! Uberarbeitetes Referat beim Studientag des Priesterrates der Divzese Hildesheim am
1. Juli 2004.

2 Sekretariat der Deutschen Bischofkonferenz (Hrsg.), Die deutschen Bischofe Nr. 68, ,, Zeit
zur Aussaat*. Missionarisch Kirche sein. Bonn 2000, 25.

* Vgl. M. Kehl, Wohin geht die Kirche? Freiburg ©1997, 150-158.



Aus dem Leben der Kirche 54

Trank miteinander, durch die vom Glauben motivierte und inspirierte Sorge um ein
gemeinsames soziales oder politisches Projekt, durch gemeinsames Pilgern zu
groBen oder kleinen heiligen Orten des Glaubens usw. In diesem Feld tut sich heu-
te eine bunte Vielfalt von neuen Lebens- und Lernrdumen des Glaubens auf, die
vor allem von der wechselseitigen personlichen Kommunikation im Glauben ge-
prégt sind.

Von solchen ,,Glaubenszellen* soll hier die Rede sein; und zwar (dem Anlass
entsprechend) besonders im Blick auf die Priester: Welche Bedeutung konnen sol-
che Gruppen fiir Priester haben? Und umgekehrt: Welche Bedeutung konnen Pries-
ter fiir sie haben? Ich wihle also eine ganz bestimmte Perspektive aus dem weiten
Themenkreis aus, der von gemeinsamen priesterlichen Lebensformen handelt. Es
geht mir vor allem darum, die Frage ,,Priester und Gemeinschaft* nicht primér un-
ter dem Aspekt der priesterlichen Spiritualitit oder Lebensform anzugehen, son-
dern unter dem der pastoralen Glaubenssituation hier und heute in unserem Kul-
turraum. Denn gerade in dieser Hinsicht gewinnen solche ,,Lebenshilfegruppen im
Glauben® eine zunehmende Bedeutung. Weil wir diese Gruppen durchaus zu den
von Gott uns heute geschenkten ,,Zeichen der Zeit* rechnen diirfen, ist es sinnvoll,
dafiir gerade auch die geweihten Amtstriager (und durchaus vergleichbar auch ihre
hauptamtlichen Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen) zu sensibilisieren und sie auf
die Chancen aufmerksam zu machen, die darin heute und in Zukunft fiir die Situa-
tion der Kirche und ihres Amtes liegen konnen.

2. Der Ort solcher ,,Glaubenszellen® in der heutigen Kirche

Was die theologische Ortsbestimmung dieser neuen Gruppierungen innerhalb un-
serer Kirche angeht, lassen sich hauptsidchlich zwei Gesichtspunkte nennen:

a) Orte wechselseitiger ,,Glaubensvergewisserung *

Auf diesen Aspekt macht besonders die franzosische Religionssoziologin D. Her-
vieu-Léger aufmerksam.* Nach ihr etabliert sich in der Kirche eine neue Weise der
,validation® im Glauben, d. h. wie die Glaubenden eine Bestitigung oder Bestir-
kung fiir die Wahrheit und Geltung ihres Glaubens erfahren konnen. Vielleicht
trifft das Wort ,,Vergewisserung“ noch am ehesten, was im Franzosischen mit ,,va-
lidation* gemeint ist. Worin das besondere Kennzeichen dieser neuen Vergewisse-
rung besteht, wird deutlich durch den Unterschied zu den beiden traditionellen For-
men kirchlich-gemeindlicher Glaubensvergewisserung:

Zum einen kennen wir die institutionelle Vergewisserung; sie geschieht vor al-
lem durch regelmiBige Teilnahme an den sakramental-rituellen Vollziigen der Kir-

4 Vgl. D. Hervieu-Léger, Le pélérin et le converti. La réligion en mouvement. Paris 1999.
Dazu auch: K. Armbruster / P. Hundertmark, Mut zu neuen Gemeindeprofilen, in: Diakonia
33 (2002), 133-139.



Aus dem Leben der Kirche 55

che, durch die lebenspraktische Zustimmung zu ihren Gebrduchen und Normen
und durch den Kontakt zu ihren hauptamtlichen Reprisentanten.

Ebenso eingespielt sind Formen einer kommunitéren Vergewisserung (validati-
on communautaire), die sich durch eine lingere Zugehorigkeit zu einer oder meh-
reren gemeindlichen bzw. verbandlichen Gruppierungen ergeben (z. B. Kirchen-
chor, Jugendgruppe, Familienkreis, Seniorenclub u. 4.). Die mit einer solchen Zu-
gehorigkeit einhergehende Ubernahme bestimmter religioser Uberzeugungen und
Lebensstile bildet — meist ohne allzu grofien individuellen oder gemeinsamen Auf-
wand an Reflexion — das Fundament der Vergewisserung im Glauben.

Dem gegeniiber formiert sich in den so genannten ,Lebenshilfegruppen im
Glauben™ mehr und mehr eine davon sehr verschiedene, fiir katholische Gldubige
»alten Stils*“ weithin ungewohnte Weise solcher Vergewisserung: Sie geschieht
durch die personlich-individuell geprigte wechselseitige Bestdrkung der einzelnen
Glaubenden untereinander (validation mutuelle); das erfordert natiirlich einen viel
groBBeren Einsatz an personlicher Glaubensreflexion und zugleich an Bereitschaft,
sich in diesem Bereich anderen zu 6ffnen und mitzuteilen.

Auf diese Weise kommt das gesamtkulturelle Phanomen der Individualisierung
von Uberzeugungen und Lebensstilen auch zu einer innerkirchlichen Sozialform.
Darin diirfte wohl auch die hohe Attraktivitit solcher Gruppen fiir jene Menschen
liegen, die nicht den traditionellen, gleichsam ,,naturwiichsigen* Sozialisations-
prozess in Gemeinden oder Verbdnden durchlaufen haben. Fiir sie bieten die neu-
en Gemeinschaftsformen eher einen Weg einer existentiellen Initiation in den
Glauben, der der jeweiligen Glaubensbiographie entspricht und zugleich eine be-
wusste Option fiir den Glauben der Kirche herausfordert.

b) Gegengewicht zur dominierenden Sozialform von Kirche

Dieser zweite Aspekt einer theologischen Ortsbestimmung der neuen Gruppierun-
gen bezieht noch ausdriicklicher den umgreifenden kulturellen und gesellschaftli-
chen Kontext mit ein, in dem sich heute kirchliches Leben vollzieht und auf den es
vornehmlich reagiert: Es ist der Kontext einer sich in die verschiedensten, vonein-
ander weitgehend isolierten Lebensbereiche ausdifferenzierenden Gesellschaft.
Fiir den Sektor ,,Religion* stehen dafiir die groen Kirchen, die kulturell fast nur
noch als ,religiose Dienstleistungsgesellschaften® wahrgenommen und in An-
spruch genommen werden.’

Die Stdrke dieses Modells von Kirche liegt in ihrer weit gestreuten ,,Pastoral mit
Breitenwirkung*, durch die gewisse Elemente des christlichen Welt- und Men-
schenbildes und damit auch des christlichen Ethos zumindest rudimentir in unse-
rer Kultur préasent bleiben und so ihre humanisierende Kraft gerade fiir die Opfer
bestimmter kultureller und globaler Entwicklungen offentlich bezeugt werden
kann. Die Schwdche dieses modernen Kirchenverstindnisses jedoch zeigt sich be-
sonders im Problem einer nachhaltigen Regenerierung des ,,Subjekts* Kirche, das

5 Vgl. M. Kehl, Welche ,,pastorale Strategie braucht die deutsche Kirche heute? in: Pas-
toralblatt 2 (2004), 35-41.



Aus dem Leben der Kirche 56

die gewiinschte ,kulturelle Diakonie* auch in Zukunft noch so tragen konnen soll,
dass sie als Ausdruck einer authentischen christlichen Grundiiberzeugung identifi-
ziert werden kann. Der sog-artige Anpassungsdruck kirchlicher Pastoral an die
herrschenden kulturellen (auch religiosen) Plausibilitdten und die stindig abneh-
mende Zahl an Glaubenden, die die grundlegenden Lebensvollziige der Kirche aus
Uberzeugung und mit Freude mittragen, konfrontieren die Kirche und die Gemein-
den uniibersehbar mit der Frage, wie sie auf ldngere Sicht als ,,Volk Gottes®, als ge-
meinsames Subjekt des Glaubens und der Glaubensvermittlung in unserer Kultur
existieren sollen; und zwar so, dass Kirche als Volk Gottes auch eindeutig erkenn-
bar ist und dadurch auf suchende Menschen iiberzeugend wirken kann.

Bei der moglichen Losung dieses Problems spielen nun die genannten ,,Lebens-
hilfegruppen im Glauben* bereits jetzt und in Zukunft wohl noch stérker eine nicht
zu unterschitzende Rolle. Denn nach meinem Eindruck bilden sie mehr und mehr
auch eine offentlich erkennbare Sozialform von Kirche, die zur dominierenden So-
zialform der religiosen Dienstleistungsgesellschaft keine prinzipielle Alternative,
wohl aber ein gewisses Gegengewicht entwickeln kann und muss, um so deren Am-
bivalenzen etwas abzumildern. Dies gilt es kirchlicherseits aufmerksam wahrzu-
nehmen und aktiv zu fordern; denn hier wichst etwas heran, was ich als kirchliche
Eigenkultur bezeichnen mochte, die sich nicht als Gegenkultur zur Moderne verste-
hen darf, sondern aus der Mitte des christlichen Glaubens heraus in eine konstruk-
tiv-kritische Kommunikation mit der Moderne und auch dem modernen Kirchen-
verstiandnis treten kann. Diese lebendige Form von ,,Gemeinschaft im Glauben®
vermag der Kirche (wenn schon nicht flichendeckend, so doch an vielen konkreten
Orten) wirksam zu ihrer kulturell wahrnehmbaren Identitit als Kirche Jesu Christi,
als Volk Gottes und als Sakrament der Liebe Gottes zu verhelfen. Damit leistet sie
einen wichtigen Beitrag auch zur Regenerierung des Glaubenssubjekts Kirche.

3. Die Bedeutung solcher Gruppen fiir die Priester — und umgekehrt

Zunichst ein paar Bemerkungen zu meinem personlichen Erfahrungshintergrund
fiir dieses Thema. Denn es konnte sich ja die berechtigte Frage erheben: Was legi-
timiert einen Jesuiten, also ein Mitglied einer alten Ordengemeinschaft, die K.
Rahner seinerzeit liebevoll-spottisch als Gesellschaft ,,kasernierter Spétindividua-
listen™ charakterisiert hat, dazu, sich in diesem ganzen Fragekomplex einiger-
mafen glaubwiirdig zu dulern? Nun, vielleicht liegen wir Jesuiten mit unserem seit
langem kultivierten Balanceakt zwischen individueller Entfaltungsfreiheit und ge-
meinschaftlicher Einbindung gar nicht so daneben, wenn es um Deutung und Be-
gleitung heutiger kirchlicher Phinomene geht ...

a) Erfahrungshintergrund

Da gibt es einmal die Gruppe von sechs Mitbriidern in Sankt Georgen, die Ende
der 80er Jahre aus ,,Exerzitien im Alltag® im Rahmen unserer Kommunitét hervor-



Aus dem Leben der Kirche 57

gegangen ist. Wir treffen uns monatlich fiir einen Abend zum personlichen Aus-
tausch (keineswegs nur iiber unsere Arbeit!), zum freien Gesprich und zur ab-
schliefenden Komplet.

Zum anderen begleite ich seit langem einen Familienkreis innerhalb unseres
Bistums, der aus einem studentischen Bibelkreis erwachsen ist. Etwa alle 6 Wo-
chen treffen wir uns (abwechselnd bei den jeweiligen Familien oder in Sankt Ge-
orgen) an einem Sonntagnachmittag zu einer schlichten Eucharistiefeier, die mit
den Kindern gestaltet wird. Nach dem anschlieBenden Kaffeetrinken nehmen wir
uns noch geniigend Zeit fiir einen Austausch unter den Erwachsenen, wo der eine
oder die andere einen Punkt vortragen kann, iiber den wir miteinander ins Gesprich
kommen. Hohepunkte sind immer die jahrlichen gemeinsamen Wochenenden, bei
denen dem personlichen Austausch, den Gottesdiensten und dem gemeinsamen
Spielen viel Zeit eingerdumt wird.

Das ,,Herzstiick* meiner regelmidBigen Aushilfe in einer Spessartgemeinde bil-
det des Weiteren seit vielen Jahren ein Bibelkreis von ca. 25-30 Personen aus sehr
verschiedenen Alters- und Bildungsstufen. Wir treffen uns zwischen September
und April einige Male am Samstagabend fiir anderthalb Stunden, und es gelingt
meistens, von dem Bibeltext ausgehend zu einem sehr lebendigen Gesprich iiber
Glaubens- und Lebensfragen zu kommen.

Ein besonderes Erlebnis bescheren mir dariiber hinaus jedes Jahr die grofien
Pfingsttreffen einer Schweizer ,,Arche-Gemeinschaft (im Geiste Jean Vaniers),
wo ca. 150 Menschen mit einer geistigen und/oder korperlichen Behinderung zu-
sammen mit ihren Freunden, Verwandten oder Begleitern gemeinsam Pfingsten
feiern. Die langen Gottesdienste und die Gespriche in kleinen Gruppen sind be-
sonders eindrucksvoll; denn da erweisen sich mir gerade behinderte Menschen im-
mer wieder als gute Lebens- und Glaubensmeister.

SchlieBlich mochte ich noch die geistliche Begleitung meist jlingerer Priester
aus verschiedenen DiGzesen oder Orden erwihnen; von ihnen wird das Thema
,Priester und Gemeinschaften im Glauben® unterschiedlich gewichtet und reali-
siert:

Fiir den einen wird sein ,,Gemeinschaftsbediirfnis* weithin abgedeckt durch die
Beziehungen, die sich in der Gemeindepastoral oder in der Jugendseelsorge erge-
ben, zumal in einem guten Team von hauptamtlichen Mitarbeitern und Mitarbeite-
rinnen. Ein anderer trifft sich regelmidfig mit seinem Weihekurs oder mit anderen
befreundeten Priestern; bei solchen Treffen spielt der geistliche Austausch eine
wichtige Rolle. Dann gibt es Priester, die sich einem geistlichen Zentrum in der
Nihe ihrer Gemeinden assoziiert haben. Wieder andere teilen (auch wenn sie allei-
ne wohnen) doch das recht intensive Leben einer Priestergemeinschaft (z. B. der
Johannesgemeinschaft oder der Priesterbruderschaft ,,Jesus Caritas), bei denen
jéhrliche gemeinsame Exerzitien und ein monatliches Treffen mit geistlichem
Austausch von zentraler Bedeutung sind. Ferner gibt es den einen oder anderen,
der eine GCL-Gruppe oder einen Familienkreis, einen Bibelkreis oder sonstige
Glaubensgesprichskreise initiiert hat und weiterhin begleitet. SchlieBlich bin ich
mit einem Mitbruder befreundet, der jetzt als Pfarrer in Basel mit drei anderen



Aus dem Leben der Kirche 58

Pfarrern eine Wohngemeinschaft in einem Pfarrhaus aufbaut. Hier soll ein geistli-
ches Zentrum aus der Kombination von ignatianischer und Sant-Egidio-Spiritua-
litdt entstehen.

Allein schon bei diesem Uberblick zeigt sich eine grofe Vielfalt von moglichen
Formen, wie die gemeinschaftliche Dimension des Priesterseins — sei es nur unter
Priestern oder auch zusammen mit anderen Gldubigen — gut und sinnvoll gelebt
werden kann. Diese Vielfalt entspricht weithin unserer kulturellen Realitit, in der
das Bediirfnis nach individueller Lebensgestaltung, nach Unabhingigkeit und
Freiheit immer neue Koalitionen eingeht (und eingehen muss!) mit dem nicht min-
der realen Bediirfnis nach Gemeinschaft, nach Nihe und Kommunikation. Diese an
sich zur conditio humana gehorende Konvergenz zweier eher gegenldufiger Be-
diirfnisse (Kant: der Mensch, das ,,ungesellige Gesellschaftswesen®) bringt heute
in unserer Kultur generell eine uniiberschaubare Fiille von Lebensformen und Le-
bensstilen hervor. Warum sollte es in der Kirche so viel anders sein? Auch Priester
sind Kinder ihrer Zeit; sie wollen und konnen nicht in einige wenige Schemata ge-
meinsamen Lebens eingeordnet werden (was selbst in den Orden schon ldngst
nicht mehr gelingt. Fiir fast jeden Novizen muss eine eigene ,,Ordenskarriere* zu-
rechtgebastelt werden...). Die Hauptaufgabe der kirchlichen Institutionen und ih-
rer Verantwortlichen besteht diesbeziiglich wohl einfach darin, mutig und ermuti-
gend Freirdume zu erdffnen, dass verschiedenste, dem Sinn der Kirche und des
Priesterberufs angemessene Formen einer gelingenden Konvergenz der beiden ge-
nannten Grundbediirfnisse auch unter den Priestern wachsen konnen (z. B. bei Ver-
setzungen). Viel mehr ist ,,von oben* kaum zu bewerkstelligen, schon gar nicht zu
organisieren.

b) Drei Vorschldge

1) Sich in eine solche ,,Lebenshilfegruppe “ eingliedern

Die Erfahrung einer wachsenden Zahl von Priestern bestitigt es: Solche Gruppen
tun offensichtlich auch uns Priestern gut. Denn wir bediirfen heute keineswegs
weniger, eher noch mehr als andere Glaubende dieser Form der personlichen und
zugleich gemeinsamen Vergewisserung im Glauben. Die unsere Arbeit so oft be-
gleitende Erfahrung einer grofen Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Kern unserer
Verkiindigung kann bei uns auf Dauer Lihmung, Miidigkeit, Selbstzweifel, Resig-
nation u. 4. auslosen. Fiir mich bieten solche Gruppen jedes Mal ein erfrischendes
Kontrastprogramm, das mich den Sinn meiner Arbeit sehr anschaulich erleben
lasst. Dariiber hinaus bewirkt die Zugehorigkeit zu einer solchen Gruppe auch,
dass die Sprache unserer Verkiindigung personlicher wird; wir sprechen dann nicht
mehr einfach nur von dem Glauben, sondern auch von meinem Glauben. Darin liegt
ja schlieBlich der Sinn des christlichen Zeugen-Seins! Der Zeuge des Evangeliums
gibt nicht nur eine objektive ,,Botschaft™ weiter, sondern tritt mit Leib uns Seele
fiir das ein, was er personlich ,,gesehen und gehort”, was er verstanden und sich
auch mit dem Herzen angeeignet hat.



Aus dem Leben der Kirche 59

Doch es geht hier nicht allein um die Glaubensstirkung der Priester. Viel mehr
noch ist es auch ein Gebot unserer Verantwortung fiir das Volk Gottes in unserer
gegenwirtigen Glaubenssituation, und eben nicht blof eine Frage unseres ,,Ge-
meinschaftsbediirfnisses®, dem wir frei nach unserem eigenen Gusto nachkommen
konnten oder nicht. Wenn sich ndamlich die Interessiertesten unter den Gldaubigen
auf die Suche machen nach einer existentielleren Verwurzelung ihres Glaubens,
nach personlich tragenden Glaubens- und Kirchenerfahrungen, nach echtem
Wachstum im Glauben und nach besseren Moglichkeiten der Ausstrahlung des
Glaubens auf andere, dann konnen wir als Hirten nicht einfach beiseite stehen. Ich
sehe in der Zugehorigkeit von Priestern zu solchen Gruppen einen zeitgeméBen,
fiir das Volk Gottes gut erfahrbaren Ausdruck unseres gemeinsamen Priestertums
mit allen Glaubenden und unserer gemeinsamen Verantwortung fiir die Zukunft
des Glaubens. Gerade deswegen sollten wir aber auch keineswegs die Aufgabe der
Leitung einer solchen Gruppe iibernehmen (wie normalerweise als Pfarrer ge-
wohnt); hochstens am Anfang und nur auf Zeit. Uns steht es besser an, hier als dis-
krete geistliche und theologische Begleiter den Weg solcher Gruppen mitzugehen;
zumal wenn in bestimmten geistlichen Gemeinschaften oder Bewegungen eine
Neigung zu vorkonziliaren theologischen, liturgischen und geistlichen Auffassun-
gen besteht. Eine solche Begleitung setzt bei vielen Priestern einen Sprung iiber
den eigenen Schatten, eine Umkehr zu einer ,,Spiritualitdt der Pilgerschaft” (D.
Hervieu-Léger) voraus, die die gewohnte Spiritualitit der regelméfigen, selbstver-
stindlich gewordenen geistlichen Vollziige bereichern und in Bewegung bringen
kann.

2) Sich als ,,Kundschafter* betdtigen

Mit dem Wort ,,Kundschafter* mochte ich das findige Suchen und Entdecken von
inhaltlichen Gesichtspunkten bezeichnen, unter denen Gldubige in unseren Ge-
meinden oder Verbinden zu solchen kleinen ,,Glaubenszellen® zusammenkommen
konnen, und sei es auch nur fiir eine bestimmte Zeit. In der bereits erwihnten Spes-
sartgemeinde gab es eine zeitlang einen sehr lebendigen Gespriachskreis zu dem
Thema ,,Wie heute religios Kinder erziehen?* Oder mehrere Jahre trafen wir uns in
einem Kreis, der eine menschliche, spirituelle und finanzielle Partnerschaft mit ei-
ner Arche-Gemeinschaft pflegte usw. Hier gilt es, gerade unsere Sakramentenpas-
toral mit ihren vielen Ankniipfungspunkten auch iiber das festliche Ereignis am
Ende der Katechese hinaus phantasievoll fiir das Aufbauen solcher ,,Glaubenszel-
len zu nutzen. Ebenso lohnt es sich, wachsam zu schauen, was am betreffenden
Ort, in den konkreten Lebenszusammenhidngen der Menschen, in einer Stadt, einer
Siedlung, einer Region Thema ist, um es auch innerkirchlich aufzugreifen und aus-
driicklich vom Glauben her zu deuten. Dabei geht es nicht um eine blofBe religiose
Verdoppelung von auch auBlerhalb der Kirche virulenten Themen, sondern um eine
ausdriickliche Auseinandersetzung damit im expliziten Bezug zum Glauben. Dazu
muss man nicht die Zahl von ,,Bildungsangeboten* oder ,,Griippchen® in der Ge-
meinde vermehren; es kommt darauf an, Menschen so zusammenzufiihren, dass sie
sich wechselseitig ihres Glaubens, ihrer Hoffnung und ihrer Liebe vergewissern



Aus dem Leben der Kirche 60

konnen, also sie im biblischen Sinn zum Volk Gottes zu sammeln und nicht blof3
ein kirchliches Vereinsleben mit religiosem Anstrich zu versehen.

3) Sich vor einem ,,nach-vatikanischen Traditionalismus“ hiiten

Ich habe manchmal den Eindruck, dass bei solchen oder dhnlichen Versuchen einer
Re-Spiritualisierung unserer Pastoral und unseres Gemeindelebens gerade unter
Gldubigen, die in irgendeiner Weise haupt- oder nebenberuflich oder auch ehrenamt-
lich in der Kirche titig sind, gewisse Reserven bestehen. Sei es, weil man an die her-
kommliche Pastoral und das religiose Mittelmal} als ihr normales Ergebnis gewohnt
ist (sie beschert uns ja immer noch geniigend Erfolgserlebnisse); sei es, weil man
durchaus auch eine gesunde Skepsis gegen die bei manchen solcher Gruppen nicht zu
leugnende Gefahr eines elitdren oder allzu subjektiv-emotionalen Christseins hegt.
Ich glaube aber auch, gelegentlich so etwas wie einen ,,nach-vatikanischen Traditio-
nalismus* gerade bei den aktiven Christen unserer Gemeinden diagnostizieren zu
konnen. Darunter verstehe ich jene Form von Traditionalismus, die das, was sich in
der Pastoral der Kirche (also in ihrer Katechese, in ihrer weit gestreuten Bildungsar-
beit, im Feld der Diakonie und in den normalen gemeindlichen Sozialformen) nach
dem 2. Vatikanischen Konzil entwickelt hat, fiir das Nonplusultra kirchlicher Pastoral
und Verkiindigung tiberhaupt hélt, das nur immer weiter perfektioniert werden muf3.
Ein Traditionalismus also, der die nachkonziliare Ara der Kirche als unverriickbaren
Mafstab dhnlich festschreiben will wie andere Traditionalismen z. B. die Zeit des
Trienter Konzils oder des Vatikanum I oder des Milieukatholizismus der Nachkriegs-
zeit. Dabei konnen aber sehr leicht die sich heute, also 40 Jahre nach dem 2. Vatika-
nischen Konzil bereits deutlich ankiindigenden Ubergiinge zu veridnderten kirchlichen
Sozialformen und pastoralen Optionen iibersehen werden; Uberginge, die uns nicht
nur von der finanziellen, sondern viel stiarker noch von der personellen und spirituel-
len Situation unserer Kirche her nahe gelegt werden.

Ein solcher Traditionalismus kleidet sich gern in das Gewand eines durchaus zu-
stimmungsfihigen Leitmotivs: ,,Die Kirche ist fiir die Menschen da!“ Zweifellos —
fiir ihr Heil, aber nicht fiir alle ihre (religiosen, sozialen, usw.) Bediirfnisse!
Manchmal erlebe ich, dass das Plddoyer fiir eine bewusste Sorge um die oben be-
schriebene spirituelle und personelle Regenerierung der Kirche leichthin diffa-
miert wird als ,,Rekrutierungspastoral®, die wir eigentlich nicht brduchten: Es
wiirden sich schon von selbst geniigend Menschen der Kirche wieder zuwenden,
wenn wir nur kompetent, differenziert und flexibel genug auf ihre Bediirfnisse ein-
gingen und wenn wir ihnen die Botschaft Jesu vom Reich Gottes nur glaubwiirdig
verkiindeten. Dieser Erwartung stehe ich nach den Erfahrungen der letzten 20 Jah-
re skeptisch gegeniiber. Das Interesse an Glaube und Kirche, das durch unsere
,hormale“ Pastoral geweckt wird, ist oft nur sehr punktuell und eben bediirfnisori-
entiert. Gerade um einer nachhaltigen und an der Sache des Glaubens selbst inter-
essierten Zuwendung zur Kirche willen miissen wir hier zu einer behutsamen Re-
vision unserer pastoralen Gewichtungen bereit sein. Und dazu konnen die ,,Le-
benshilfegruppen im Glauben* ein guter, zukunftstrichtiger Weg sein.

Medard Kehl, Frankfurt



