
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die neuen „Lebenshilfegruppen im Glauben“
und die Priester 

Was verbirgt sich hinter diesem etwas kryptisch formulierten Thema?1 Der Begriff
„Lebenshilfegruppen im Glauben“ stammt von Bischof Joachim Wanke aus Erfurt.
Er dürfte in Analogie zu vielen anderen Lebens- oder Selbsthilfegruppen geprägt
worden sein, die es heute für die verschiedensten Notlagen und Bedürfnisse gibt;
also Gesprächskreise von Betroffenen, welche professionelle Therapien ergänzen,
um sie auch im Alltag der Einzelnen nachhaltig wirksam werden zu lassen. Wenn
Bischof Wanke nun auch von Lebenshilfegruppen im Glauben spricht, sagt er da-
mit implizit aus, dass sich auch der Glaube hierzulande in einer vergleichbaren
Notlage befindet und darum über die gewohnten kirchlich-„professionellen“ Me-
thoden seiner Stärkung hinaus solcher Gruppen bedarf: Gruppen, die die Gläubi-
gen auch aus eigener Initiative ins Leben rufen und in gewissem Maß selbständig
tragen und gestalten können.

1. Leben und Glauben ausdrücklicher in Beziehung setzen

In ihrem eindrucksvollen Brief „Zeit zur Aussaat“ nennen die deutschen Bischöfe
solche Gruppen „Biotope des Glaubens“ (Orte also, an denen der Glaube besonders
gut gedeihen kann).2 In meinen Arbeiten bezeichne ich sie meist als neue „kom-
munikative Glaubensmilieus“ – im Unterschied zu den alten, mehr auf Tradition
als auf Kommunikation beruhenden kirchlichen Milieus.3

Was auch immer der am besten geeignete Begriff für dieses Phänomen sein mag:
Es handelt sich in jedem Fall um Gruppen oder Gemeinschaften, in denen lebens-
relevante Erfahrungen mit dem Glauben gemacht werden können, indem Leben
und Glauben explizit miteinander in Beziehung gesetzt werden: z. B. durch das
Mitteilen von eigenen Lebens- und Glaubensgeschichten, durch das wechselseiti-
ge Deuten besonderer Ereignisse unseres Lebens und unseres Alltags im Licht des
Glaubens, durch gemeinsames Singen, Beten, Bibellesen und Gottesdienstfeiern,
durch geistliche Initiativen wie „Exerzitien im Alltag“ oder Glaubenskurse, die bei
den persönlichen Erfahrungen und Fragen der Einzelnen ansetzen, oder durch das
gemeinsame Begehen von Festen und das gastfreundliche Teilen von Speis und

1 Überarbeitetes Referat beim Studientag des Priesterrates der Diözese Hildesheim am
1. Juli 2004.
2 Sekretariat der Deutschen Bischofkonferenz (Hrsg.), Die deutschen Bischöfe Nr. 68, „Zeit
zur Aussaat“. Missionarisch Kirche sein. Bonn 2000, 25.
3 Vgl. M. Kehl, Wohin geht die Kirche? Freiburg 61997, 150–158.

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 53



Trank miteinander, durch die vom Glauben motivierte und inspirierte Sorge um ein
gemeinsames soziales oder politisches Projekt, durch gemeinsames Pilgern zu
großen oder kleinen heiligen Orten des Glaubens usw. In diesem Feld tut sich heu-
te eine bunte Vielfalt von neuen Lebens- und Lernräumen des Glaubens auf, die
vor allem von der wechselseitigen persönlichen Kommunikation im Glauben ge-
prägt sind.

Von solchen „Glaubenszellen“ soll hier die Rede sein; und zwar (dem Anlass
entsprechend) besonders im Blick auf die Priester: Welche Bedeutung können sol-
che Gruppen für Priester haben? Und umgekehrt: Welche Bedeutung können Pries-
ter für sie haben? Ich wähle also eine ganz bestimmte Perspektive aus dem weiten
Themenkreis aus, der von gemeinsamen priesterlichen Lebensformen handelt. Es
geht mir vor allem darum, die Frage „Priester und Gemeinschaft“ nicht primär un-
ter dem Aspekt der priesterlichen Spiritualität oder Lebensform anzugehen, son-
dern unter dem der pastoralen Glaubenssituation hier und heute in unserem Kul-
turraum. Denn gerade in dieser Hinsicht gewinnen solche „Lebenshilfegruppen im
Glauben“ eine zunehmende Bedeutung. Weil wir diese Gruppen durchaus zu den
von Gott uns heute geschenkten „Zeichen der Zeit“ rechnen dürfen, ist es sinnvoll,
dafür gerade auch die geweihten Amtsträger (und durchaus vergleichbar auch ihre
hauptamtlichen Mitarbeiter und Mitarbeiterinnen) zu sensibilisieren und sie auf
die Chancen aufmerksam zu machen, die darin heute und in Zukunft für die Situa-
tion der Kirche und ihres Amtes liegen können. 

2. Der Ort solcher „Glaubenszellen“ in der heutigen Kirche

Was die theologische Ortsbestimmung dieser neuen Gruppierungen innerhalb un-
serer Kirche angeht, lassen sich hauptsächlich zwei Gesichtspunkte nennen: 

a) Orte wechselseitiger „Glaubensvergewisserung“

Auf diesen Aspekt macht besonders die französische Religionssoziologin D. Her-
vieu-Léger aufmerksam.4 Nach ihr etabliert sich in der Kirche eine neue Weise der
„validation“ im Glauben, d. h. wie die Glaubenden eine Bestätigung oder Bestär-
kung für die Wahrheit und Geltung ihres Glaubens erfahren können. Vielleicht
trifft das Wort „Vergewisserung“ noch am ehesten, was im Französischen mit „va-
lidation“ gemeint ist. Worin das besondere Kennzeichen dieser neuen Vergewisse-
rung besteht, wird deutlich durch den Unterschied zu den beiden traditionellen For-
men kirchlich-gemeindlicher Glaubensvergewisserung: 

Zum einen kennen wir die institutionelle Vergewisserung; sie geschieht vor al-
lem durch regelmäßige Teilnahme an den sakramental-rituellen Vollzügen der Kir-

Aus dem Leben der Kirche 54

4 Vgl. D. Hervieu-Léger, Le pélérin et le converti. La réligion en mouvement. Paris 1999.
Dazu auch: K. Armbruster / P. Hundertmark, Mut zu neuen Gemeindeprofilen, in: Diakonia
33 (2002), 133–139.

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 54



che, durch die lebenspraktische Zustimmung zu ihren Gebräuchen und Normen
und durch den Kontakt zu ihren hauptamtlichen Repräsentanten. 

Ebenso eingespielt sind Formen einer kommunitären Vergewisserung (validati-
on communautaire), die sich durch eine längere Zugehörigkeit zu einer oder meh-
reren gemeindlichen bzw. verbandlichen Gruppierungen ergeben (z. B. Kirchen-
chor, Jugendgruppe, Familienkreis, Seniorenclub u. ä.). Die mit einer solchen Zu-
gehörigkeit einhergehende Übernahme bestimmter religiöser Überzeugungen und
Lebensstile bildet – meist ohne allzu großen individuellen oder gemeinsamen Auf-
wand an Reflexion – das Fundament der Vergewisserung im Glauben. 

Dem gegenüber formiert sich in den so genannten  „Lebenshilfegruppen im
Glauben“ mehr und mehr eine davon sehr verschiedene, für katholische Gläubige
„alten Stils“ weithin ungewohnte Weise solcher Vergewisserung: Sie geschieht
durch die persönlich-individuell geprägte wechselseitige Bestärkung der einzelnen
Glaubenden untereinander (validation mutuelle); das erfordert natürlich einen viel
größeren Einsatz an persönlicher Glaubensreflexion und zugleich an Bereitschaft,
sich in diesem Bereich anderen zu öffnen und mitzuteilen. 

Auf diese Weise kommt das gesamtkulturelle Phänomen der Individualisierung
von Überzeugungen und Lebensstilen auch zu einer innerkirchlichen Sozialform.
Darin dürfte wohl auch die hohe Attraktivität solcher Gruppen für jene Menschen
liegen, die nicht den traditionellen, gleichsam „naturwüchsigen“ Sozialisations-
prozess in Gemeinden oder Verbänden durchlaufen haben. Für sie bieten die neu-
en Gemeinschaftsformen eher einen Weg einer existentiellen Initiation in den
Glauben, der der jeweiligen Glaubensbiographie entspricht und zugleich eine be-
wusste Option für den Glauben der Kirche herausfordert.

b) Gegengewicht zur dominierenden Sozialform von Kirche

Dieser zweite Aspekt einer theologischen Ortsbestimmung der neuen Gruppierun-
gen bezieht noch ausdrücklicher den umgreifenden kulturellen und gesellschaftli-
chen Kontext mit ein, in dem sich heute kirchliches Leben vollzieht und auf den es
vornehmlich reagiert: Es ist der Kontext einer sich in die verschiedensten, vonein-
ander weitgehend isolierten Lebensbereiche ausdifferenzierenden Gesellschaft.
Für den Sektor „Religion“ stehen dafür die großen Kirchen, die kulturell fast nur
noch als „religiöse Dienstleistungsgesellschaften“ wahrgenommen und in An-
spruch genommen werden.5

Die Stärke dieses Modells von Kirche liegt in ihrer weit gestreuten „Pastoral mit
Breitenwirkung“, durch die gewisse Elemente des christlichen Welt- und Men-
schenbildes und damit auch des christlichen Ethos zumindest rudimentär in unse-
rer Kultur präsent bleiben und so ihre humanisierende Kraft gerade für die Opfer
bestimmter kultureller und globaler Entwicklungen öffentlich bezeugt werden
kann. Die Schwäche dieses modernen Kirchenverständnisses jedoch zeigt sich be-
sonders im Problem einer nachhaltigen Regenerierung des „Subjekts“ Kirche, das

Aus dem Leben der Kirche 55

5 Vgl. M. Kehl, Welche „pastorale Strategie“ braucht die deutsche Kirche heute? in: Pas-
toralblatt 2 (2004), 35–41.

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 55



die gewünschte „kulturelle Diakonie“ auch in Zukunft noch so tragen können soll,
dass sie als Ausdruck einer authentischen christlichen Grundüberzeugung identifi-
ziert werden kann. Der sog-artige Anpassungsdruck kirchlicher Pastoral an die
herrschenden kulturellen (auch religiösen) Plausibilitäten und die ständig abneh-
mende Zahl an Glaubenden, die die grundlegenden Lebensvollzüge der Kirche aus
Überzeugung und mit Freude mittragen, konfrontieren die Kirche und die Gemein-
den unübersehbar mit der Frage, wie sie auf längere Sicht als „Volk Gottes“, als ge-
meinsames Subjekt des Glaubens und der Glaubensvermittlung in unserer Kultur
existieren sollen; und zwar so, dass Kirche als Volk Gottes auch eindeutig erkenn-
bar ist und dadurch auf suchende Menschen überzeugend wirken kann.

Bei der möglichen Lösung dieses Problems spielen nun die genannten „Lebens-
hilfegruppen im Glauben“ bereits jetzt und in Zukunft wohl noch stärker eine nicht
zu unterschätzende Rolle. Denn nach meinem Eindruck bilden sie mehr und mehr
auch eine öffentlich erkennbare Sozialform von Kirche, die zur dominierenden So-
zialform der religiösen Dienstleistungsgesellschaft keine prinzipielle Alternative,
wohl aber ein gewisses Gegengewicht entwickeln kann und muss, um so deren Am-
bivalenzen etwas abzumildern. Dies gilt es kirchlicherseits aufmerksam wahrzu-
nehmen und aktiv zu fördern; denn hier wächst etwas heran, was ich als kirchliche
Eigenkultur bezeichnen möchte, die sich nicht als Gegenkultur zur Moderne verste-
hen darf, sondern aus der Mitte des christlichen Glaubens heraus in eine konstruk-
tiv-kritische Kommunikation mit der Moderne und auch dem modernen Kirchen-
verständnis treten kann. Diese lebendige Form von „Gemeinschaft im Glauben“
vermag der Kirche (wenn schon nicht flächendeckend, so doch an vielen konkreten
Orten) wirksam zu ihrer kulturell wahrnehmbaren Identität als Kirche Jesu Christi,
als Volk Gottes und als Sakrament der Liebe Gottes zu verhelfen. Damit leistet sie
einen wichtigen Beitrag auch zur Regenerierung des Glaubenssubjekts Kirche.

3. Die Bedeutung solcher Gruppen für die Priester – und umgekehrt

Zunächst ein paar Bemerkungen zu meinem persönlichen Erfahrungshintergrund
für dieses Thema. Denn es könnte sich ja die berechtigte Frage erheben: Was legi-
timiert einen Jesuiten, also ein Mitglied einer alten Ordengemeinschaft, die K.
Rahner seinerzeit liebevoll-spöttisch als Gesellschaft „kasernierter Spätindividua-
listen“ charakterisiert hat, dazu, sich in diesem ganzen Fragekomplex einiger-
maßen glaubwürdig zu äußern? Nun, vielleicht liegen wir Jesuiten mit unserem seit
langem kultivierten Balanceakt zwischen individueller Entfaltungsfreiheit und ge-
meinschaftlicher Einbindung gar nicht so daneben, wenn es um Deutung und Be-
gleitung heutiger kirchlicher Phänomene geht …

a) Erfahrungshintergrund

Da gibt es einmal die Gruppe von sechs Mitbrüdern in Sankt Georgen, die Ende
der 80er Jahre aus „Exerzitien im Alltag“ im Rahmen unserer Kommunität hervor-

Aus dem Leben der Kirche 56

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 56



gegangen ist. Wir treffen uns monatlich für einen Abend zum persönlichen Aus-
tausch (keineswegs nur über unsere Arbeit!), zum freien Gespräch und zur ab-
schließenden Komplet.

Zum anderen begleite ich seit langem einen Familienkreis innerhalb unseres
Bistums, der aus einem studentischen Bibelkreis erwachsen ist. Etwa alle 6 Wo-
chen treffen wir uns (abwechselnd bei den jeweiligen Familien oder in Sankt Ge-
orgen) an einem Sonntagnachmittag zu einer schlichten Eucharistiefeier, die mit
den Kindern gestaltet wird. Nach dem anschließenden Kaffeetrinken nehmen wir
uns noch genügend Zeit für einen Austausch unter den Erwachsenen, wo der eine
oder die andere einen Punkt vortragen kann, über den wir miteinander ins Gespräch
kommen. Höhepunkte sind immer die jährlichen gemeinsamen Wochenenden, bei
denen dem persönlichen Austausch, den Gottesdiensten und dem gemeinsamen
Spielen viel Zeit eingeräumt wird.

Das „Herzstück“ meiner regelmäßigen Aushilfe in einer Spessartgemeinde bil-
det des Weiteren seit vielen Jahren ein Bibelkreis von ca. 25–30 Personen aus sehr
verschiedenen Alters- und Bildungsstufen. Wir treffen uns zwischen September
und April einige Male am Samstagabend für anderthalb Stunden, und es gelingt
meistens, von dem Bibeltext ausgehend zu einem sehr lebendigen Gespräch über
Glaubens- und Lebensfragen zu kommen. 

Ein besonderes Erlebnis bescheren mir darüber hinaus jedes Jahr die großen
Pfingsttreffen einer Schweizer „Arche-Gemeinschaft“ (im Geiste Jean Vaniers),
wo ca. 150 Menschen mit einer geistigen und/oder körperlichen Behinderung zu-
sammen mit ihren Freunden, Verwandten oder Begleitern gemeinsam Pfingsten
feiern. Die langen Gottesdienste und die Gespräche in kleinen Gruppen sind be-
sonders eindrucksvoll; denn da erweisen sich mir gerade behinderte Menschen im-
mer wieder als gute Lebens- und Glaubensmeister. 

Schließlich möchte ich noch die geistliche Begleitung meist jüngerer Priester
aus verschiedenen Diözesen oder Orden erwähnen; von ihnen wird das Thema
„Priester und Gemeinschaften im Glauben“ unterschiedlich gewichtet und reali-
siert:

Für den einen wird sein „Gemeinschaftsbedürfnis“ weithin abgedeckt durch die
Beziehungen, die sich in der Gemeindepastoral oder in der Jugendseelsorge erge-
ben, zumal in einem guten Team von hauptamtlichen Mitarbeitern und Mitarbeite-
rinnen. Ein anderer trifft sich regelmäßig mit seinem Weihekurs oder mit anderen
befreundeten Priestern; bei solchen Treffen spielt der geistliche Austausch eine
wichtige Rolle. Dann gibt es Priester, die sich einem geistlichen Zentrum in der
Nähe ihrer Gemeinden assoziiert haben. Wieder andere teilen (auch wenn sie allei-
ne wohnen) doch das recht intensive Leben einer Priestergemeinschaft (z. B. der
Johannesgemeinschaft oder der Priesterbruderschaft „Jesus Caritas“), bei denen
jährliche gemeinsame Exerzitien und ein monatliches Treffen mit geistlichem
Austausch von zentraler Bedeutung sind. Ferner gibt es den einen oder anderen,
der eine GCL-Gruppe oder einen Familienkreis, einen Bibelkreis oder sonstige
Glaubensgesprächskreise initiiert hat und weiterhin begleitet. Schließlich bin ich
mit einem Mitbruder befreundet, der jetzt als Pfarrer in Basel mit drei anderen

Aus dem Leben der Kirche 57

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 57



Pfarrern eine Wohngemeinschaft in einem Pfarrhaus aufbaut. Hier soll ein geistli-
ches Zentrum aus der Kombination von ignatianischer und Sant-Egidio-Spiritua-
lität entstehen. 

Allein schon bei diesem Überblick zeigt sich eine große Vielfalt von möglichen
Formen, wie die gemeinschaftliche Dimension des Priesterseins – sei es nur unter
Priestern oder auch zusammen mit anderen Gläubigen – gut und sinnvoll gelebt
werden kann. Diese Vielfalt entspricht weithin unserer kulturellen Realität, in der
das Bedürfnis nach individueller Lebensgestaltung, nach Unabhängigkeit und
Freiheit immer neue Koalitionen eingeht (und eingehen muss!) mit dem nicht min-
der realen Bedürfnis nach Gemeinschaft, nach Nähe und Kommunikation. Diese an
sich zur conditio humana gehörende Konvergenz zweier eher gegenläufiger Be-
dürfnisse (Kant: der Mensch, das „ungesellige Gesellschaftswesen“) bringt heute
in unserer Kultur generell eine unüberschaubare Fülle von Lebensformen und Le-
bensstilen hervor. Warum sollte es in der Kirche so viel anders sein? Auch Priester
sind Kinder ihrer Zeit; sie wollen und können nicht in einige wenige Schemata ge-
meinsamen Lebens eingeordnet werden (was selbst in den Orden schon längst
nicht mehr gelingt. Für fast jeden Novizen muss eine eigene „Ordenskarriere“ zu-
rechtgebastelt werden…). Die Hauptaufgabe der kirchlichen Institutionen und ih-
rer Verantwortlichen besteht diesbezüglich wohl einfach darin, mutig und ermuti-
gend Freiräume zu eröffnen, dass verschiedenste, dem Sinn der Kirche und des
Priesterberufs angemessene Formen einer gelingenden Konvergenz der beiden ge-
nannten Grundbedürfnisse auch unter den Priestern wachsen können (z. B. bei Ver-
setzungen). Viel mehr ist „von oben“ kaum zu bewerkstelligen, schon gar nicht zu
organisieren. 

b) Drei Vorschläge

1) Sich in eine solche „Lebenshilfegruppe“ eingliedern
Die Erfahrung einer wachsenden Zahl von Priestern bestätigt es: Solche Gruppen
tun offensichtlich auch uns Priestern gut. Denn wir bedürfen heute keineswegs
weniger, eher noch mehr als andere Glaubende dieser Form der persönlichen und
zugleich gemeinsamen Vergewisserung im Glauben. Die unsere Arbeit so oft be-
gleitende Erfahrung einer großen Gleichgültigkeit gegenüber dem Kern unserer
Verkündigung kann bei uns auf Dauer Lähmung, Müdigkeit, Selbstzweifel, Resig-
nation u. ä. auslösen. Für mich bieten solche Gruppen jedes Mal ein erfrischendes
Kontrastprogramm, das mich den Sinn meiner Arbeit sehr anschaulich erleben
lässt. Darüber hinaus bewirkt die Zugehörigkeit zu einer solchen Gruppe auch,
dass die Sprache unserer Verkündigung persönlicher wird; wir sprechen dann nicht
mehr einfach nur von dem Glauben, sondern auch von meinem Glauben. Darin liegt
ja schließlich der Sinn des christlichen Zeugen-Seins! Der Zeuge des Evangeliums
gibt nicht nur eine objektive „Botschaft“ weiter, sondern tritt mit Leib uns Seele
für das ein, was er persönlich „gesehen und gehört“, was er verstanden und sich
auch mit dem Herzen angeeignet hat. 

Aus dem Leben der Kirche 58

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 58



Doch es geht hier nicht allein um die Glaubensstärkung der Priester. Viel mehr
noch ist es auch ein Gebot unserer Verantwortung für das Volk Gottes in unserer
gegenwärtigen Glaubenssituation, und eben nicht bloß eine Frage unseres „Ge-
meinschaftsbedürfnisses“, dem wir frei nach unserem eigenen Gusto nachkommen
könnten oder nicht. Wenn sich nämlich die Interessiertesten unter den Gläubigen
auf die Suche machen nach einer existentielleren Verwurzelung ihres Glaubens,
nach persönlich tragenden Glaubens- und Kirchenerfahrungen, nach echtem
Wachstum im Glauben und nach besseren Möglichkeiten der Ausstrahlung des
Glaubens auf andere, dann können wir als Hirten nicht einfach beiseite stehen. Ich
sehe in der Zugehörigkeit von Priestern zu solchen Gruppen einen zeitgemäßen,
für das Volk Gottes gut erfahrbaren Ausdruck unseres gemeinsamen Priestertums
mit allen Glaubenden und unserer gemeinsamen Verantwortung für die Zukunft
des Glaubens. Gerade deswegen sollten wir aber auch keineswegs die Aufgabe der
Leitung einer solchen Gruppe übernehmen (wie normalerweise als Pfarrer ge-
wohnt); höchstens am Anfang und nur auf Zeit. Uns steht es besser an, hier als dis-
krete geistliche und theologische Begleiter den Weg solcher Gruppen mitzugehen;
zumal wenn in bestimmten geistlichen Gemeinschaften oder Bewegungen eine
Neigung zu vorkonziliaren theologischen, liturgischen und geistlichen Auffassun-
gen besteht. Eine solche Begleitung setzt bei vielen Priestern einen Sprung über
den eigenen Schatten, eine Umkehr zu einer „Spiritualität der Pilgerschaft“ (D.
Hervieu-Léger) voraus, die die gewohnte Spiritualität der regelmäßigen, selbstver-
ständlich gewordenen geistlichen Vollzüge bereichern und in Bewegung bringen
kann. 

2) Sich als „Kundschafter“ betätigen
Mit dem Wort „Kundschafter“ möchte ich das findige Suchen und Entdecken von
inhaltlichen Gesichtspunkten bezeichnen, unter denen Gläubige in unseren Ge-
meinden oder Verbänden zu solchen kleinen „Glaubenszellen“ zusammenkommen
können, und sei es auch nur für eine bestimmte Zeit. In der bereits erwähnten Spes-
sartgemeinde gab es eine zeitlang einen sehr lebendigen Gesprächskreis zu dem
Thema „Wie heute religiös Kinder erziehen?“ Oder mehrere Jahre trafen wir uns in
einem Kreis, der eine menschliche, spirituelle und finanzielle Partnerschaft mit ei-
ner Arche-Gemeinschaft pflegte usw. Hier gilt es, gerade unsere Sakramentenpas-
toral mit ihren vielen Anknüpfungspunkten auch über das festliche Ereignis am
Ende der Katechese hinaus phantasievoll für das Aufbauen solcher „Glaubenszel-
len“ zu nutzen. Ebenso lohnt es sich, wachsam zu schauen, was am betreffenden
Ort, in den konkreten Lebenszusammenhängen der Menschen, in einer Stadt, einer
Siedlung, einer Region Thema ist, um es auch innerkirchlich aufzugreifen und aus-
drücklich vom Glauben her zu deuten. Dabei geht es nicht um eine bloße religiöse
Verdoppelung von auch außerhalb der Kirche virulenten Themen, sondern um eine
ausdrückliche Auseinandersetzung damit im expliziten Bezug zum Glauben. Dazu
muss man nicht die Zahl von „Bildungsangeboten“ oder „Grüppchen“ in der Ge-
meinde vermehren; es kommt darauf an, Menschen so zusammenzuführen, dass sie
sich wechselseitig ihres Glaubens, ihrer Hoffnung und ihrer Liebe vergewissern

Aus dem Leben der Kirche 59

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 59



können, also sie im biblischen Sinn zum Volk Gottes zu sammeln und nicht bloß
ein kirchliches Vereinsleben mit religiösem Anstrich zu versehen.

3) Sich vor einem „nach-vatikanischen Traditionalismus“ hüten
Ich habe manchmal den Eindruck, dass bei solchen oder ähnlichen Versuchen einer
Re-Spiritualisierung unserer Pastoral und unseres Gemeindelebens gerade unter
Gläubigen, die in irgendeiner Weise haupt- oder nebenberuflich oder auch ehrenamt-
lich in der Kirche tätig sind, gewisse Reserven bestehen. Sei es, weil man an die her-
kömmliche Pastoral und das religiöse Mittelmaß als ihr normales Ergebnis gewöhnt
ist (sie beschert uns ja immer noch genügend Erfolgserlebnisse); sei es, weil man
durchaus auch eine gesunde Skepsis gegen die bei manchen solcher Gruppen nicht zu
leugnende Gefahr eines elitären oder allzu subjektiv-emotionalen Christseins hegt.
Ich glaube aber auch, gelegentlich so etwas wie einen „nach-vatikanischen Traditio-
nalismus“ gerade bei den aktiven Christen unserer Gemeinden diagnostizieren zu
können. Darunter verstehe ich jene Form von Traditionalismus, die das, was sich in
der Pastoral der Kirche (also in ihrer Katechese, in ihrer weit gestreuten Bildungsar-
beit, im Feld der Diakonie und in den normalen gemeindlichen Sozialformen) nach
dem 2. Vatikanischen Konzil entwickelt hat, für das Nonplusultra kirchlicher Pastoral
und Verkündigung überhaupt hält, das nur immer weiter perfektioniert werden muß.
Ein Traditionalismus also, der die nachkonziliare Ära der Kirche als unverrückbaren
Maßstab ähnlich festschreiben will wie andere Traditionalismen z. B. die Zeit des
Trienter Konzils oder des Vatikanum I oder des Milieukatholizismus der Nachkriegs-
zeit. Dabei können aber sehr leicht die sich heute, also 40 Jahre nach dem 2. Vatika-
nischen Konzil bereits deutlich ankündigenden Übergänge zu veränderten kirchlichen
Sozialformen und pastoralen Optionen übersehen werden; Übergänge, die uns nicht
nur von der finanziellen, sondern viel stärker noch von der personellen und spirituel-
len Situation unserer Kirche her nahe gelegt werden. 

Ein solcher Traditionalismus kleidet sich gern in das Gewand eines durchaus zu-
stimmungsfähigen Leitmotivs: „Die Kirche ist für die Menschen da!“ Zweifellos –
für ihr Heil, aber nicht für alle ihre (religiösen, sozialen, usw.) Bedürfnisse!
Manchmal erlebe ich, dass das Plädoyer für eine bewusste Sorge um die oben be-
schriebene spirituelle und personelle Regenerierung der Kirche leichthin diffa-
miert wird als „Rekrutierungspastoral“, die wir eigentlich nicht bräuchten:  Es
würden sich schon von selbst genügend Menschen der Kirche wieder zuwenden,
wenn wir nur kompetent, differenziert und flexibel genug auf ihre Bedürfnisse ein-
gingen und wenn wir ihnen die Botschaft Jesu vom Reich Gottes nur glaubwürdig
verkündeten. Dieser Erwartung stehe ich nach den Erfahrungen der letzten 20 Jah-
re skeptisch gegenüber. Das Interesse an Glaube und Kirche, das durch unsere
„normale“ Pastoral geweckt wird, ist oft nur sehr punktuell und eben bedürfnisori-
entiert. Gerade um einer nachhaltigen und an der Sache des Glaubens selbst inter-
essierten Zuwendung zur Kirche willen müssen wir hier zu einer behutsamen Re-
vision unserer pastoralen Gewichtungen bereit sein. Und dazu können die „Le-
benshilfegruppen im Glauben“ ein guter, zukunftsträchtiger Weg sein.

Medard Kehl, Frankfurt

Aus dem Leben der Kirche 60

53-60  15.12.2004  20:56 Uhr  Seite 60


