
LITERATURBERICHT

Orpheus und die ,beiden Reiche‘
Ein Grundmotiv im Werk von Rainer Maria Rilke

Unser Leben wird von Gegensatzpaaren und in Spannung zueinander stehenden Po-
len bestimmt. Tag und Nacht wechseln einander ab, Wachen und Schlafen, Nehmen
und Geben, Wachsen und Abnehmen, Gewinn und Verlust, das Tagesbewusstsein
wird von der nächtlichen Unbewusstheit abgelöst. In besonderer Weise können wir
die rhythmische Struktur unseres Lebens beim Atem beobachten, weil sich das Ein-
atmen, das Atemanhalten und das Ausatmen ununterbrochen ereignen.

,,Gegengewicht, in dem ich mich rhythmisch ereigne” heißt es im ersten Sonett
des zweiten Teiles.1 Rilke muss ein besonderes Verhältnis zu den Polaritäten und
den elementaren Spannungen gehabt haben, denn es ist ein Grundmotiv, das in sei-
nem Werk und in seinen Briefen immer wieder anklingt.

I. Die Schaukel und der Gegenschwung.

Im Bild von der hin- und her schwingenden Schaukel hat Rilke besonders anschau-
lich diese Bewegung eingefangen.

,,Ob ich nun vorwärtsschwinge oder fliehe, 
vom Schwunge in den Gegenschwung gedrängt, 
das alles ist noch nicht einmal der Baum.
Mag ich nun steiler schwingen oder schräger, 
ich fühle nur die Schaukel; meinen Träger 
gewahr ich kaum.“2

Man spürt richtig das Ausschwingen und Hinaufschwingen des Schaukelnden, der
sich ganz dem Wechsel dieses Bewegungsspiels hingibt. Aber dann wird noch eine
weitere Frage gestellt, weil die Schaukel ja nicht in der leeren Luft hängen kann:
wer trägt mich letztlich, der ich mich dem Vollzug des Schaukelns hingebe, ohne zu
fragen, ob ich mich dem hingeben kann. Plötzlich ist es nicht einfach eine Schaukel,
es geht um unser Dasein, das wir nicht begreifen und dem wir dennoch vertrauen. 

1 R. M Rilke Werke, Die Sonette an Orpheus. Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Bänden.
Hrsg. von M. Engel,  U. Fülleborn,   H. Nalewski, A. Stahl, Frankfurt/Main und Leipzig 1996.
Nach dieser Ausgabe wird im Folgenden zitiert:
2 Da schwang die Schaukel durch den Schmerz (1923/24 entstanden). KA 2, 379.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 61



,,So lass uns herrlich einen Baum vermuten, 
der sich aus Riesenwurzeln aufwärtsstammt.”

Die Gewissheit meiner ,schaukelnden Existenz‘, das Hin- und Herschwingen in sei-
nem permanenten Spannungsfeld ist so evident, dass ich einen geheimnisvollen
,Träger‘ voraussetzen darf, auch wenn ich ihn nicht so wahrnehmen kann wie den
Vorgang des Schaukelns. Aber es scheinen doch starke Sterne aufzublitzen, wo die
,Göttersitze‘ wenigstens geahnt werden können.

In einem früheren Gedicht hatte Rilke das Schaukelmotiv schon einmal durchge-
spielt:

,,Schaukel des Herzens. O sichere, an welchem unsichtbaren 
Aste befestigt. Wer, wer gab dir den Stoss, 
dass du mit mir bis ins Laub schwangst. 
Wie nahe war ich den Früchten, köstlichen. Aber nicht Bleiben 
ist im Schwunge der Sinn. Nur das Nahesein, nur 
am immer zu Hohen plötzlich das mögliche
Nahsein. Nachbarschaften und dann 
von unaufhaltsam erschwungener Stelle
– wieder verlorener schon – der neue , der Ausblick. 
Und jetzt: die befohlene Umkehr 
zurück und hinüber in des Gleichgewichts Arme. 
Unten, dazwischen, das Zögern, der irdische Zwang, der Durchgang 
durch die Wende der Schwere –, vorbei: und es spannt sich die Schleuder, 
von der Neugier des Herzens beschwert,
in das andere Gegenteil aufwärts. 
Wieder wie anders, wie neu! Wie sie sich beide beneiden 
an den Enden des Seils, diese Hälften der Lust.“3

Es ist ein Experimentieren mit den Möglichkeiten einer Existenzerkundung. Eine
bleibende Dauer kann nicht erreicht werden, aber gerade der Wechsel ist lustvoll,
weil sich in jedem Moment die Situation ändert und als etwas Neues erlebt werden
kann. Und wenigstens gedanklich wird erwogen, den Schaukelschwung so weit zu
treiben, dass aus dem Halbkreis ein völliger Um-schwung sich ergibt. Dann würde
man nicht nur die beiden Pole des Schaukelpendels erfahren, sondern gleichsam das
Ganze des Daseins.
In einem wieder verworfenen Entwurf hat er dieses Wagnis eines ganzen Um-
schwungs so ausgedrückt:

„Aber wie sollten wir nicht, da wir nun einmal alles 
ihr verdanken, der ganz unvorsehlichen 
Stärke des Stoßes, glauben an jenen
größeren Stoß, der uns ins Runde hinauswirft?”4

Otto Betz 62

3 Schaukel des Herzens (am 8. November 1923 entstanden) KA 2, 294.
4 KA 2, 795.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 62



Wenigstens dieses Verlangen nach dem Ganzen und Runden behalten wir in unse-
rem Inneren und hoffen eigentlich immer auf den Anstoß, der uns über die gewöhn-
lichen Grenzen hinausführt. Wer kann sich abfinden mit dem Viertel- oder dem
Halbkreis, wenn es die ,andere Seite‘ gibt, die volle Gestalt.

II. Die Nacht und das Totenreich

Diese Suche nach der ,anderen Hälfte‘, nach dem uns abgewandten Teil des Da-
seins, lässt sich im gesamten Werk Rilkes beobachten. Der Mensch lebt nicht eindi-
mensional, er ist nicht nur einem einzigen Bereich zugeordnet, sondern fragt immer
nach den Dimensionen, die ebenfalls zu unserem Leben gehören, aber versteckt
sind. Wie viele Gedichte an die Nacht hat Rilke geschrieben, weil er in ihr etwas von
dieser ,anderen Hälfte‘ ahnte:

,, Dein Atem 
ging über mich. Dein auf weite Ernste verteiltes 
Lächeln trat in mich ein“.5

Auch im frühen Werk Rilkes meldet sich schon dieses geheime Wissen um eine ver-
borgene Schicht des Daseins, die nur in ,Dunkelstunden‘ vernommen wird, aber da-
zu beiträgt, die eigene Existenz auszuweiten. Im ,Stundenbuch‘ heißt es:

,, Aus ihnen kommt mir Wissen, dass ich Raum zu einem zweiten zeitlos
breiten Leben habe.“6

Aber dieses ,zweite Leben‘ scheint etwas mit dem Totenreich zu tun zu haben. Die-
ser Bereich ist jedoch unserem Leben zugeordnet, offensichtlich sind dort Urkräfte
und Potenzen, die für unser Leben wichtig sind, und dorthin mündet das Leben auch
wieder, in den Ursprung hinein.

,,Ich denke oft: Schatzhäuser müssen sein, 
wo alle diese vielen Leben liegen (...)
Und wenn ich abends immer weiterginge 
aus meinem Garten, drin ich müde bin, – 
ich weiß: dann führen alle Wege hin 
zum Arsenal der ungelebten Dinge.“7

Und gerade dann, wenn Rilke mit dem Sterben eines ihm nahestehenden Menschen
konfrontiert wurde, dachte er nach über einen größeren Zusammenhang von Le-
benswelt und Todeswelt. Im Schlussteil des ,Buches der Bilder‘ findet sich ein ,Re-

Orpheus und die ,beiden Reiche‘ 63

5 Die große Nacht (im Januar 1914 entstanden), KA 2. 91.
6 „Ich liebe meines Wesens Dunkelstunden“ (am 12. September 1899 entstanden), in: Das
Stundenbuch, KA 1, 158. Vgl. H. J. Tschiedel, Orpheus und Eurydice. Ein Beitrag zum The-
ma: Rilke und die Antike, in: Antike und Abendland, 1973. 
7 „Ich bin nur einer deiner Geringsten“ (19. September 1901), KA 1, 210f.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 63



quiem‘, das Rilke im November 1900 geschrieben hat, als er vom Tod Gretel Kott-
meyers erfuhr, einer Freundin seiner Frau Clara. Darin heißt es:

,, und du lebtest in Ungeduld,
denn du wusstest: das ist nicht das Ganze.
Leben ist nur ein Teil ..... Wovon?
Leben ist nur ein Ton ..... Worin?
Leben hat Sinn nur, verbunden mit vielen 
Kreisen des weithin wachsenden Raumes.“ 8

Das Schlüsselerlebnis, das Rilke 1912 in Duino hatte und wie eine Initiation emp-
fand und das er ein Jahr später in Ronda aufzeichnete, war also vielfach vorbereitet.
In dem mit Recht berühmten Text ,Erlebnis‘ heißt es, er sei ,,auf die andere Seite der
Natur geraten“, in einen Bereich, wo die ,,einst so unentbehrlich genommene Welt“
plötzlich unwichtig geworden ist.9 Das Dasein scheint hinter ihm zu liegen, alles
berührt ihn jetzt ,,aus geistigerem Abstand“. So sehr hat er den Eindruck in einem
Grenzbereich zu stehen, dass ihn das Erscheinen von längst verstorbenen Menschen
nicht beunruhigen würde, das Auftauchen der vertrauten Hausgenossen dafür umso
mehr. Die klare Grenzziehung von Lebenswelt und Todeswelt wird auf einmal frag-
würdig, die beiden Bereiche sind aufeinander bezogen und haben mehr miteinander
zu tun, als wir das wahrhaben wollen.

In der gleichen Zeit, als Rilke dieses ,Erlebnis‘ gehabt hat, ist ja die erste Duine-
ser Elegie entstanden, in der es heißt:

,, Und das Totsein ist mühsam
und voller Nachholn, dass man allmählich ein wenig 
Ewigkeit spürt. – Aber Lebendige machen 
alle den Fehler, dass sie zu stark unterscheiden. 
Engel (sagt man) wüssten oft nicht, ob sie unter 
Lebenden gehen oder Toten. Die ewige Strömung 
reißt durch beide Bereiche alle Alter
immer mit sich und übertönt sie in beiden.“10

Während wir Menschen gewöhnlich nur die uns zugewandte Seite des Daseins
wahrnehmen und diese ,Lebenswelt‘ für die einzige halten, die denkbar ist, stehen
die Engel durch ihre andere Seinsform der Totenwelt genauso nah wie der Lebens-
welt. Rilke will also die Grenzziehung relativieren und beide Bereiche wieder auf-
einander beziehen. Und weil unsere Organe so blind sind und unbrauchbar, um ,das
Ganze‘ zu erkennen, weist er auf die Engel hin, die unsere Grenzziehungen nicht
teilen und damit zu einem Symbol werden für die Erfassung der beiden Seiten des
Daseins.

Ein Jahr später ist Rilke in Spanien, wo ihn in besonderer Weise die Bildwelt El
Grecos angezogen hat. Und da sind es gerade die Engeldarstellungen Grecos, die

Otto Betz 64

8 „Requiem“ (20. November 1900). Das Buch der Bilder zweiter Teil, KA 1, 343.
9 „Erlebnis“, KA 4, 667.
10 „Duineser Elegien“, KA 2, 203.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 64



ihm wieder die grenzüberschreitende Wirksamkeit der Engel nahe bringen, die er
mit dem beweglichen und überall hinfließenden Wasser vergleicht. In sein Ta-
schenbuch trägt er folgende Gedanken ein:

,,Der Engel ist bei ihm nicht mehr anthropomorph wie das Thier in der Fabel, auch nicht
das ornamentale Geheimzeichen des byzantinischen Gottesstaates. Sein Wesen ist fließender,
er ist der Fluss, der durch beide Reiche geht, ja, was das Wasser auf Erden und in der Atmos-
phäre ist, das ist der Engel in dem größeren Umkreis des Geistes, Bach, Thau, Tränke, Fontä-
ne des seelischen Daseins, Niederschlag und Aufstieg.“11

Weil wir uns die Verbindung der beiden Reiche mit unseren begrenzten Sinnen
gar nicht vorstellen können, muss das Wasser als sprechendes Symbol dazu dienen,
die Verbundenheit von ,oben‘ und ,unten‘, von ,hier‘ und ,dort‘, von ,sichtbar‘ und
,unsichtbar‘ zu veranschaulichen. Das Wasser kümmert sich nicht um die Grenzen,
überall dringt es ein, steigt aber auch in die Höhe, macht sich überall bemerkbar.
Wie das Aufgreifen dieses Gedankens wirkt ein Satz in einem Brief Rilkes an Ma-
rie von Thurn und Taxis im Dezember 1913, also nach der Rückkehr aus Spanien:

,, Was ist Leben und Tod ungeheuer, wenn man nicht beides immerfort in Einem sieht und
fast nicht unterscheidet. Aber das ist ja eben Sache der Engel, das zu thun nicht unsere; oder
unsrige nur ausnahmsweise, für langsam erschmerzte Augenblicke.“

Als Rilke im Winter 1914/15 in München Vorträge von Alfred Schuler hörte, muss
er sehr verblüfft gewesen sein, weil darin ganz ähnliche Gedanken geäußert wurden
wie seine eigenen: Die Totenwelt wurde als eigenständige Wertigkeit und Wichtig-
keit herausgestellt. Am 18. März 1915 schreibt er der Fürstin:

,, Stellen Sie sich vor, dass ein Mensch, von einer intuitiven Einsicht ins alte kaiserliche
Rom her, eine Welterklärung zu geben unternahm, welche die Toten als die eigentlich Seien-
den, das Totenreich als ein einziges unerhörtes Dasein, unsere kleine Lebensfrist aber als ei-
ne Art Ausnahme davon darstellte.“12

„So trat er täglich durch den vollen Fluss – 
Ahnherr der Brücken, welche steinern schreiten, –
und war erfahren auf den beiden Seiten
und fühlte jeden, der hinüber muss.“13

Die Brücken selbst sind Symbole für den ,Übergang‘, für das ,Übersetzen auf die
andere Seite‘, in gewisser Weise in die andere Dimension (wie sehr liebte Rilke die
alttestamentliche Gestalt des Jakob mit seiner Leiter- oder Treppenvision), und
Christofferus ist nun der Inbegriff eines, der ,beide Seiten‘ kennt und es als seine
Lebensaufgabe ansieht, die Menschen ,hinüber‘ zu geleiten. – Es mag ja sein, dass
Rilke durch manche Darstellung des Christofferus in plastischer Form oder an den
Kirchenwänden zu seinem Gedicht angeregt wurde, wichtiger aber ist, dass er auf

Orpheus und die ,beiden Reiche‘ 65

11 Aufzeichnung vom Januar 1913, zitiert in: I. Schnack, R.M. Rilke, Chronik seines Lebens
und seines Werkes, 1. Band. Frankfurt/Main 1990, 421.
12 R.M. Rilke und Marie von Thurn und Taxis, Briefwechsel 1. Band. Frankfurt/Main 1986, 409.
13 Sankt Christofferus, KA 2, 58.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 65



der Suche nach Metaphern und Gestalten ist, die ihm dazu dienen, die innerweltli-
che Verengung des Daseins aufzubrechen.

So kann ihm auch die Gestalt der Maria (im ,Marienleben‘) hilfreich sein. Es wer-
den Öffnungen gesucht, damit sich die Mauer unserer üblichen Erfahrung als porös
erweist und neue Dimensionen sichtbar werden. In dem Gedicht ,Verkündigung
über den Hirten‘ heißt es:

„ Nun soll ein Neues sein, 
von dem der Erdkreis ringender sich weitet.“14

Und schon bei der ,Darstellung Mariae im Tempel‘, als das Mädchen Maria – nach
der Legende – als Tempeljungfrau eingeführt wird, scheint sie berufen zu sein,
Grenzen zu überschreiten und einen Blick gewährt zu bekommen in einen verbor-
genen Bereich:

,, Bist du so weit, ist alles in dir Stein, 
Wand, Aufgang, Durchblick, Wölbung –, so probier 
den großen Vorhang, den du vor dir hast,
ein wenig wegzuzerrn mit beiden Händen: 
da glänzt es von ganz hohen Gegenständen
und übertrifft dir Atem und Getast. 
Hinauf, hinab, Palast steht auf Palast,
Geländer strömen breiter aus Geländern
und tauchen oben auf an solchen Rändern,
dass dich, wie du sie siehst, der Schwindel fasst“15

Der Dichter fragt: ,,Wie hältst du’s aus?“. Aber das kleine Mädchen geht auf den
gold-strahlenden Hohenpriester unbefangen und mit Selbstvertrauen zu, weil sie of-
fenbar einen anderen Vorhang als den des Tempels weggeschoben hat.

,,Doch sie ging durch alle, 
klein wie sie war, aus jeder Hand hinaus
und in ihr Los, das, höher als die Halle,
schon fertig war, und schwerer als das Haus.“

Das ,Marienleben‘ wird bei den Germanisten gewöhnlich nicht besonders hoch ein-
geschätzt, und bekanntlich hat auch Rilke selbst diese Dichtung nicht als zentrales
Werk angesehen. Aber in unserem Zusammenhang ist es doch aufschlussreich, wie
Rilke gleichsam überall Ausschau hält nach transparent werdenden Gestalten, die
dazu beitragen, dem ,Ganzen des Daseins‘ gerecht zu werden und die Blickfeldver-
engung zu überwinden.

Otto Betz 66

14 „Das Marien-Leben“ KA 2, 28.
15 AaO 23 f.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 66



IV. Das ,,andere Reich“ in der seelischen Tiefe

Das Leiden an der menschlichen ,Halbheit‘ und der unzureichenden Schaukraft
wird aber auch daran erkennbar, dass wir die eigenen seelischen Tiefen nicht wirk-
lich ausloten können. Schon am 13. Dezember 1905 schrieb Rilke an Arthur Holit-
scher:

,,Unser Herz ist tief, aber wenn wir nicht hineingedrückt werden, gehen wir nie bis auf den
Grund. Und doch, man muss auf dem Grund gewesen sein.“16

Rilke verwendet hier den Ausdruck ,Grund‘, den die Mystiker oft gebrauchen,
um die geheimnisvolle Tiefenschicht der Seele zu kennzeichnen. Wie sehr ihn die-
se abgründige Tiefe und Weite der Seele beschäftigt hat und welche Bedeutung Ril-
ke ihr beimaß, wird vor allem in einem späten Brief Rilkes an Nora Purtscher-Wy-
denbruck (vom 11. August 1924) spürbar, in dem es heißt:

,,So ausgedehnt das ,Außen‘ ist, es verträgt mit allen seinen siderischen Distanzen kaum ei-
nen Vergleich mit den Dimensionen, mit der Tiefendimension unseres Inneren, das nicht ein-
mal die Geräumigkeit des Weltalls nötig hat, um in sich fast unabsehlich zu sein. Wenn also
Tote, wenn also Künftige einen Aufenthalt nötig haben, welche Zuflucht sollte ihnen ange-
nehmer und angebotener sein, als dieser imaginäre Raum? Mir stellt es sich immer so dar, als
ob unser gebräuchliches Bewusstsein die Spitze einer Pyramide bewohne, deren Basis in uns
(und gewissermaßen unter uns) so völlig in die Breite geht, dass wir, je weiter wir in sie nie-
derzulassen uns befähigt sehen, desto allgemeiner einbezogen erscheinen in die von Zeit und
Raum unabhängigen Gegebenheiten des irdischen, des, im weitesten Begriffe, weltlichen Da-
seins.“17

In der menschlichen Ganzheit sind also ,beide Reiche‘ angelegt, das ,Außen‘
gehört zu unserer Alltagserfahrung, aber das ,Innen‘ entzieht sich unserem Zugriff;
wenn wir jedoch einen Blick hineinwerfen können, stellen wir staunend seine unge-
ahnten Dimensionen fest. Vielleicht müssen wir solche Erfahrungen als eine der
Voraussetzungen der ,Sonette an Orpheus‘ bedenken, die sich für Rilke überra-
schend im Februar 1922 einstellten, aber in ihrer gedanklichen Substanz lange vor-
bereitet waren.

V. Orpheus, der das Schattenreich kennt

In den Sonetten ist es nicht der Engel, der als Schlüsselfigur gewählt wird, auch
nicht Christofferus oder Maria, es ist eine Gestalt des altgriechischen Mythos: Or-
pheus. Wenn wir die Mythen als die verdichteten Erfahrungen der menschlichen
Geschichte verstehen, in denen Angebote gemacht werden zum besseren Verständ-
nis des Daseins, dann können sie immer wieder in verwandelter Form lebendig wer-
den und eignen sich auf diese Weise als elementare Bildersprache seelischen Le-
bens.

Orpheus und die ,beiden Reiche‘ 67

16 R.M. Rilke, Briefe aus den Jahren 1902–1906. Leipzig 1930, 285.
17 R.M. Rilke, Briefe aus Muzot 1921–1926, Leipzig, 291.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 67



Wer ist nun Orpheus in Rilkes Sehweise? Natürlich ist er zunächst der Sänger,
dessen Gesang eine verwandelnde Kraft hat. Aber darüber hinaus ist er ein Reprä-
sentant des ungeteilten ,Ganzen‘ der beiden Hälften des Daseins, des Offenen und
des Verborgenen, des Oberen und des Unteren, des Lebensreiches und des Toten-
reiches. Weil er es – nach der mythischen Tradition – wagte, in den Hades hinunter-
zusteigen, um seine Geliebte wieder ins Leben zurückzuführen, ist er zu einem Kun-
digen des unteren Reiches geworden und hat damit Einblick in die beiden Hälften
des Daseins bekommen.

,, Ist er ein Hiesiger? Nein, aus beiden 
Reichen erwuchs seine weite Natur.
Kundiger böge die Zweige der Weiden,
wer die Wurzeln der Weiden erfuhr“ (I.6).

Weil aus der dunklen Tiefe auch das Leben kommt, muss der Kundige die Wurzel-
bereiche kennen, muss hinabsteigen und das helle Tageslicht verlassen, dann
kommt er den geheimnishaften Vorräten des Daseins nahe. Erst wer das Wagnis un-
ternommen hat, sich in den Nachtbereich zu begeben, bekommt eine Ahnung von
dem ,,Doppelbereich“:

,, Nur wer die Leier schon hob
auch unter Schatten, 
darf das unendliche Lob
ahnend erstatten.“ (I/9)

Warum ist Orpheus in den Hades gestiegen? Die Liebe hat ihn genötigt, hat ihm die
Kraft gegeben, das eigentlich Unmögliche zu wagen. Wer in das ,Land ohne Wie-
derkehr‘ hineingeht, der denkt nicht mehr an sich und an sein Überleben, er wird nur
noch von der Liebe bestimmt. Wie im altsumerischen Mythos von Ischtars Hades-
fahrt ist das Nachtabenteuer ein riskantes Unternehmen. Die Göttin der Liebe steigt
in den finsteren (also auch lieblosen) Bereich hinab, wird aber von ihrer Schwester
Ereschkigal lieblos empfangen und gefangen gesetzt. Wenn also die Liebesgöttin
das Dunkel nicht auflichten, die Lieblosigkeit nicht liebesfähig machen kann, kann
es da noch Lösung und Erlösung geben? Auch der sumerische Mythos kennt nur ei-
nen möglichen Rettungsweg: die Musik. Tammuz, der Geliebte, legt all seine ans
Herz gehende Sehnsucht in seine Musik und kann damit sogar das dunkle Herz der
Unterwelt aufbrechen und mitfühlend machen. Zum ersten Mal gibt das Totenreich
einen Gefangenen wieder frei und weckt damit die Hoffnung, dass der Tod nicht das
letzte Wort hat.18

Rilkes Orpheus hat allerdings einen anderen Charakter. Er ist der Kommende und
Gehende, der Sich-Wandelnde, der nicht festgelegt und festgehalten werden kann.
Er ist kein ,,Bleibender“, wenn wir aber aufmerksam und hellsichtig sind, wenn wir
vor allem sensible Ohren haben, dann können wir ihm immer wieder begegnen.

Otto Betz 68

18 Vgl. H. Saner „Der Schatten des Orpheus“, Basel 2000, 9–31.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 68



,,Seine Metamorphose
in dem und dem. Wir sollen uns nicht mühn

um andre Namen. Ein für alle Male
ists Orpheus, wenn es singt. Er kommt und geht“ (I/5).

Er hat offenbar eine Musik in die Welt eingestiftet, die nicht mehr verloren gehen
kann; ,,neuer Anfang, Wink und Wandlung“ (I/1).
ist gewährt worden, ja, ein ,Tempel im Gehör‘ musste geschaffen werden, damit
diese Musik wirksam werden kann. Aber es ist eine anspruchsvolle Musik, die zum
Klingen kommen soll, eine kosmische Harmonie, die ihrem Schöpfungsauftrag ent-
spricht, nicht nur ein dahingehauchtes Gesäusel.

,, In Wahrheit singen, ist ein andrer Hauch,
Ein Hauch um nichts. Ein Wehn im Gott. Ein Wind“ (I/3).

Auch wenn in den Sonetten der Jubel dominiert, die Klage fehlt nicht ganz, denn das
Halb-Sein ist immer noch unser Schicksal. ,,Wann aber sind wir?“ wird eindringlich
gefragt (1/3), aber die Klage ist auf einem Lernweg und deshalb dürfen wir uns trö-
sten:

,,Jubel weiß, und Sehnsucht ist geständig, – 
nur die Klage lernt noch“ (I/8).

VI. Verwandlung durch Musik

Im 19. Sonett wird eine erstaunliche Hoffnung ausgesprochen: Wir Menschen sind
zwar – wie alles in der Welt – wandelbar und unstetig, vom Zerfall bedroht, aber da-
hinter wird ein Dauerndes und Bleibendes geahnt. Wenn in der fünften Duineser
Elegie der Engel aufgefordert wird, das Lächeln der Artisten nicht vergehen zu las-
sen, sondern wie ein kleinblütiges Heilkraut zu pflücken und in einer Vase zu ver-
wahren, so wird hier die Zuversicht ausgesprochen:

,,Alles Vollendete fällt
heim zum Uralten.“

Wir Menschen sind zwar noch lange nicht soweit, die Gestalt zu haben, die uns vom
Schicksal zugedacht ist, aber die geheimnisvolle Musik des Orpheus hat schon eine
verborgene Wirkung.

„Nicht sind die Leiden erkannt,
nicht ist die Liebe gelernt,
und was im Tod uns entfernt, 

ist nicht entschleiert.
Einzig das Lied überm Land 
heiligt und feiert.“

Orpheus und die ,beiden Reiche‘ 69

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 69



Es ist also schon ein bleibendes Klingen in der Welt, ein Grundakkord oder eine
Melodie, die nicht mehr vergehen kann. Aber es ist ja nach wie vor noch das Ster-
ben in der Welt, oft genug das frühe Abbrechen eines Lebensbogens. Rilke hat ja die
Sonette ,als ein Grab-Mal für Wera Quckama Knoop‘ geschrieben, sie also einem
jung gestorbenen Mädchen gewidmet, dessen Schicksal Rilke sehr bewegte. Es do-
miniert jedoch nicht das Gefühl der Trauer, sondern der Zuversicht. Sie scheint in
das ,Ganze‘ hinübergenommen worden zu sein, ohne vorher die einzelnen Schritte
des Reifungsweges gegangen zu sein. Ohne wirklich zu erwachen, ist sie einem an-
deren Zustand zugeführt worden.

,, Sie schlief die Welt. Singender Gott, wie hast 
du sie vollendet, dass sie nicht begehrte, 
erst wach zu sein? Sieh, sie erstand und schlief“ (I/2).

Wenn Orpheus der große Verwandler ist, dann bewährt sich seine musikalische
Wirkung gerade gegenüber den Toten: „Alles wird Weinberg, alles wird Traube“,
wächst unter seiner Sonneneinstrahlung, um die Süßigkeiten hervorzubringen.

,,Er ist einer der bleibenden Boten,
der noch weit in die Türen der Toten
Schalen mit rühmlichen Früchten hält“ (I/7).

Dabei ist Orpheus nicht der triumphale Sieger, gerade der Sänger des Lichtes wird
verfolgt und attackiert. Die Mänaden wollen ihn von seinem Weg wegdrängen und
setzen ihm gewaltsam zu, er aber lässt sich nicht von seinem ,,Lied überm Land” ab-
bringen. Er wird zu einem Geopferten und Zerrissenen.

,,Schließlich zerschlugen sie dich, von der Rache gehetzt,
während dein Klang noch in Löwen und Felsen verweilte 
und in den Bäumen und Vögeln. Dort singst du noch jetzt.

O du verlorener Gott! Du unendliche Spur!“ (I/26)

Der Überwältigte und ,Besiegte‘ erweist sich aber als der Überlegene und Fortdau-
ernde. Er übertönt das Geschrei der Mänaden mit ,Ordnung‘, die zerstörerischen
Kräfte hemmen nicht sein ,erbauendes Spiel‘. Ja, die verwendeten Waffen, die
scharfen Steine, werden sanftmütig und bekommen hörbereite Ohren und die
Bruchstücke des zerrissenen Sängers verteilen sich so in die Welt, dass eine neue
Hörbereitschaft ermöglicht wird.

Diese in die Welt eingestiftete ,,Musik der Kräfte“ ist das Hoffnungspotential der
Schöpfung, es verknüpft die Vereinzelten, bereitet eine mögliche Ordnung vor. Es
ist ,nur‘ ein Gesang, kein systematisches Lehrgebäude, nur ein Poem, kein durch-
formuliertes Manifest. Aber gerade diese Beschränkung auf den weitergehenden
Klang soll eine Vibration erzeugen, die immer weiter geht. Als Rilke im November
1925 seinem polnischen Übersetzer Witold Hulewicz zu einem besseren Verständ-
nis der Elegien verhelfen wollte, schrieb er ihm:

Otto Betz 70

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 70



,,Die ,Elegien‘ zeigen uns an diesem Werk, am Werke dieser fortwährenden Umsetzungen
des geliebten Sichtbaren und Greifbaren in die unsichtbare Schwingung und Erregtheit unse-
rer Natur, die neue Schwingungszahlen einführt in die Schwingungssphären des Univer-
sums.“19

Die Sonette sind an diesem Werk genauso beteiligt wie die Elegien, die innere Ein-
heit und Verwobenheit kommt gerade in diesem Gedanken einer ,musikalischen
Verwandlung‘ zum Ausdruck. Eine geheimnisvolle Geistwirkung schafft neue Be-
ziehungsfelder:

,,Heil dem Geist, der uns verbinden mag;
denn wir leben wahrhaft in Figuren.(...)

Ohne unsern wahren Platz zu kennen,
handeln wir aus wirklichem Bezug. 
Die Antennen fühlen die Antennen ...“ (I/12)

Hier wird kein ausformuliertes ,Credo‘ verkündet, wir sind Suchende und Tastende,
aber ein verborgenes Bezugssystem ist gestiftet worden, das Vertrauen ermöglicht
und die Zukunft offen hält.

,,Selbst wenn sich der Bauer sorgt und handelt, 
wo die Saat in Sommer sich verwandelt, 
reicht er niemals hin. Die Erde schenkt“ (I/12).

Es kommt also nicht nur auf die besorgte Handlungsweise des Menschen an, die Na-
tur trägt uns, die Erde hat noch Geschenke für uns bereit. Wir dürfen uns in einem
tragenden Beziehungsnetz aufgehoben wissen. Unser Wissen ist minimal, aber der
,wirkliche Bezug‘ scheint uns eingesenkt zu sein, wie eine immerwährende Grund-
melodie begleitet ein Lebenslied unseren Weg.

VII. Die Brücke zwischen den Bereichen

Und immer wieder stellt Rilke die Frage, ob wir auch die Toten und ihren Bereich
mit in unsere Gedankengänge einbeziehen. Wenn aus diesem Wurzelbereich das
Leben heraufkommt, dann ist es nötig, ihrer in Dankbarkeit zu gedenken, weil sie
die eigentlich Schenkenden sind.

,, Sind sie die Herren, die bei den Wurzeln schlafen, 
und gönnen uns aus ihren Überflüssen 
dies Zwischending aus stummer Kraft und Küssen?“ (I/14)

Eine sich durch den Orpheus-Zyklus ziehende Frage betrifft das Problem der Zeit.
Ist die Zeit nicht eine relative Größe, die ganz unterschiedlich erfahren werden
kann? Der Schrecken unserer Zerbrechlichkeit, das Nichtfesthaltenkönnen des Au-

Orpheus und die ,beiden Reiche‘ 71

19 Briefe aus Muzot, 374.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 71



genblicks, sie setzen uns zu, aber wir müssen offensichtlich auf einen anderen Zeit-
begriff setzen.

,,Gibt es wirklich die Zeit, die zerstörende?
Wann, auf dem ruhenden Berg, zerbricht sie die Burg? 
Dieses Herz, das unendlich den Göttern gehörende,
wann vergewaltigtst der Demiurg?

Sind wir wirklich so ängstlich Zerbrechliche, 
wie das Schicksal uns wahr machen will? 
Ist die Kindheit, die tiefe, versprechliche,
in den Wurzeln – später – still?

Ach, das Gespenst des Vergänglichen,
durch den arglos Empfänglichen 
geht es, als wäre es ein Rauch.

Als die, die wir sind, als die Treibenden,
gelten wir doch bei bleibenden 
Kräften als göttlicher Brauch“ (II/27).

Da wir uns als „Treibende“ und „Eilende“ erleben, werden wir daraufhingewiesen,
dass es auch das „Bleibende“ gibt und dass wir erst vom ,,Verweilenden“ einge-
weiht werden. Auch die Wandlungsprozesse lassen sich nicht erzwingen und nicht
im Eiltempo erreichen. Eine Gelassenheit scheint nötig zu sein, damit ein glaub-
würdig Dauerndes erreicht werden kann.

,,Alles ist ausgeruht: 
Dunkel und Helligkeit, 
Blume und Buch“ (I/22).

In dem schon erwähnten Brief an Witold Hulewicz geht Rilke auch auf das Zeit-Pro-
blem ein, es heißt da:

,,Wir, diese Hiesigen und Heutigen sind nicht einen Augenblick in der Zeitwelt befriedigt,
noch in sie gebunden: wir gehen immerfort über und über zu den Früheren, zu unserer Her-
kunft und zu denen, die scheinbar nach uns kommen. In jener größten ,offenen‘ Welt sind al-
le, man kann nicht sagen ,gleichzeitig‘ denn eben der Fortfall der Zeit bedingt, dass sie alle
sind. Die Vergänglichkeit stürzt überall in ein tiefes Sein.“20

In diesen Sätzen kommt eine Sehweise zur Erscheinung, die große Ähnlichkeit
mit der Sprache und Vorstellungswelt mancher Mystiker hat; vor allem Meister
Eckhart hat immer wieder die Relativität unserer Zeiterfahrung betont und auf das
,,ewige Nu“ hingewiesen. Auf ähnliche Weise möchte auch Rilke die Barrieren zwi-
schen den Welten in Frage stellen und die gängigen Grenzziehungen überwinden:

,,Es gibt weder ein Diesseits noch Jenseits, sondern die große Einheit, in der die uns über-
treffenden Wesen, die ,Engel‘ zu Hause sind.“21

Otto Betz 72

20 AaO 372 f
21 AaO, 372.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 72



Und auf die Sonette angewandt, möchte man ergänzen: Als Symbolgestalt dieser
großen Einheit dient Orpheus, der hinüber und herüber gehen kann, der das Oben
und das Unten kennt und eine neue musikalische Sprache spricht, die überall ver-
standen werden kann.

Wie sehr sind die Sonette von einer zuversichtlichen Hoffnung getragen, dass wir
trotz aller Verluste die Gewinner sind, dass das Entzogene unser sein wird, dass sich
das scheinbar Alternde verjüngt:

,,Jede Stunde, die hingeht, wird jünger“ (II/25).

Erwartet wird die Ankunft eines (heilbringenden) Kindes;

,,Immer erfüllter von dem künftigen Kind, 
dass es uns einst, übersteigend, erschüttere, später“ (II/24).

Es wären noch viele Passagen aus den Sonetten zu nennen, in denen dieser Brücken-
schlag der ,Hemisphären‘ gekennzeichnet wird, wo also das Gegenwärtige und das
Künftige, das dunkel Untergründige und das Offenbare in Beziehung gebracht wird.
Es gehört ja zu den charakteristischen Akzenten im Werk Rilkes, dass er zwar im-
mer die Schrecken und das Furchtbare in der Welt sieht und benennt, dass er aber
nie eine letzte Heilheit des Daseins bezweifelt:

,,Aber noch ist uns das Dasein verzaubert; an hundert 
Stellen ist es noch Ursprung. Ein Spielen von reinen 
Kräften, die keiner berührt, der nicht kniet und bewundert.

Worte gehen noch zart am Unsäglichen aus ...
Und die Musik, immer neu, aus den bebendsten Steinen,
baut im unbrauchbaren Raum ihr vergöttlichtes Haus“ (II/10).

Nach dem Abschluss der Sonette und der Elegien hat Rilke besonders in den Brie-
fen an Gräfin Sizzo das Thema noch einmal aufgegriffen, um die Verflochtenheit
von Leben und Tod aufzuweisen. In immer neuen Ansätzen fordert er dazu auf, sich
mit dem Tod ,,zu vertragen” und ihn nicht nur als den ,,Neinsager” anzusehen. Am
Drei-Königs-Tag 1923 schrieb er ihr:

,,Nichts, ich bin sicher, war je der Inhalt der ,Einweihungen‘, als eben die Mitteilung eines
,Schlüssels‘, der erlaubte, das Wort ,Tod‘ ohne Negation zu lesen; wie der Mond, so hat ge-
wiss das Leben eine uns dauernd abgewendete Seite, die nicht sein Gegen-Teil ist, sondern
seine Ergänzung zur Vollkommenheit, zur Vollzähligkeit, zu der wirklichen heilen und vol-
len Sphäre und Kugel des Seins. (....) Unser effort, mein ich, kann nur dahin gehen, die Ein-
heit von Leben und Tod vorauszusetzen, damit sie sich uns nach und nach erweise. (...) Das
Leben sagt immer zugleich Ja und Nein. Er, der Tod (ich beschwöre Sie, es zu glauben!) ist
der eigentliche ,Ja -Sager‘. Er sagt nur: Ja. Vor der Ewigkeit.“22

Orpheus, der Kundige, der die Tiefen geschaut hat und dann wieder auf die
Höhen gestiegen ist, um das Licht zu preisen, er kennt beide Reiche, aber auch er ist
noch nicht am Ziel, sondern wandelt sich weiter:

Orpheus und die ,beiden Reiche‘ 73

22 Die Briefe an Gräfin Sizzo, Frankfurt/Main 1985, 53–55.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 73



,,O, wie er schwinden muss, dass ihrs begrifft! 
Und wenn ihm selbst auch bangte, dass er schwände. 
Indem sein Wort das Hiersein übertrifft,

ist er schon dort, wohin ihrs nicht begleitet.
Der Leier Gitter zwängt ihm nicht die Hände. 
Und er gehorcht, indem er überschreitet“ (I/5).

VIII. Orpheus und der ,andere Sänger‘

Bekanntlich hatte Rilke ein gespanntes Verhältnis zur Christusgestalt. Er lässt sei-
nen jungen Arbeiter in einem Brief schreiben:

,,Wer ist denn dieser Christus, der sich in alles hineinmischt (...) und der immer wieder ver-
langt, in unserem Leben der Erste zu sein. Oder legt man ihm das nur in den Mund?“23

Vor allem der Gedanke, dass wir für unseren Gottesbezug einen Mittler bräuch-
ten, war ihm fremd. Er glaubte, eine unmittelbare Offenheit für Gott zu haben. Mit
Christus verband er offenbar immer die bedrohliche Figur eines Moralpredigers, der
uns unsere Sündhaftigkeit einredet, damit wir davon erlöst werden können. ,,Ich
will mich nicht schlecht machen lassen um Christi willen, sondern gut sein für
Gott“, lässt er seinen jungen Arbeiter schreiben.24

Umso erstaunlicher ist aber nun, dass Rilke in seinem Werk immer wieder ,Mitt-
lergestalten‘ einführt, die entweder als Künder und Botschafter Gottes auftreten, die
Engel nämlich, die sogar etwas vom Gottesschrecken ausstrahlen. Auch Maria,
Christofferus, sogar Mohamed, könnte man als vermittelnde Gestalten ansehen, Jo-
hannes auf Patmos: sie werden transparent auf das göttliche Geheimnis hin.

Ist nicht auch Orpheus für Rilke eine Mittlergestalt? Er macht ihn zu einem gött-
lichen Wesen, betont, dass er eine neue Ordnung heraufführt und das Chaos über-
windet (,,Ordne die Schreier, singender Gott“ II/26). Er wird von feindlichen Mäch-
ten überwältigt und zerrissen, er geht aber auch aus diesem Untergang als ein Ver-
wandelter hervor (,,aus dem Zerstörenden stieg dein erbauendes Spiel“ I/26). Der
Abstieg in die Unterwelt des Totenreiches hatte seine Wandlung vorbereitet, sein ei-
gener Tod wird dann zur Heils-Chance der Welt, wenn der neue Klang gehört wird
(„da schufst du ihnen Tempel im Gehör“, I/1).

Vermutlich hat Rilke nicht gewusst, dass ein bedeutender christlicher Theologe
der Frühzeit, Clemens von Alexandrien († 215) auch schon auf Orpheus zurückgriff
und in ihm eine symbolische Gestalt sah, die über sich hinausweist. Er wollte nicht
nur alttestamentliche Gestalten einbeziehen, die auf den Messias hinweisen, son-
dern auch die Heroen des griechischen Mythos. So sagt er von Orpheus, dass er
durch bloßen Gesang die wilden Tiere zähmte, ja sogar die Bäume, die Eichen durch
seine Musik verpflanzte. Für ihn ist Christus der zweite, der größere Orpheus, von
ihm sagt er:

Otto Betz 74

23 Der Brief des jungen Arbeiters, KA 4, 735.
24 A. a. O., 746.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 74



,,Er singt der neuen Harmonie ewige Melodie, die von Gott ihren Namen hat, das
neue Lied, ein süßes und wirksames Mittel gegen Leid. Sieh, was das neue Lied
vollbrachte: Menschen hat es aus Steinen, Menschen aus Tieren gemacht. Und die
sonst wie tot waren und keinen Anteil am wahren Leben hatten, sie wurden wieder
lebendig, sobald sie nur Hörer des Gesanges geworden waren. – Dieser gab auch
dem All eine harmonische Ordnung und stimmte den Missklang der Elemente zu ge-
ordnetem Wohlklang, damit die ganze Welt ihm zur Harmonie werde.“25

Diese Hinweise sollen nicht dazu dienen, Rilke hier als anonymen Christen zu
vereinnahmen und seine Orpheusgestalt als verkappte Metapher für den messiani-
schen Heilbringer sichtbar zu machen, es geht nur darum, in aller Vorsicht auf Ge-
meinsamkeiten und Verwandtschaften in der Bilderwelt und poetischen Symbol-
sprache hinzuweisen. Eines der Hauptwerke von Clemens heißt: ,Teppiche‘. Und
wie heißt es im 21. Sonett des II. Teiles:

,,Seidener Faden, kamst du hinein ins Gewebe.

Welchem der Bilder du auch im Innern geeint bist 
(Sei es selbst ein Moment aus dem Leben der Pein),
fühl, dass der ganze, der rühmliche Teppich gemeint ist.“

Otto Betz, Passau

Orpheus und die ,beiden Reiche‘ 75

25 Clemens von Alexandrien, Mahnrede an die Heiden, in: Christliche Geisteswelt. Hanau
1986.

61-75  21.12.2004  16:25 Uhr  Seite 75


