LITERATURBERICHT

Orpheus und die ,beiden Reiche

Ein Grundmotiv im Werk von Rainer Maria Rilke

Unser Leben wird von Gegensatzpaaren und in Spannung zueinander stehenden Po-
len bestimmt. Tag und Nacht wechseln einander ab, Wachen und Schlafen, Nehmen
und Geben, Wachsen und Abnehmen, Gewinn und Verlust, das Tagesbewusstsein
wird von der nichtlichen Unbewusstheit abgelost. In besonderer Weise konnen wir
die rhythmische Struktur unseres Lebens beim Atem beobachten, weil sich das Ein-
atmen, das Atemanhalten und das Ausatmen ununterbrochen ereignen.

,,Gegengewicht, in dem ich mich rhythmisch ereigne” heilit es im ersten Sonett
des zweiten Teiles.! Rilke muss ein besonderes Verhiltnis zu den Polarititen und
den elementaren Spannungen gehabt haben, denn es ist ein Grundmotiv, das in sei-
nem Werk und in seinen Briefen immer wieder anklingt.

I. Die Schaukel und der Gegenschwung.

Im Bild von der hin- und her schwingenden Schaukel hat Rilke besonders anschau-
lich diese Bewegung eingefangen.

,,Ob ich nun vorwdrtsschwinge oder fliehe,
vom Schwunge in den Gegenschwung gedrdngt,
das alles ist noch nicht einmal der Baum.

Mag ich nun steiler schwingen oder schréger,
ich fiihle nur die Schaukel; meinen Trdger
gewahr ich kaum.‘?

Man spiirt richtig das Ausschwingen und Hinaufschwingen des Schaukelnden, der
sich ganz dem Wechsel dieses Bewegungsspiels hingibt. Aber dann wird noch eine
weitere Frage gestellt, weil die Schaukel ja nicht in der leeren Luft hingen kann:
wer trigt mich letztlich, der ich mich dem Vollzug des Schaukelns hingebe, ohne zu
fragen, ob ich mich dem hingeben kann. P16tzlich ist es nicht einfach eine Schaukel,
es geht um unser Dasein, das wir nicht begreifen und dem wir dennoch vertrauen.

I'R. M Rilke Werke, Die Sonette an Orpheus. Werke. Kommentierte Ausgabe in vier Binden.
Hrsg. von M. Engel, U. Fiilleborn, H. Nalewski, A. Stahl, Frankfurt/Main und Leipzig 1996.
Nach dieser Ausgabe wird im Folgenden zitiert:

2 Da schwang die Schaukel durch den Schmerz (1923/24 entstanden). KA 2, 379.



Otto Betz 62

S0 lass uns herrlich einen Baum vermuten,
der sich aus Riesenwurzeln aufwdrtsstammt.”

Die Gewissheit meiner ,schaukelnden Existenz‘, das Hin- und Herschwingen in sei-
nem permanenten Spannungsfeld ist so evident, dass ich einen geheimnisvollen
,Triager* voraussetzen darf, auch wenn ich ihn nicht so wahrnehmen kann wie den
Vorgang des Schaukelns. Aber es scheinen doch starke Sterne aufzublitzen, wo die
,Gottersitze® wenigstens geahnt werden konnen.

In einem fritheren Gedicht hatte Rilke das Schaukelmotiv schon einmal durchge-
spielt:

,,Schaukel des Herzens. O sichere, an welchem unsichtbaren

Aste befestigt. Wer, wer gab dir den Stoss,

dass du mit mir bis ins Laub schwangst.

Wie nahe war ich den Friichten, kostlichen. Aber nicht Bleiben

ist im Schwunge der Sinn. Nur das Nahesein, nur

am immer zu Hohen plotzlich das mogliche

Nahsein. Nachbarschaften und dann

von unaufhaltsam erschwungener Stelle

—wieder verlorener schon — der neue , der Ausblick.

Und jetzt: die befohlene Umkehr

zuriick und hiniiber in des Gleichgewichts Arme.

Unten, dazwischen, das Zogern, der irdische Zwang, der Durchgang
durch die Wende der Schwere —, vorbei: und es spannt sich die Schleuder,
von der Neugier des Herzens beschwert,

in das andere Gegenteil aufwdrts.

Wieder wie anders, wie neu! Wie sie sich beide beneiden

an den Enden des Seils, diese Hdilften der Lust.

Es ist ein Experimentieren mit den Moglichkeiten einer Existenzerkundung. Eine
bleibende Dauer kann nicht erreicht werden, aber gerade der Wechsel ist lustvoll,
weil sich in jedem Moment die Situation dndert und als etwas Neues erlebt werden
kann. Und wenigstens gedanklich wird erwogen, den Schaukelschwung so weit zu
treiben, dass aus dem Halbkreis ein volliger Um-schwung sich ergibt. Dann wiirde
man nicht nur die beiden Pole des Schaukelpendels erfahren, sondern gleichsam das
Ganze des Daseins.

In einem wieder verworfenen Entwurf hat er dieses Wagnis eines ganzen Um-
schwungs so ausgedriickt:

LAber wie sollten wir nicht, da wir nun einmal alles
ihr verdanken, der ganz unvorsehlichen

Stérke des Stofies, glauben an jenen

grofieren Stof, der uns ins Runde hinauswirft?”*

3 Schaukel des Herzens (am 8. November 1923 entstanden) KA 2, 294.
4+ KA 2,795.



Orpheus und die ,beiden Reiche* 63

Wenigstens dieses Verlangen nach dem Ganzen und Runden behalten wir in unse-
rem Inneren und hoffen eigentlich immer auf den AnstoB, der uns iiber die gewhn-
lichen Grenzen hinausfiihrt. Wer kann sich abfinden mit dem Viertel- oder dem
Halbkreis, wenn es die ,andere Seite‘ gibt, die volle Gestalt.

II. Die Nacht und das Totenreich

Diese Suche nach der ,anderen Hilfte‘, nach dem uns abgewandten Teil des Da-
seins, ldsst sich im gesamten Werk Rilkes beobachten. Der Mensch lebt nicht eindi-
mensional, er ist nicht nur einem einzigen Bereich zugeordnet, sondern fragt immer
nach den Dimensionen, die ebenfalls zu unserem Leben gehoren, aber versteckt
sind. Wie viele Gedichte an die Nacht hat Rilke geschrieben, weil er in ihr etwas von
dieser ,anderen Hilfte‘ ahnte:

., Dein Atem

ging iiber mich. Dein auf weite Ernste verteiltes

Ldcheln trat in mich ein*>
Auch im frithen Werk Rilkes meldet sich schon dieses geheime Wissen um eine ver-
borgene Schicht des Daseins, die nur in ,Dunkelstunden‘ vernommen wird, aber da-
zu beitrigt, die eigene Existenz auszuweiten. Im ,Stundenbuch* heif3t es:

., Aus ithnen kommt mir Wissen, dass ich Raum zu einem zweiten zeitlos
breiten Leben habe.

Aber dieses ,zweite Leben‘ scheint etwas mit dem Totenreich zu tun zu haben. Die-
ser Bereich ist jedoch unserem Leben zugeordnet, offensichtlich sind dort Urkrifte
und Potenzen, die fiir unser Leben wichtig sind, und dorthin miindet das Leben auch
wieder, in den Ursprung hinein.

Ich denke oft: Schatzhduser miissen sein,
wo alle diese vielen Leben liegen (...)

Und wenn ich abends immer weiterginge
aus meinem Garten, drin ich miide bin, —
ich weif3: dann fiihren alle Wege hin

zum Arsenal der ungelebten Dinge. "’

Und gerade dann, wenn Rilke mit dem Sterben eines ihm nahestehenden Menschen
konfrontiert wurde, dachte er nach iiber einen grofleren Zusammenhang von Le-
benswelt und Todeswelt. Im Schlussteil des ,Buches der Bilder findet sich ein ,Re-

5 Die grofie Nacht (im Januar 1914 entstanden), KA 2. 91.

& Ich liebe meines Wesens Dunkelstunden* (am 12. September 1899 entstanden), in: Das
Stundenbuch, KA 1, 158. Vgl. H. J. Tschiedel, Orpheus und Eurydice. Ein Beitrag zum The-
ma: Rilke und die Antike, in: Antike und Abendland, 1973.

" Ich bin nur einer deiner Geringsten* (19. September 1901), KA 1, 210f.



Otto Betz 64

quiem°‘, das Rilke im November 1900 geschrieben hat, als er vom Tod Gretel Kott-
meyers erfuhr, einer Freundin seiner Frau Clara. Darin heif3t es:

,, und du lebtest in Ungeduld,

denn du wusstest: das ist nicht das Ganze.
Leben ist nur ein Teil ..... Wovon?

Leben ist nur ein Ton ..... Worin?

Leben hat Sinn nur, verbunden mit vielen
Kreisen des weithin wachsenden Raumes.*

Das Schliisselerlebnis, das Rilke 1912 in Duino hatte und wie eine Initiation emp-
fand und das er ein Jahr spiter in Ronda aufzeichnete, war also vielfach vorbereitet.
In dem mit Recht beriihmten Text ,Erlebnis‘ heif3t es, er sei ,,auf die andere Seite der
Natur geraten®, in einen Bereich, wo die ,,einst so unentbehrlich genommene Welt*
plotzlich unwichtig geworden ist.” Das Dasein scheint hinter ihm zu liegen, alles
beriihrt ihn jetzt ,,aus geistigerem Abstand“. So sehr hat er den Eindruck in einem
Grenzbereich zu stehen, dass ihn das Erscheinen von lidngst verstorbenen Menschen
nicht beunruhigen wiirde, das Auftauchen der vertrauten Hausgenossen dafiir umso
mehr. Die klare Grenzziehung von Lebenswelt und Todeswelt wird auf einmal frag-
wiirdig, die beiden Bereiche sind aufeinander bezogen und haben mehr miteinander
zu tun, als wir das wahrhaben wollen.

In der gleichen Zeit, als Rilke dieses ,Erlebnis* gehabt hat, ist ja die erste Duine-
ser Elegie entstanden, in der es heift:

,, Und das Totsein ist miihsam

und voller Nachholn, dass man allmdhlich ein wenig
Ewigkeit spiirt. — Aber Lebendige machen

alle den Fehler, dass sie zu stark unterscheiden.
Engel (sagt man) wiissten oft nicht, ob sie unter
Lebenden gehen oder Toten. Die ewige Stromung
reifit durch beide Bereiche alle Alter

immer mit sich und iibertont sie in beiden.“'°

Wihrend wir Menschen gewohnlich nur die uns zugewandte Seite des Daseins
wahrnehmen und diese ,Lebenswelt® fiir die einzige halten, die denkbar ist, stehen
die Engel durch ihre andere Seinsform der Totenwelt genauso nah wie der Lebens-
welt. Rilke will also die Grenzziehung relativieren und beide Bereiche wieder auf-
einander beziehen. Und weil unsere Organe so blind sind und unbrauchbar, um ,das
Ganze‘ zu erkennen, weist er auf die Engel hin, die unsere Grenzziehungen nicht
teilen und damit zu einem Symbol werden fiir die Erfassung der beiden Seiten des
Daseins.

Ein Jahr spiter ist Rilke in Spanien, wo ihn in besonderer Weise die Bildwelt El
Grecos angezogen hat. Und da sind es gerade die Engeldarstellungen Grecos, die

8 ,Requiem* (20. November 1900). Das Buch der Bilder zweiter Teil, KA 1, 343.
o Erlebnis“, KA 4, 667.
10 Duineser Elegien*, KA 2, 203.



Orpheus und die ,beiden Reiche* 65

ihm wieder die grenziiberschreitende Wirksamkeit der Engel nahe bringen, die er
mit dem beweglichen und iiberall hinflieBenden Wasser vergleicht. In sein Ta-
schenbuch trégt er folgende Gedanken ein:

,,Der Engel ist bei ihm nicht mehr anthropomorph wie das Thier in der Fabel, auch nicht
das ornamentale Geheimzeichen des byzantinischen Gottesstaates. Sein Wesen ist flieBender,
er ist der Fluss, der durch beide Reiche geht, ja, was das Wasser auf Erden und in der Atmos-
phére ist, das ist der Engel in dem gro3eren Umkreis des Geistes, Bach, Thau, Tranke, Fonta-
ne des seelischen Daseins, Niederschlag und Aufstieg.“!!

Weil wir uns die Verbindung der beiden Reiche mit unseren begrenzten Sinnen
gar nicht vorstellen konnen, muss das Wasser als sprechendes Symbol dazu dienen,
die Verbundenheit von ,oben‘ und ,unten‘, von ,hier‘ und ,dort‘, von ,sichtbar‘ und
,unsichtbar® zu veranschaulichen. Das Wasser kiimmert sich nicht um die Grenzen,
tiberall dringt es ein, steigt aber auch in die Hohe, macht sich iiberall bemerkbar.
Wie das Aufgreifen dieses Gedankens wirkt ein Satz in einem Brief Rilkes an Ma-
rie von Thurn und Taxis im Dezember 1913, also nach der Riickkehr aus Spanien:

,» Was ist Leben und Tod ungeheuer, wenn man nicht beides immerfort in Einem sieht und
fast nicht unterscheidet. Aber das ist ja eben Sache der Engel, das zu thun nicht unsere; oder
unsrige nur ausnahmsweise, fiir langsam erschmerzte Augenblicke.*

Als Rilke im Winter 1914/15 in Miinchen Vortrdge von Alfred Schuler horte, muss
er sehr verbliifft gewesen sein, weil darin ganz dhnliche Gedanken geduflert wurden
wie seine eigenen: Die Totenwelt wurde als eigenstindige Wertigkeit und Wichtig-
keit herausgestellt. Am 18. Mirz 1915 schreibt er der Fiirstin:

,, Stellen Sie sich vor, dass ein Mensch, von einer intuitiven Einsicht ins alte kaiserliche
Rom her, eine Welterkldrung zu geben unternahm, welche die Toten als die eigentlich Seien-
den, das Totenreich als ein einziges unerhortes Dasein, unsere kleine Lebensfrist aber als ei-
ne Art Ausnahme davon darstellte.*!?

»So trat er tiglich durch den vollen Fluss —
Ahnherr der Briicken, welche steinern schreiten, —
und war erfahren auf den beiden Seiten

und fiihlte jeden, der hiniiber muss. "

Die Briicken selbst sind Symbole fiir den ,Ubergang‘, fiir das ,Ubersetzen auf die
andere Seite‘, in gewisser Weise in die andere Dimension (wie sehr liebte Rilke die
alttestamentliche Gestalt des Jakob mit seiner Leiter- oder Treppenvision), und
Christofferus ist nun der Inbegriff eines, der ,beide Seiten‘ kennt und es als seine
Lebensaufgabe ansieht, die Menschen ,hiniiber zu geleiten. — Es mag ja sein, dass
Rilke durch manche Darstellung des Christofferus in plastischer Form oder an den
Kirchenwinden zu seinem Gedicht angeregt wurde, wichtiger aber ist, dass er auf

" Aufzeichnung vom Januar 1913, zitiert in: 1. Schnack, R.M. Rilke, Chronik seines Lebens
und seines Werkes, 1. Band. Frankfurt/Main 1990, 421.

2R.M. Rilke und Marie von Thurn und Taxis, Briefwechsel 1. Band. Frankfurt/Main 1986, 409.
13 Sankt Christofferus, KA 2, 58.



Otto Betz 66

der Suche nach Metaphern und Gestalten ist, die ihm dazu dienen, die innerweltli-
che Verengung des Daseins aufzubrechen.

So kann ihm auch die Gestalt der Maria (im ,Marienleben*) hilfreich sein. Es wer-
den Offnungen gesucht, damit sich die Mauer unserer iiblichen Erfahrung als poros
erweist und neue Dimensionen sichtbar werden. In dem Gedicht ,Verkiindigung
iiber den Hirten* heif3t es:

., Nun soll ein Neues sein,

von dem der Erdkreis ringender sich weitet. “'*

Und schon bei der ,Darstellung Mariae im Tempel‘, als das Mddchen Maria — nach
der Legende — als Tempeljungfrau eingefiihrt wird, scheint sie berufen zu sein,
Grenzen zu iiberschreiten und einen Blick gewéhrt zu bekommen in einen verbor-
genen Bereich:

., Bist du so weit, ist alles in dir Stein,

Wand, Aufgang, Durchblick, Wélbung —, so probier
den grofien Vorhang, den du vor dir hast,

ein wenig wegzuzerrn mit beiden Hinden:

da gléiinzt es von ganz hohen Gegenstdinden

und tibertrifft dir Atem und Getast.

Hinauf, hinab, Palast steht auf Palast,

Geldnder stromen breiter aus Geldndern

und tauchen oben auf an solchen Riindern,

dass dich, wie du sie siehst, der Schwindel fasst "

Der Dichter fragt: ,,Wie hiltst du’s aus?“. Aber das kleine Méddchen geht auf den
gold-strahlenden Hohenpriester unbefangen und mit Selbstvertrauen zu, weil sie of-
fenbar einen anderen Vorhang als den des Tempels weggeschoben hat.

Doch sie ging durch alle,

klein wie sie war, aus jeder Hand hinaus

und in ihr Los, das, hdher als die Halle,

schon fertig war, und schwerer als das Haus.*

Das ,Marienleben‘ wird bei den Germanisten gewohnlich nicht besonders hoch ein-
geschitzt, und bekanntlich hat auch Rilke selbst diese Dichtung nicht als zentrales
Werk angesehen. Aber in unserem Zusammenhang ist es doch aufschlussreich, wie
Rilke gleichsam iiberall Ausschau hilt nach transparent werdenden Gestalten, die
dazu beitragen, dem ,Ganzen des Daseins® gerecht zu werden und die Blickfeldver-
engung zu liberwinden.

4. Das Marien-Leben* KA 2, 28.
5 Aa0 23 f.



Orpheus und die ,beiden Reiche* 67

IV. Das ,,andere Reich® in der seelischen Tiefe

Das Leiden an der menschlichen ,Halbheit‘ und der unzureichenden Schaukraft
wird aber auch daran erkennbar, dass wir die eigenen seelischen Tiefen nicht wirk-
lich ausloten konnen. Schon am 13. Dezember 1905 schrieb Rilke an Arthur Holit-
scher:

,,Unser Herz ist tief, aber wenn wir nicht hineingedriickt werden, gehen wir nie bis auf den
Grund. Und doch, man muss auf dem Grund gewesen sein.“!

Rilke verwendet hier den Ausdruck ,Grund‘, den die Mystiker oft gebrauchen,
um die geheimnisvolle Tiefenschicht der Seele zu kennzeichnen. Wie sehr ihn die-
se abgriindige Tiefe und Weite der Seele beschiftigt hat und welche Bedeutung Ril-
ke ihr beimaf}, wird vor allem in einem spiten Brief Rilkes an Nora Purtscher-Wy-
denbruck (vom 11. August 1924) spiirbar, in dem es heil3t:

,»S0 ausgedehnt das ,Auflen’ ist, es vertrdgt mit allen seinen siderischen Distanzen kaum ei-
nen Vergleich mit den Dimensionen, mit der Tiefendimension unseres Inneren, das nicht ein-
mal die Gerdumigkeit des Weltalls notig hat, um in sich fast unabsehlich zu sein. Wenn also
Tote, wenn also Kiinftige einen Aufenthalt nétig haben, welche Zuflucht sollte ihnen ange-
nehmer und angebotener sein, als dieser imagindre Raum? Mir stellt es sich immer so dar, als
ob unser gebrduchliches Bewusstsein die Spitze einer Pyramide bewohne, deren Basis in uns
(und gewissermalien unter uns) so vollig in die Breite geht, dass wir, je weiter wir in sie nie-
derzulassen uns befidhigt sehen, desto allgemeiner einbezogen erscheinen in die von Zeit und
Raum unabhingigen Gegebenheiten des irdischen, des, im weitesten Begriffe, weltlichen Da-
seins.“!”

In der menschlichen Ganzheit sind also ,beide Reiche® angelegt, das ,Auflen’
gehort zu unserer Alltagserfahrung, aber das ,Innen‘ entzieht sich unserem Zugriff;
wenn wir jedoch einen Blick hineinwerfen kdnnen, stellen wir staunend seine unge-
ahnten Dimensionen fest. Vielleicht miissen wir solche Erfahrungen als eine der
Voraussetzungen der ,Sonette an Orpheus® bedenken, die sich fiir Rilke iiberra-
schend im Februar 1922 einstellten, aber in ihrer gedanklichen Substanz lange vor-
bereitet waren.

V. Orpheus, der das Schattenreich kennt

In den Sonetten ist es nicht der Engel, der als Schliisselfigur gewéhlt wird, auch
nicht Christofferus oder Maria, es ist eine Gestalt des altgriechischen Mythos: Or-
pheus. Wenn wir die Mythen als die verdichteten Erfahrungen der menschlichen
Geschichte verstehen, in denen Angebote gemacht werden zum besseren Verstind-
nis des Daseins, dann konnen sie immer wieder in verwandelter Form lebendig wer-
den und eignen sich auf diese Weise als elementare Bildersprache seelischen Le-
bens.

16 R.M. Rilke, Briefe aus den Jahren 1902—-1906. Leipzig 1930, 285.
7 R.M. Rilke, Briefe aus Muzot 1921-1926, Leipzig, 291.



Otto Betz 68

Wer ist nun Orpheus in Rilkes Sehweise? Natiirlich ist er zunédchst der Singer,
dessen Gesang eine verwandelnde Kraft hat. Aber dariiber hinaus ist er ein Repri-
sentant des ungeteilten ,Ganzen‘ der beiden Hilften des Daseins, des Offenen und
des Verborgenen, des Oberen und des Unteren, des Lebensreiches und des Toten-
reiches. Weil er es — nach der mythischen Tradition — wagte, in den Hades hinunter-
zusteigen, um seine Geliebte wieder ins Leben zuriickzufiihren, ist er zu einem Kun-
digen des unteren Reiches geworden und hat damit Einblick in die beiden Hilften
des Daseins bekommen.

,, Ist er ein Hiesiger? Nein, aus beiden
Reichen erwuchs seine weite Natur.
Kundiger boge die Zweige der Weiden,
wer die Wurzeln der Weiden erfuhr* (1.6).

Weil aus der dunklen Tiefe auch das Leben kommt, muss der Kundige die Wurzel-
bereiche kennen, muss hinabsteigen und das helle Tageslicht verlassen, dann
kommt er den geheimnishaften Vorriten des Daseins nahe. Erst wer das Wagnis un-
ternommen hat, sich in den Nachtbereich zu begeben, bekommt eine Ahnung von
dem ,,Doppelbereich*:

., Nur wer die Leier schon hob
auch unter Schatten,

darf das unendliche Lob
ahnend erstatten.* (1/9)

Warum ist Orpheus in den Hades gestiegen? Die Liebe hat ihn genotigt, hat ihm die
Kraft gegeben, das eigentlich Unmogliche zu wagen. Wer in das ,Land ohne Wie-
derkehr hineingeht, der denkt nicht mehr an sich und an sein Uberleben, er wird nur
noch von der Liebe bestimmt. Wie im altsumerischen Mythos von Ischtars Hades-
fahrt ist das Nachtabenteuer ein riskantes Unternehmen. Die Gottin der Liebe steigt
in den finsteren (also auch lieblosen) Bereich hinab, wird aber von ihrer Schwester
Ereschkigal lieblos empfangen und gefangen gesetzt. Wenn also die Liebesgottin
das Dunkel nicht auflichten, die Lieblosigkeit nicht liebesfihig machen kann, kann
es da noch Losung und Erlosung geben? Auch der sumerische Mythos kennt nur ei-
nen moglichen Rettungsweg: die Musik. Tammuz, der Geliebte, legt all seine ans
Herz gehende Sehnsucht in seine Musik und kann damit sogar das dunkle Herz der
Unterwelt aufbrechen und mitfiihlend machen. Zum ersten Mal gibt das Totenreich
einen Gefangenen wieder frei und weckt damit die Hoffnung, dass der Tod nicht das
letzte Wort hat.'®

Rilkes Orpheus hat allerdings einen anderen Charakter. Er ist der Kommende und
Gehende, der Sich-Wandelnde, der nicht festgelegt und festgehalten werden kann.
Erist kein ,,Bleibender, wenn wir aber aufmerksam und hellsichtig sind, wenn wir
vor allem sensible Ohren haben, dann kénnen wir ihm immer wieder begegnen.

8 Vgl. H. Saner ,,Der Schatten des Orpheus“, Basel 2000, 9-31.



Orpheus und die ,beiden Reiche* 69

,,Seine Metamorphose
in dem und dem. Wir sollen uns nicht miihn

um andre Namen. Ein fiir alle Male
ists Orpheus, wenn es singt. Er kommt und geht* (1/5).

Er hat offenbar eine Musik in die Welt eingestiftet, die nicht mehr verloren gehen
kann; ,,neuer Anfang, Wink und Wandlung “ (I/1).

ist gewihrt worden, ja, ein ,Tempel im Gehor® musste geschaffen werden, damit
diese Musik wirksam werden kann. Aber es ist eine anspruchsvolle Musik, die zum
Klingen kommen soll, eine kosmische Harmonie, die ihrem Schopfungsauftrag ent-
spricht, nicht nur ein dahingehauchtes Gesiusel.

,, In Wahrheit singen, ist ein andrer Hauch,
Ein Hauch um nichts. Ein Wehn im Gott. Ein Wind*“ (1/3).

Auch wenn in den Sonetten der Jubel dominiert, die Klage fehlt nicht ganz, denn das
Halb-Sein ist immer noch unser Schicksal. ,,Wann aber sind wir?* wird eindringlich
gefragt (1/3), aber die Klage ist auf einem Lernweg und deshalb diirfen wir uns tro-
sten:

S Jubel weif3, und Sehnsucht ist gestindig, —
nur die Klage lernt noch* (1/8).

VI. Verwandlung durch Musik

Im 19. Sonett wird eine erstaunliche Hoffnung ausgesprochen: Wir Menschen sind
zwar — wie alles in der Welt — wandelbar und unstetig, vom Zerfall bedroht, aber da-
hinter wird ein Dauerndes und Bleibendes geahnt. Wenn in der fiinften Duineser
Elegie der Engel aufgefordert wird, das Léacheln der Artisten nicht vergehen zu las-
sen, sondern wie ein kleinbliitiges Heilkraut zu pfliicken und in einer Vase zu ver-
wahren, so wird hier die Zuversicht ausgesprochen:

,Alles Vollendete fillt
heim zum Uralten.

Wir Menschen sind zwar noch lange nicht soweit, die Gestalt zu haben, die uns vom
Schicksal zugedacht ist, aber die geheimnisvolle Musik des Orpheus hat schon eine
verborgene Wirkung.

Nicht sind die Leiden erkannt,
nicht ist die Liebe gelernt,
und was im Tod uns entfernt,

ist nicht entschleiert.
Einzig das Lied iiberm Land
heiligt und feiert.“



Otto Betz 70

Es ist also schon ein bleibendes Klingen in der Welt, ein Grundakkord oder eine
Melodie, die nicht mehr vergehen kann. Aber es ist ja nach wie vor noch das Ster-
ben in der Welt, oft genug das frithe Abbrechen eines Lebensbogens. Rilke hat ja die
Sonette ,als ein Grab-Mal fiir Wera Quckama Knoop* geschrieben, sie also einem
jung gestorbenen Miadchen gewidmet, dessen Schicksal Rilke sehr bewegte. Es do-
miniert jedoch nicht das Gefiihl der Trauer, sondern der Zuversicht. Sie scheint in
das ,Ganze‘ hiniibergenommen worden zu sein, ohne vorher die einzelnen Schritte
des Reifungsweges gegangen zu sein. Ohne wirklich zu erwachen, ist sie einem an-
deren Zustand zugefiihrt worden.

,, Sie schlief die Welt. Singender Gott, wie hast
du sie vollendet, dass sie nicht begehrte,
erst wach zu sein? Sieh, sie erstand und schlief* (1/2).

Wenn Orpheus der grole Verwandler ist, dann bewihrt sich seine musikalische
Wirkung gerade gegeniiber den Toten: ,,Alles wird Weinberg, alles wird Traube®,
wichst unter seiner Sonneneinstrahlung, um die Siifigkeiten hervorzubringen.

. Er ist einer der bleibenden Boten,
der noch weit in die Tiiren der Toten
Schalen mit riithmlichen Friichten hdlt*“ (1/7).

Dabei ist Orpheus nicht der triumphale Sieger, gerade der Sianger des Lichtes wird
verfolgt und attackiert. Die Midnaden wollen ihn von seinem Weg wegdridngen und
setzen ihm gewaltsam zu, er aber lédsst sich nicht von seinem ,,Lied tiberm Land” ab-
bringen. Er wird zu einem Geopferten und Zerrissenen.

,Schlieflich zerschlugen sie dich, von der Rache gehetzt,
wéhrend dein Klang noch in Lowen und Felsen verweilte
und in den Bdumen und Végeln. Dort singst du noch jetzt.

O du verlorener Gott! Du unendliche Spur!* (1/26)

Der Uberwiiltigte und ,Besiegte‘ erweist sich aber als der Uberlegene und Fortdau-
ernde. Er iibertont das Geschrei der Midnaden mit ,Ordnung‘, die zerstorerischen
Krifte hemmen nicht sein ,erbauendes Spiel‘. Ja, die verwendeten Waffen, die
scharfen Steine, werden sanftmiitig und bekommen horbereite Ohren und die
Bruchstiicke des zerrissenen Séngers verteilen sich so in die Welt, dass eine neue
Horbereitschaft ermoglicht wird.

Diese in die Welt eingestiftete ,,Musik der Krifte* ist das Hoffnungspotential der
Schopfung, es verkniipft die Vereinzelten, bereitet eine mogliche Ordnung vor. Es
ist ,nur® ein Gesang, kein systematisches Lehrgebédude, nur ein Poem, kein durch-
formuliertes Manifest. Aber gerade diese Beschrinkung auf den weitergehenden
Klang soll eine Vibration erzeugen, die immer weiter geht. Als Rilke im November
1925 seinem polnischen Ubersetzer Witold Hulewicz zu einem besseren Verstind-
nis der Elegien verhelfen wollte, schrieb er ihm:



Orpheus und die ,beiden Reiche* 71

,,.Die ,Elegien‘ zeigen uns an diesem Werk, am Werke dieser fortwdahrenden Umsetzungen
des geliebten Sichtbaren und Greifbaren in die unsichtbare Schwingung und Erregtheit unse-
rer Natur, die neue Schwingungszahlen einfiihrt in die Schwingungssphiren des Univer-

sums.“"?

Die Sonette sind an diesem Werk genauso beteiligt wie die Elegien, die innere Ein-
heit und Verwobenheit kommt gerade in diesem Gedanken einer ,musikalischen
Verwandlung‘ zum Ausdruck. Eine geheimnisvolle Geistwirkung schafft neue Be-
ziehungsfelder:

Heil dem Geist, der uns verbinden mag,
denn wir leben wahrhaft in Figuren.(...)

Ohne unsern wahren Platz zu kennen,
handeln wir aus wirklichem Bezug.
Die Antennen fiihlen die Antennen ..." (1/12)

Hier wird kein ausformuliertes ,Credo® verkiindet, wir sind Suchende und Tastende,
aber ein verborgenes Bezugssystem ist gestiftet worden, das Vertrauen erméoglicht
und die Zukunft offen hélt.

,Selbst wenn sich der Bauer sorgt und handelt,
wo die Saat in Sommer sich verwandelt,
reicht er niemals hin. Die Erde schenkt* (1/12).

Es kommt also nicht nur auf die besorgte Handlungsweise des Menschen an, die Na-
tur tragt uns, die Erde hat noch Geschenke fiir uns bereit. Wir diirfen uns in einem
tragenden Beziehungsnetz aufgehoben wissen. Unser Wissen ist minimal, aber der
,wirkliche Bezug* scheint uns eingesenkt zu sein, wie eine immerwéhrende Grund-
melodie begleitet ein Lebenslied unseren Weg.

VII. Die Briicke zwischen den Bereichen

Und immer wieder stellt Rilke die Frage, ob wir auch die Toten und ihren Bereich
mit in unsere Gedankenginge einbeziehen. Wenn aus diesem Wurzelbereich das
Leben heraufkommt, dann ist es notig, ihrer in Dankbarkeit zu gedenken, weil sie
die eigentlich Schenkenden sind.

,, Sind sie die Herren, die bei den Wurzeln schlafen,
und gonnen uns aus ihren Uberfliissen
dies Zwischending aus stummer Kraft und Kiissen? “ (1/14)

Eine sich durch den Orpheus-Zyklus ziehende Frage betrifft das Problem der Zeit.
Ist die Zeit nicht eine relative GroBe, die ganz unterschiedlich erfahren werden
kann? Der Schrecken unserer Zerbrechlichkeit, das Nichtfesthaltenkonnen des Au-

19 Briefe aus Muzot, 374.



Otto Betz 72

genblicks, sie setzen uns zu, aber wir miissen offensichtlich auf einen anderen Zeit-
begriff setzen.

,,Gibt es wirklich die Zeit, die zerstorende?

Wann, auf dem ruhenden Berg, zerbricht sie die Burg?
Dieses Herz, das unendlich den Gottern gehorende,
wann vergewaltigtst der Demiurg?

Sind wir wirklich so dngstlich Zerbrechliche,
wie das Schicksal uns wahr machen will?

Ist die Kindheit, die tiefe, versprechliche,

in den Wurzeln — spdter — still?

Ach, das Gespenst des Vergdnglichen,
durch den arglos Empféinglichen
geht es, als wdre es ein Rauch.

Als die, die wir sind, als die Treibenden,
gelten wir doch bei bleibenden
Krdften als gottlicher Brauch* (11/27).

Da wir uns als ,, Treibende* und ,,Eilende* erleben, werden wir darauthingewiesen,
dass es auch das ,,Bleibende* gibt und dass wir erst vom ,,Verweilenden® einge-
weiht werden. Auch die Wandlungsprozesse lassen sich nicht erzwingen und nicht
im Eiltempo erreichen. Eine Gelassenheit scheint notig zu sein, damit ein glaub-
wiirdig Dauerndes erreicht werden kann.

SAlles ist ausgeruht:
Dunkel und Helligkeit,
Blume und Buch* (1/22).

In dem schon erwéhnten Brief an Witold Hulewicz geht Rilke auch auf das Zeit-Pro-
blem ein, es heif3t da:

,,Wir, diese Hiesigen und Heutigen sind nicht einen Augenblick in der Zeitwelt befriedigt,
noch in sie gebunden: wir gehen immerfort iiber und iiber zu den Friiheren, zu unserer Her-
kunft und zu denen, die scheinbar nach uns kommen. In jener grof3ten ,offenen‘ Welt sind al-
le, man kann nicht sagen ,gleichzeitig® denn eben der Fortfall der Zeit bedingt, dass sie alle
sind. Die Verginglichkeit stiirzt iiberall in ein tiefes Sein.**

In diesen Sitzen kommt eine Sehweise zur Erscheinung, die groBe Ahnlichkeit
mit der Sprache und Vorstellungswelt mancher Mystiker hat; vor allem Meister
Eckhart hat immer wieder die Relativitidt unserer Zeiterfahrung betont und auf das
,,ewige Nu‘“ hingewiesen. Auf dhnliche Weise mochte auch Rilke die Barrieren zwi-
schen den Welten in Frage stellen und die géngigen Grenzziehungen iiberwinden:

,.Es gibt weder ein Diesseits noch Jenseits, sondern die grofie Einheit, in der die uns iiber-
treffenden Wesen, die ,Engel‘ zu Hause sind.“?!

2 AaO 372 f
2 Aa0O, 372.



Orpheus und die ,beiden Reiche* 73

Und auf die Sonette angewandt, mochte man ergénzen: Als Symbolgestalt dieser
groflen Einheit dient Orpheus, der hiniiber und heriiber gehen kann, der das Oben
und das Unten kennt und eine neue musikalische Sprache spricht, die iiberall ver-
standen werden kann.

Wie sehr sind die Sonette von einer zuversichtlichen Hoffnung getragen, dass wir
trotz aller Verluste die Gewinner sind, dass das Entzogene unser sein wird, dass sich
das scheinbar Alternde verjiingt:

,Jede Stunde, die hingeht, wird jiinger* (11/25).
Erwartet wird die Ankunft eines (heilbringenden) Kindes;

,Immer erfiillter von dem kiinftigen Kind,
dass es uns einst, libersteigend, erschiittere, spdter* (11/24).

Es wiren noch viele Passagen aus den Sonetten zu nennen, in denen dieser Briicken-
schlag der ,Hemisphdren® gekennzeichnet wird, wo also das Gegenwirtige und das
Kiinftige, das dunkel Untergriindige und das Offenbare in Beziehung gebracht wird.
Es gehort ja zu den charakteristischen Akzenten im Werk Rilkes, dass er zwar im-
mer die Schrecken und das Furchtbare in der Welt sieht und benennt, dass er aber
nie eine letzte Heilheit des Daseins bezweifelt:

. Aber noch ist uns das Dasein verzaubert; an hundert
Stellen ist es noch Ursprung. Ein Spielen von reinen
Krdften, die keiner beriihrt, der nicht kniet und bewundert.

Worte gehen noch zart am Unsdglichen aus ...
Und die Musik, immer neu, aus den bebendsten Steinen,
baut im unbrauchbaren Raum ihr vergéttlichtes Haus* (11/10).

Nach dem Abschluss der Sonette und der Elegien hat Rilke besonders in den Brie-
fen an Grifin Sizzo das Thema noch einmal aufgegriffen, um die Verflochtenheit
von Leben und Tod aufzuweisen. In immer neuen Ansitzen fordert er dazu auf, sich
mit dem Tod ,,zu vertragen” und ihn nicht nur als den ,,Neinsager” anzusehen. Am
Drei-Konigs-Tag 1923 schrieb er ihr:

,.Nichts, ich bin sicher, war je der Inhalt der ,Einweihungen®, als eben die Mitteilung eines
,Schliissels*, der erlaubte, das Wort ,Tod* ohne Negation zu lesen; wie der Mond, so hat ge-
wiss das Leben eine uns dauernd abgewendete Seite, die nicht sein Gegen-Teil ist, sondern
seine Ergénzung zur Vollkommenheit, zur Vollzdhligkeit, zu der wirklichen heilen und vol-
len Sphire und Kugel des Seins. (....) Unser effort, mein ich, kann nur dahin gehen, die Ein-
heit von Leben und Tod vorauszusetzen, damit sie sich uns nach und nach erweise. (...) Das
Leben sagt immer zugleich Ja und Nein. Er, der Tod (ich beschwore Sie, es zu glauben!) ist
der eigentliche ,Ja -Sager‘. Er sagt nur: Ja. Vor der Ewigkeit.“?

Orpheus, der Kundige, der die Tiefen geschaut hat und dann wieder auf die
Hohen gestiegen ist, um das Licht zu preisen, er kennt beide Reiche, aber auch er ist
noch nicht am Ziel, sondern wandelt sich weiter:

2 Die Briefe an Grdfin Sizzo, Frankfurt/Main 1985, 53-55.



Otto Betz 74

,,O, wie er schwinden muss, dass ihrs begrifft!
Und wenn ihm selbst auch bangte, dass er schwiinde.
Indem sein Wort das Hiersein iibertrifft,

ist er schon dort, wohin ihrs nicht begleitet.
Der Leier Gitter zwdngt ihm nicht die Hénde.
Und er gehorcht, indem er iiberschreitet (1/5).

VIII. Orpheus und der ,andere Sénger*

Bekanntlich hatte Rilke ein gespanntes Verhiltnis zur Christusgestalt. Er ldsst sei-
nen jungen Arbeiter in einem Brief schreiben:

,,Wer ist denn dieser Christus, der sich in alles hineinmischt (...) und der immer wieder ver-
langt, in unserem Leben der Erste zu sein. Oder legt man ihm das nur in den Mund?“?

Vor allem der Gedanke, dass wir fiir unseren Gottesbezug einen Mittler briauch-
ten, war ihm fremd. Er glaubte, eine unmittelbare Offenheit fiir Gott zu haben. Mit
Christus verband er offenbar immer die bedrohliche Figur eines Moralpredigers, der
uns unsere Siindhaftigkeit einredet, damit wir davon erlost werden konnen. ,,Ich
will mich nicht schlecht machen lassen um Christi willen, sondern gut sein fiir
Gott“, lisst er seinen jungen Arbeiter schreiben.>

Umso erstaunlicher ist aber nun, dass Rilke in seinem Werk immer wieder ,Mitt-
lergestalten® einfiihrt, die entweder als Kiinder und Botschafter Gottes auftreten, die
Engel ndmlich, die sogar etwas vom Gottesschrecken ausstrahlen. Auch Maria,
Christofferus, sogar Mohamed, konnte man als vermittelnde Gestalten ansehen, Jo-
hannes auf Patmos: sie werden transparent auf das gottliche Geheimnis hin.

Ist nicht auch Orpheus fiir Rilke eine Mittlergestalt? Er macht ihn zu einem gott-
lichen Wesen, betont, dass er eine neue Ordnung herauffiihrt und das Chaos iiber-
windet (,,Ordne die Schreier, singender Gott* 11/26). Er wird von feindlichen Mach-
ten iiberwiltigt und zerrissen, er geht aber auch aus diesem Untergang als ein Ver-
wandelter hervor (,,aus dem Zerstorenden stieg dein erbauendes Spiel* 1/26). Der
Abstieg in die Unterwelt des Totenreiches hatte seine Wandlung vorbereitet, sein ei-
gener Tod wird dann zur Heils-Chance der Welt, wenn der neue Klang gehort wird
(,,da schufst du ihnen Tempel im Gehor*, 1/1).

Vermutlich hat Rilke nicht gewusst, dass ein bedeutender christlicher Theologe
der Friihzeit, Clemens von Alexandrien (f 215) auch schon auf Orpheus zuriickgriff
und in ihm eine symbolische Gestalt sah, die iiber sich hinausweist. Er wollte nicht
nur alttestamentliche Gestalten einbeziehen, die auf den Messias hinweisen, son-
dern auch die Heroen des griechischen Mythos. So sagt er von Orpheus, dass er
durch bloBen Gesang die wilden Tiere zdhmte, ja sogar die Baume, die Eichen durch
seine Musik verpflanzte. Fiir ihn ist Christus der zweite, der grolere Orpheus, von
ihm sagt er:

2 Der Brief des jungen Arbeiters, KA 4, 735.
#*A.a. 0., 746.



Orpheus und die ,beiden Reiche* 75

,,Er singt der neuen Harmonie ewige Melodie, die von Gott ihren Namen hat, das
neue Lied, ein siifes und wirksames Mittel gegen Leid. Sieh, was das neue Lied
vollbrachte: Menschen hat es aus Steinen, Menschen aus Tieren gemacht. Und die
sonst wie tot waren und keinen Anteil am wahren Leben hatten, sie wurden wieder
lebendig, sobald sie nur Horer des Gesanges geworden waren. — Dieser gab auch
dem All eine harmonische Ordnung und stimmte den Missklang der Elemente zu ge-
ordnetem Wohlklang, damit die ganze Welt ihm zur Harmonie werde.*®

Diese Hinweise sollen nicht dazu dienen, Rilke hier als anonymen Christen zu
vereinnahmen und seine Orpheusgestalt als verkappte Metapher fiir den messiani-
schen Heilbringer sichtbar zu machen, es geht nur darum, in aller Vorsicht auf Ge-
meinsamkeiten und Verwandtschaften in der Bilderwelt und poetischen Symbol-
sprache hinzuweisen. Eines der Hauptwerke von Clemens heifit: ,Teppiche‘. Und
wie heilit es im 21. Sonett des II. Teiles:

,Seidener Faden, kamst du hinein ins Gewebe.

Welchem der Bilder du auch im Innern geeint bist
(Sei es selbst ein Moment aus dem Leben der Pein),
fiihl, dass der ganze, der riihmliche Teppich gemeint ist.“
Otto Betz, Passau

2 Clemens von Alexandrien, Mahnrede an die Heiden, in: Christliche Geisteswelt. Hanau
1986.



