
Theologische Spiritualität im Dienst der Kirche
Kurt Koch, Basel

Es soll Verkünder des Wortes Gottes geben, die „nicht am Heiligen Feuer le-
ben“, sondern nur davon erzählen, „dass es eines gibt“. Mit dieser sensiblen
Beobachtung trifft Theodor Haecker1 in die Mitte einer im Dienst der Kirche
notwendigen theologischen Spiritualität. Denn ob man als Theologe und
Seelsorger von der Existenz eines Heiligen Feuers bloß berichten zu sollen
meint oder ob man sich selbst bei ihm aufhält, daran entscheidet es sich, ob
die theologische und pastorale Arbeit spirituell verwurzelt ist. Wenn die
Theologie als Reden von Gott allein eine Sache des Kopfes bleibt und das
Herz nicht berührt, kann sie freilich nicht ganz und gar bei ihrer Sache sein,
sondern wird letztlich steril und droht zu einer blutleeren Angelegenheit zu
werden. Auf der anderen Seite kann und darf man in der Spiritualität auch
nicht eine Alternative zum rationalen Denken in der Theologie sehen. Denn
Spiritualität und Rationalität schließen sich keineswegs aus, sondern fordern
und fördern sich wechselseitig: „Dogmatik ohne Spiritualität muss objekti-
vistisch erstarren, Spiritualität ohne Dogmatik muss sich in einen ungenieß-
baren subjektivistischen Frömmigkeitsbrei auflösen“2. Warum verhält es sich
so, und was ist überhaupt Spiritualität?

I. Geschichte des Wortes »Spiritualität«

Der christlich gebildete Mensch hört im Wort Spiritualität zunächst gewiss
spiritus heraus und er ist damit von vornherein auf der richtigen Fährte. Dem-
gemäß meint Spiritualität das Leben des glaubenden Menschen aus dem
Geist Gottes oder noch besser: „das Leben des Geistes im Christen“3. Denn
der christliche Glaube ist überzeugt, dass Gott seinen Geist in das Innere des
Menschen gelegt hat und dass, wer den Geist empfangen hat, auch nach dem
Geist wandeln soll. Der Heilige Geist ist das Fundament der im Glauben und
in der Taufe gewandelten Existenz des Christen, die sich im konkreten Leben
ausprägen und darstellen soll. Unter christlicher Spiritualität sind folglich
die Auswirkungen des einen Geistes Jesu Christi in seiner Kirche und ihren
Gliedern zu verstehen, der von uns Besitz ergreift und uns mit dem Vater ver-

1 Zit. n. A. Rotzetter, Denk daran, dass Du ein Mensch bist. Geistlicher Brief an Amédée Grab.
Neuer Bischof von Chur. Zizers 1998, 131.
2 W. Kasper (Hrsg.), Gegenwart des Geistes. Aspekte der Pneumatologie. Freiburg 1979, 9.
3 J. Sudbrack, Vom Geheimnis christlicher Spiritualität – Einheit und Vielheit, in: Geist und
Leben 39 (1966), 24–45; hier 38.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 174



bindet, der jedem sein Charisma zuweist und eine besondere Sendung in der
Kirche gibt. Da der Geist Gottes die Lebenskraft und der Lebensraum aller
Geschöpfe ist, ließe sich das Wort Spiritualität als Leben aus dem Geist Got-
tes auch mit dem Wort »Vitalität« übersetzen4, womit zum Ausdruck kommt,
dass christliche Spiritualität die Lebensfreude nicht dämpft, sondern erhöht.
In der geistgewirkten Verknüpfung von Spiritualität und Vitalität, von „Geist
und Leben“ besteht der innerste Kern christlicher Spiritualität, der freilich im
Laufe der Geschichte verschiedenen Wandlungen ausgesetzt gewesen ist,
von denen ich, um die heutige Situation besser verstehen zu können, die ein-
schneidendsten kurz erwähnen möchte.

1. Anthropologisierung der Spiritualität

In der Geschichte konnte das Wort spiritualis nicht immer den von der bibli-
schen Botschaft vorgegebenen und naheliegenden Sinn behalten. Die theolo-
gische Verwendung des Begriffs ist vielmehr immer stärker von einer an-
thropologischen überlagert worden. Demgemäß steht nicht mehr das Wirken
des Geistes Gottes im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit, sondern der ver-
nünftig handelnde Geist des Menschen ist der Inbegriff anthropologisch ge-
wendeter Spiritualität geworden. Spiritualität meint dann nicht mehr so sehr
die Weise christlichen Lebens, die vom Geist Gottes bestimmt und durch-
wirkt ist. Vielmehr gewinnt das griechische Denkmodell an Bedeutung, in
dem das Geistige vom Materiellen abgehoben und das Geistige über das Ma-
terielle gestellt wird. Ein spiritueller Mensch ist folglich ein Mensch, der sich
selbst durch seinen eigenen Geist bestimmt und sich mit seinem Geist be-
herrscht, indem er über die leiblichen als die »niedrigeren« Dimensionen sei-
nes Lebens verfügt. Vor allem in einer trichotomischen Sicht des Menschen
als Leib, Seele und Geist bezieht sich das Wort Spiritualität vor allem auf die
dritte Dimension des menschlichen Geistes.

2. Verobjektivierung der Spiritualität

Die zweite Entwicklung zur Verobjektivierung der Spiritualität ist vor allem
im Mittelalter zu beobachten, in dem stets deutlicher zwischen dem geistli-
chen und dem weltlichen Bereich auch innerhalb der Kirche unterschieden
wurde.5 Indem die biblische Unterscheidung zwischen Kirche und Welt auch

Theologische Spiritualität im Dienst der Kirche 175

4 J. Moltmann, Die Quelle des Lebens. Der Heilige Geist und die Theologie des Lebens. Gü-
tersloh 1997, bes. 73–90.
5 Vgl. K. Koch, Weltdienst der Laien und Heilsdienst des Klerus? Glauben und Leben nicht
auseinanderdividieren, in: Ders., Konfrontation oder Dialog? Brennpunkte heutiger Glau-
bensverkündigung. Fribourg, Graz 1996, 223–238.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 175



in die Kirche selbst hineingetragen und als Unterscheidung zwischen dem
geistlichen Dienst des Klerus und dem weltlichen Dienst der Laien ge-
schichtswirksam wurde, entstanden zwei grundverschiedene Gattungen von
Christen, die das Gratianische Dekret als die Geistlichen und die Fleischli-
chen bezeichnet hat. Spiritualität erhielt damit die Bedeutung von »Geist-
lichkeit« und bezeichnete einen klar umschriebenen privilegierten Stand
innerhalb der Kirche. Schließlich konnte unter spiritualitas, und zwar im Un-
terschied zur temporalitas, sogar der Besitz der Kirche, die geistliche Juris-
diktion oder sogar der gesamte Komplex der geistlichen Angelegenheiten der
Kirche verstanden werden.

3. Versubjektivierung der Spiritualität

Als Gegenbewegung gegen die geschichtliche Verobjektivierung und Ver-
rechtlichung des Wortes Spiritualität ist heute eine Versubjektivierung dieses
Wortes festzustellen, bei der freilich ebenfalls nicht mehr das Wirken des
Geistes Gottes im Menschen im Vordergrund steht, sondern die eher den Ein-
druck erweckt, der Mensch selbst könne sich seine eigene Spiritualität ent-
wickeln und konstruieren, so dass sie manchmal mehr einem sublimen Sub-
jektivismus oder gar Narzissmus ähnelt als der Auswirkung des lebendigen
Geistes im Leben des Christen. 

Diese Versubjektivierung ist bereits an der Tatsache abzulesen, dass das
Wort »Spiritualität« heute in aller Munde ist und teilweise recht inflationär
verwendet wird, wobei freilich nicht immer klar ist, was darunter verstanden
wird. Der Neutestamentler Klaus Berger hat mit Recht diagnostiziert, dass
das Wort Spiritualität „dort ein halb religiöses Füllsel“ ist, „wo alles unklar,
schwammig, ohne feste Kanten und ohne gerade Linien ist“6. In der Tat ist
heute die Gefahr nicht klein, dass sich hinter dem Wort »Spiritualität« spezi-
fische Sympathien oder Abneigungen oder eine Vorliebe für bestimmte The-
men verbergen. Auf jeden Fall ist jenes Phänomen festzustellen, das Kardi-
nal Joseph Ratzinger als „Krise der Gegenwart“ diagnostiziert hat, „dass die
Vermittlung zwischen dem subjektiven und dem objektiven Bereich ausfällt,
dass Vernunft und Gefühl auseinanderdriften und dabei beide krank wer-
den“7.

Wer eine solche allein gefühlvolle Spiritualität postuliert oder vertritt,
pflegt zumeist gerne die Lehrlastigkeit des Glaubens zu beklagen und als
Kontrast dazu die Zen-Anekdote vom Zucker zu beschwören, dessen Ge-

Kurt Koch 176

6 K. Berger, Was ist biblische Spiritualität? Gütersloh 2000, 16.
7 J. Kardinal Ratzinger, Glaube – Wahrheit – Toleranz. Das Christentum und die Weltreligio-
nen. Freiburg  2003, 116.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 176



schmack man nur »erfahren«, nicht hingegen sich theoretisch aneignen kön-
ne. Diese Insistenz auf der spirituellen Erfahrbarkeit droht freilich auf jene
Tendenz hinauszulaufen, die der Psychologe Albert Görres als „Hinduisie-
rung“ des christlichen Glaubens bezeichnet hat, „in der es nicht mehr auf
Glaubenssätze ankommt, sondern auf das Berührtwerden von einer spirituel-
len Atmosphäre, die über alles Sagbare hinausführt“8. 

Der Weinkenner freilich weiß es viel besser als die Anekdote vom Zen:
Denn eine fachgerechte Weinprobe lebt vom Schmecken des Weines und
vom Reden über den Wein! Genauso gehören auch die denkerische Verant-
wortung in der Theologie und die Praxis der Spiritualität unlösbar zusam-
men. Zwar muss die Spiritualität ein bloß intellektualistisches Verständnis
des Glaubens überwinden. Denn der Glaube ist mehr als das, was man wis-
sen und über das man sich verständigen kann. Auf der anderen Seite aber darf
die Spiritualität auch keine Flucht vor dem Glauben und seinem Wahrheits-
anspruch sein. Sie ist vielmehr die Suche nach der Wahrheit des Glaubens.
Sie kann nur mit einem denkenden Herzen und einem liebenden Verstand ge-
lingen. Oder, um ein bekanntes Wort von Immanuel Kant abzuwandeln:
Theologisches Denken ohne spirituelles Fundament bleibt genauso leer wie
Spiritualität blind bleibt, wenn sie nicht ständig von der sie kritisch interpre-
tierenden theologischen Reflexion begleitet wird.

II. Kriterien christlicher Spiritualität

Diese Zusammengehörigkeit von Theologie und Spiritualität wird auch
durch einen kurzen Blick in die Theologiegeschichte bestätigt. Sie zeigt, dass
die großen theologischen Entwürfe und Würfe stets zusammengegangen sind
mit neuen spirituellen Aufbrüchen. Nicht nur ist Thomas von Aquin nicht
verstehbar ohne die Spiritualität des Predigerordens, sondern auch Karl
Rahner nicht ohne die ignatianische Spiritualität.9 Diesen Lebenszusammen-
hang gilt es heute wieder zu gewinnen, wenn das theologische Denken
demjenigen Thema, dem es verpflichtet ist, gerecht werden will. Wenn schon
der Philosoph Martin Heidegger von der Frömmigkeit des Denkens zu reden
pflegte, dann steht es der Theologie, die Gott zum Thema hat, nur gut an,
wenn sie Denken und Frömmigkeit, Rationalität und Spiritualität nicht als
neutrale Kontrahenten und schon gar nicht als Feinde, sondern als friedliche

Theologische Spiritualität im Dienst der Kirche 177

8 A. Görres, Glaubensgewissheit in einer pluralistischen Welt, in: Communio. Internationale
katholische Zeitschrift 12 (1983), 117–132; hier 129.
9 Vgl. J.B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Funda-
mentaltheologie. Mainz 1977, bes. 195–203.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 177



Geschwister betrachtet. In diesem Licht gilt es, das Gesagte zu vertiefen und
nach Kriterien einer christlichen Spiritualität zu fragen.10

1. Biblische Fundierung: Leben mit dem personalen Gott

Christliche Spiritualität ist in erster Linie biblisch fundierte Spiritualität. De-
ren entscheidendes Erkennungszeichen besteht darin, dass sie an einen per-
sonalen Gott glaubt und von ihm überzeugt ist, dass er in der Geschichte ge-
genwärtig ist und handelt. Diese beiden Grundüberzeugungen prägen eine
christliche Spiritualität gegenüber jenen diffusen spirituellen Strömungen,
die Gott nur noch als Energie oder als Kraft im Menschen betrachten, die
aber nicht mehr von einem persönlichen Gott überzeugt sind und deshalb,
wie hellsichtige Beobachter diagnostizieren, eher eine religionsfreundliche
Gottlosigkeit vertreten. Demgegenüber lebt und zehrt christliche Spiritualität
davon, dass es nicht bloß einen objektiven Sinn des Lebens und eine versteh-
bare Wahrheit über die Welt gibt, sondern dass dieser Sinn und diese Wahr-
heit in unsere Welt gekommen ist: „Das Wort ist Fleisch geworden und hat
unter uns gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit gesehen, die Herrlich-
keit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gnade und Wahrheit“ (Joh 1,14).
Eben deshalb ist christliche Spiritualität davon überzeugt, dass es zwischen
personalem und impersonalem Gottesverständnis keine letzte Vermittlung
mehr geben kann. Denn nur wenn Gott selbst Person ist, ist das Allererste
und Allerletzte zugleich das Konkreteste und steht der Mensch im Lebens-
raum seiner Liebe. 

Weil es christlicher Spiritualität eigen ist, an den lebendigen Gott zu glau-
ben, ist sie auch überzeugt, dass Gott in der menschlichen Geschichte gehan-
delt hat bis dahin, dass er in der Menschwerdung seines Sohnes selbst in die
Geschichte eingetreten ist und damit auch mit Leiblichkeit und Materialität
in Berührung steht. Denn er ist kein ohnmächtiger Gott, der nur noch im
»Geistigen«, im »Existenziellen« und im »Spirituellen« gegenwärtig ist.
Darin unterscheidet sich christliche Spiritualität von jenem „subtilen neuen
Gnostizismus“11, der heute – trotz aller Lobpreisung der Materie – vertreten
wird und der Gott aus dem Bereich der Materie verdrängt und ihn letztlich
auf die Innerlichkeit der menschlichen Subjektivität reduziert. Hier geht es in
der Tat um den Ernstfall einer biblisch begründeten Spiritualität, wie er in der
Theologiegeschichte bereits einmal sichtbar geworden ist: Als der liberale

Kurt Koch 178

10 Vgl. B. Fraling, Überlegungen zum Begriff der Spiritualität, in: Arbeitsgemeinschaft Theo-
logie der Spiritualität (AGTS), „Lasst Euch vom Geist erfüllen!“ (Eph 5,18). Beiträge zur
Theologie der Spiritualität. Münster 2001 (Theologie der Spiritualität. Beiträge; 4), 6–30.
11 J. Kardinal Ratzinger, Skandalöser Realismus? Gott handelt in der Geschichte. Bad Tölz
2005, 24.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 178



Theologe Harnack in der Berliner Fakultät zu seinem orthodoxen Gegenpart-
ner Adolf Schlatter in einem versöhnlichen Ton bemerkte, sie beide seien ei-
gentlich ganz einig, es trenne sie doch nur eine Kleinigkeit, nämlich die
Wunderfrage, rief Schlatter energisch dagegen: „Nein, uns trennt die Gottes-
frage, denn in der Wunderfrage geht es in der Tat darum, ob Gott Gott ist oder
ob er nur dem Bereich der Subjektivität zugehört.“ Christliche Spiritualität
ist in der Tat erdenschwer und nicht materiophob.

Damit wird der innerste Kern einer christlichen Spiritualität sichtbar, näm-
lich das Leben einer persönlichen Gottesbeziehung; alles andere folgt dar-
aus. Dass das Christsein heute und in Zukunft noch vermehrt mit einer per-
sönlichen Gottesbeziehung stehen oder fallen wird, dies hat der unvergessli-
che katholische Theologe Karl Rahner bereits vor vierzig Jahren vorausge-
sagt: „Der Fromme von morgen wird ein ›Mystiker‹ sein, einer, der etwas ›er-
fahren‹ hat, oder er wird nicht mehr sein“12 Ein Mystiker im christlichen Sinn
ist dabei ein Freund oder eine Freundin Jesu Christi, die Gott begegnen: im
persönlichen Gebet, im Hören auf die Heilige Schrift, in der Begegnung mit
den Menschen, deren Leben von Jesus Christus erfüllt gewesen ist, und im
Mitleben mit den Sakramenten, vor allem mit der Eucharistie.

2. Ganzheitlichkeit: Gott in allem finden

Damit stoßen wir auf ein weiteres Charakteristikum einer christlichen Spiri-
tualität, nämlich auf ihre Ganzheitlichkeit. Dieses Kriterium ergibt sich aus
dem christlichen Gottesglauben von selbst. Denn Gott ist, wenn er recht ver-
standen wird, die alles, was überhaupt ist, bestimmende und umgreifende
Wirklichkeit. Der christliche Glaube muss deshalb im theologischen Erken-
nen und im spirituellen Wahrnehmen der Wirklichkeit Gottes zugleich alles,
was irgendwie Inhalt der menschlichen Wirklichkeitserfahrung ist, zum Ver-
stehen bringen und die allgemein erfahrbare Wirklichkeit in ihrer Bezogen-
heit auf Gott thematisieren, wie bereits Thomas von Aquin exemplarisch her-
vorgehoben hat: „secundum quod referentur ad Deum“13. Alles, was über-
haupt zum Gegenstand menschlichen Erfahrens und Nachdenkens werden
kann, hat der christliche Glaube „sub specie aeternitatis Dei“ zu bedenken.

In dieser ganzheitlichen Wahrnehmung der Wirklichkeit Gottes liegt auch
die Grundüberzeugung der christlichen Mystik, wie sie von den großen Glau-
benszeugen der kirchlichen Tradition gelebt und zum Ausdruck gebracht

Theologische Spiritualität im Dienst der Kirche 179

12 K. Rahner, Frömmigkeit heute und morgen, in: Geist und Leben 39 (1966), 326–342; hier
335 (Wiederabdruck unter dem Titel Frömmigkeit früher und heute, in: Ders., Schriften zur
Theologie; 7. Einsiedeln, Zürich, Köln 1966, 11–31).
13 Thomas von Aquin, Summa Theologica I, q. 1, a. 3, ad 1.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 179



worden ist: Nach Ignatius von Loyola besteht das christliche Leben darin,
Gott in allen Dingen zu suchen und zu finden. Das geistliche Lebensmotto
des heiligen Benedikt liegt darin, Gott in allem zu loben: „ut in omnibus glo-
rificetur Deus“14. Teresa von Avila war sogar überzeugt, dass Gott zwischen
den Kochtöpfen sitzt und dort angetroffen werden kann. Thérèse von Lisieux
konnte Gott erfahren in den alltäglichen „délicatesses du bon Dieu“. Und für
Franziskus von Assisi beinhaltet das evangelische Leben der Armut ein le-
bendiges Bekenntnis zum Schöpfergott, der alles Sein und Leben gibt, so
dass der Christ sein ganzes Leben Gott zu verdanken hat und sein Leben zu
einem einzigen eucharistischen Hochgebet werden soll.

Bei diesen Glaubenszeugen leuchtet auf, was christliche Spiritualität bein-
haltet. Sie ist nicht einfach eine besondere Beschäftigung mit geistlichen
Dingen, sondern eine durchgehende Dimension, die alles Leben und Wirken
des Christen berührt und prägt. Da es dem Geist Gottes eigen ist, dass er den
Menschen von innen her ganz ergreift, verbindet er sich mit dem Zentrum im
Menschen und will von daher die Ganzheit des menschlichen Lebens be-
stimmen. Unter christlicher Spiritualität kann deshalb nicht eine spezifische
Geistesgabe unter vielen anderen verstanden werden, sondern vielmehr die
Prägung des ganzen Menschen, die seinem Glaubensleben und vor allem sei-
ner Beziehung zu Gott und den Menschen eine konkrete Gestalt verleiht. Aus
demselben Grund kann es nicht genügen, dass es innerhalb der Theologie
auch ein besonderes Fach gibt, das sich »spirituelle Theologie« nennt. Viel-
mehr muss die Theologie als ganze »spirituelle Theologie« sein, die immer
schon gelebte Spiritualität voraussetzt und sie reflektiert.15 Das besondere
Fach einer »Theologie der Spiritualität« kann dabei nur den Sinn haben, auf
diese durchgehend spirituelle Ausrichtung aller Theologie explizit aufmerk-
sam zu machen.16

3. Verleiblichung: Konkretes Gestalten der Gottesbeziehung

Christliche Spiritualität ist das Leben des Christen im Geist Gottes, bezie-
hungsweise das Leben des Geistes Gottes in ihm. Damit ist freilich erst die
Innenseite der Spiritualität umschrieben, ihre vom Geist bestimmte Wirk-
lichkeit, gleichsam ihre Seele. Gemäß der inkarnatorischen Grundstruktur
des christlichen Glaubens muss sich aber christliche Spiritualität auch ver-

Kurt Koch 180

14 Regula Benedicti, c. 57,9.
15 Vgl. Woran krankt heute die Theologie? Ein Gespräch mit Professor Gisbert Greshake, in:
Herder Korrespondenz 43 (1989), 362–368. 
16 Vgl. J. Weismayer, Spirituelle Theologie oder Theologie der Spiritualität, in: G. Virt
(Hrsg.), Spiritualität in Moral. Festschrift für Karl Hörmann. Wien 1975, 59–77.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 180



leiblichen. Zur Spiritualität gehört notwendigerweise auch ihre konkrete ge-
schichtliche Objektivierung, die Antwort gibt auf die spirituellen Grundfra-
gen, wie der einzelne Christ konkret glaubt und wie sich seine Spiritualität
im konkreten Leben auswirkt. Denn erst in der konkreten Gestaltung des
Glaubenslebens kommt an den Tag, was mit Spiritualität wirklich gemeint
ist. Erst in der Rechenschaft über die konkrete geistgewirkte Art und Weise,
in der ein Christ seinen Glauben und vor allem seine Bindung an Gott lebt
und vollzieht, kann verstehbar werden, was christliche Spiritualität in Tat
und Wahrheit ist.

Die zweifellos elementarste Verleiblichung christlicher Spiritualität voll-
zieht sich im Gebet, wie exemplarisch bereits im Leben Jesu sichtbar ist.
Dass er Gottes Sohn ist, ist vornehmlich daran abzulesen, dass er ein beten-
der Mensch ist und dass die Gesprächsverbundenheit mit seinem Vater die in-
nerste Mitte seines Lebens und Wirkens ausmacht.17 Alle Evangelisten stim-
men einhellig darin überein, dass die Worte und Taten Jesu aus seinem in-
nersten Zusammensein mit seinem Vater hervorgehen und dass er deshalb
immer wieder die Einsamkeit des Gebetes sucht. Vor allem Lukas zeichnet
Jesus als durch und durch betenden Sohn Gottes, dessen Mitte die Zwiespra-
che mit seinem Vater ist und der sich besonders vor wichtigen Weichenstel-
lungen in seinem Leben immer wieder in das Gebet zurückzieht. Im Gebet
bringt Jesus zum Ausdruck, dass er als Sohn sich sein Leben nicht selbst ent-
wirft, sondern dass er es immer wieder empfängt aus dem betenden Dialog
mit seinem Vater. Doch gerade in diesem Dialog wird er frei, den Menschen
zu begegnen und ihnen zu dienen.

Im Gebet als der elementarsten Verleiblichung der Spiritualität können
auch wir die Erfahrung machen, dass in ihm etwas geschieht, was nicht dem
Machen des Menschen, sondern dem Handeln Gottes in ihm entspringt. Denn
im Gebet »machen« wir Menschen etwas, das wir prinzipiell nicht machen
können. Von daher ist es kein Zufall, dass in der Sicht der Heiligen Schrift
das Gebet vom Heiligen Geist angetrieben ist und dass es sogar eine seiner
schönsten Wirkungen ist, wie Paulus betont: „So nimmt sich auch der Geist
unserer Schwachheit an. Denn wir wissen nicht, worum wir in rechter Weise
beten sollen; der Geist selber jedoch tritt für uns ein mit Seufzen, das wir
nicht in Worte fassen können“ (Röm 8,26). Insofern sind es eigentlich nicht
wir Menschen, die beten. Es ist vielmehr der Heilige Geist, der in uns betet.
Er ist der wahre und eigentliche Vorbeter. Und das Gebet ist der Atem des
Glaubens, der aber nur im Kraftfeld des Geistes Gottes möglich ist. Das Ge-

Theologische Spiritualität im Dienst der Kirche 181

17 Vgl. J. Kardinal Ratzinger, Schauen auf den Durchbohrten. Versuche zu einer spirituellen
Christologie. Einsiedeln 1984, bes. 13–49.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 181



bet gehört, wie Oscar Cullmann sagt, „zu den grossen Liebesgaben Gottes für
die Menschen“18.

Von daher wird einsehbar, dass das entscheidende Kriterium einer christli-
chen Spiritualität in ihrer Gebetsverträglichkeit besteht. Denn spirituell ver-
antwortbar kann nur sein, was im Gebet vor Gott ausgesprochen werden
kann. Was hingegen vor Gott im Gebet nicht formuliert werden kann, kann
nicht Inhalt einer christlichen Spiritualität sein. In diesem Sinne ist das Ge-
bet das Purgatorium der Spiritualität, freilich auch des theologischen Den-
kens. Deshalb kann die alles entscheidende Frage nicht heißen, welchen Ort
das Gebet in der Theologie einnimmt, sondern vielmehr, welchen Ort die
Theologie im Gebet hat.

4. Kirchliche Kommunikabilität: Spirituelles Leben in der Glaubens-
gemeinschaft

Im Gebet können wir erfahren, dass christliche Spiritualität von einer Glau-
bensentscheidung des Menschen lebt, die in ihrer Unmittelbarkeit zu Gott
eine letzte Inkommunikabilität in sich trägt, in der der einzelne Mensch in
seiner Einmaligkeit von Gott berührt und gerufen ist. Doch gerade aus dieser
eigensten Glaubenstiefe heraus wird eine neue Tiefenkommunikation mit
den Glaubensbrüdern und Glaubensschwestern möglich. Denn wer in das
Beten Jesu eintritt, tritt zugleich in die große Familie derer ein, die mit ihm
zusammen Jesus nachfolgen. Von daher wird der tiefe Sinn sichtbar, dass Je-
sus uns würdigt, „das unaussprechliche Geheimnis Gottes im Gebet so anzu-
rufen, wie Jesus selbst es tat, nämlich mit den Worten des Vaterunsers“19, und
dass er uns einlädt, im Gebet in seine Sohnesbeziehung zu seinem Vater ein-
zutreten und „Vater unser“ zu sprechen. Denn dieses kleine Wort „unser“, das
„wir“ des Herrengebetes, ist ein ungemein inklusives Wort, das Johannes
Calvin sehr schön ausgelegt hat: „Der Christenmensch muss seine Gebete
nach der Regel richten, dass sie auf die Gemeinschaft bezogen sind und alle
umfassen, die in Christus seine Brüder sind! Damit schliesst er nicht nur ein,
die er gegenwärtig als seine Brüder um sich sieht, sondern alle Menschen, die
auf der Erde leben. Er weiss nicht, was Gott über ihn beschlossen hat, aber
das weiss er: dass es ebenso fromm wie menschlich ist, für sie das Beste zu
wünschen und zu erhoffen.“20

Kurt Koch 182

18 O. Cullmann, Das Gebet im Neuen Testament. Zugleich Versuch einer vom Neuen Testament
aus zu erteilenden Antwort auf heutige Fragen. Tübingen 1994, 180.
19 W. Pannenberg, Die Bedeutung von Taufe und Abendmahl für die christliche Spiritualität,
in: Ders., Beiträge zur Systematischen Theologie; 3: Kirche und Ökumene. Göttingen 2000,
74–85; hier 80.
20 J. Calvin, Institutio III 20,7.38.

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 182



Damit ist das vierte Kriterium christlicher Spiritualität beim Namen ge-
nannt. Sie muss bei aller urpersönlichen Glaubensentscheidung des einzel-
nen Christen kommunikabel sein. Denn ohne auf Kommunikation hingeord-
nete Verleiblichung droht die Spiritualität des einzelnen zu ersticken. Christ-
liche Spiritualität aber will dem Glauben der kirchlichen Gemeinschaft die-
nen und muss sich gerade deshalb vor einseitiger Esoterik hüten. Dieser
kirchliche Charakter der Spiritualität gilt in besonderer Weise für Christen
und Christinnen im kirchlichen Dienst. Ihre Spiritualität kann unmöglich ei-
ne geistliche Überhöhung und Rechtfertigung des heute in der Gesellschaft
wie in der Kirche zelebrierten Kultes des eigenen Individualismus sein.
Christliche Spiritualität im kirchlichen Dienst muss vielmehr eine Spiritua-
lität der Verfügbarkeit sein, die nicht um die eigenen Ansprüche kreist, son-
dern im Dienst der Glaubensgemeinschaft der Kirche und der Verkündigung
des Evangeliums steht.

Christliche Spiritualität ist, um zusammenzufassen, die vom Geist Gottes
gewirkte Art und Weise eines ganzheitlich gelebten Glaubens, in dem sich
das Leben des Geistes Gottes im Christen auswirkt und sich in einer ge-
schichtlich geprägten Konkretion im Dienst an der Glaubensgemeinschaft
der Kirche verleiblicht. Eine solche Spiritualität wird dazu verhelfen, dass
Menschen im kirchlichen Dienst zu Verkündern der frohen Botschaft wer-
den, die nicht nur erzählen, dass es irgendwo ein Heiliges Feuer geben soll,
sondern die wirklich selbst am Heiligen Feuer leben und von daher in die
Kirche und in die Welt hinein ausstrahlen. Dieses Heilige Feuer ist das Licht
Gottes, das in Christus erschienen ist und das wir anbeten. Wenn uns in Jesus
Christus das Licht der Welt aufleuchtet und wenn uns seine Wahrheit ein-
leuchtet, dann werden wir ausstrahlen, Christen und Christinnen mit Aus-
strahlung sein, die dem Evangelium ihr persönliches Gesicht aufprägen. Dies
ist seit jeher das Qualitätssiegel einer echten und glaubwürdigen christlichen
Spiritualität.

Theologische Spiritualität im Dienst der Kirche 183

174-183  21.4.05  09:56 Uhr  Seite 183


