Paradoxien der Priesterausbildung

Karsten Erdmann, Anklam

Seit liangerer Zeit erscheinen immer wieder Meldungen in der Presse und
auch in mancherlei kirchlichen Stellungnahmen, dass kiinftig bei der Aus-
wahl der Priesteramtskandidaten verstirkt psychologische Berater bzw. Gut-
achter hinzugezogen werden sollen. Verfolgt man die Entwicklungen, die
sich in unserer Kirche wihrend der jiingsten Vergangenheit vollziehen, so
entsteht der Eindruck, hier solle womoglich eine ,,Notbremse* gezogen wer-
den: Geraten gegenwirtig allzu viele Kandidaten, die sich im Nachhinein als
ungeeignet erweisen, in die Seminare?

Nun ist gegen die Anwendung der Psychologie auch im Bereich der Pries-
terausbildung grundsitzlich nichts einzuwenden. Und um nicht in den Ver-
dacht fundamentalistischer Wissenschafts-, gar Intellektfeindlichkeit zu ge-
raten, sei angemerkt, dass die Psychologie fiir Vertreter des geistlichen Stan-
des von nicht zu unterschitzendem Nutzen sein kann — ja, besonders fiir sie
ist es manchmal geradezu befreiend, bei seelischen Problemlagen die sich
leicht einstellende spiritualistische Uberhohung, die oft gerade keine Aus-
wege zu weisen imstande ist, einmal wegzulassen und sich darauf zu besin-
nen, dass auch die Psyche des Priesters bzw. Seelsorgers nach den bekannten
Regulativen der menschlichen Seele ,,funktioniert, dass sie von denselben
Irritationen, Neurosen, Anfilligkeiten bedroht ist wie die jedes anderen
Sterblichen auch. Doch wenn es um die Feststellung der Eignung zum Pries-
terberuf gehen soll — in welcher Weise soll die Psychologie da herangezogen
werden?

Um auf die Problematik, die damit verbunden sein kann, hinzuweisen, sei
ein Beispiel angefiihrt: Es kann durchaus sein, dass ein junger Mann voller
unausgegorener ,,frommer Phantasien, die vielleicht familieninduziert oder
sonst wie milieuverursacht sind, ins Priesterseminar eintritt. Eine Moglich-
keit wire, dass er auf einen Weg regressiver, infantiler Religiositét gerit,
stindig vor sich selbst auf der Flucht, voller Skrupel und Verdringungsme-
chanismen. Spitestens nach der Weihe wird dies zu offenen oder versteckten
Schwierigkeiten mit der priesterlichen Identitidt und im Dienst fiir Gott und
die Menschen fiihren. Eine andere Moglichkeit wire, dass der Betreffende im
Laufe seiner Ausbildung das Gliick erlebt, gute Freunde und geistliche bzw.
menschliche Begleiter zu finden, die ihm auf einen Weg zu personlichem und
geistlichem Wachstum helfen — es gelingt ihm, ein authentisches, reifes
Glaubensleben aufzubauen und die anfangs infantile Religiositit auf authen-
tische Weise zu integrieren. Welche der beiden Moglichkeiten sich fiir den



Paradoxien der Priesterausbildung 197

Betreffenden im Laufe seiner Entwicklung ergibt — welcher Psychologe ver-
mochte das vorherzusehen?

Im Rahmen dieses Beitrages sollen, durchaus aus subjektiver Sicht, einige
kritische Punkte der gegenwirtigen Priesterausbildung betrachtet werden.
Denn es scheint, dass manche der Schwierigkeiten mit dem Priesternach-
wuchs, die bekanntermallen bestehen, nicht allein durch die moglicherweise
komplizierten Personlichkeiten der Kandidaten, sondern auch durch proble-
matische Verhiltnisse in der Ausbildung selbst verursacht sind. Basis fiir die
hier vorgestellten Uberlegungen sind eigene Erfahrungen im Seminar bzw.
Theologiestudium und Kontakte mit Theologiestudenten und Priesteramts-
kandidaten verschiedener Bistiimer bzw. Fakultéten.

1. Theologiestudium

Zunichst sei ein kurzer Blick auf das ,,akademische® Studium gerichtet. Das,
was hier weithin am meisten zu fehlen scheint, ist eine griindliche Ein-
fiilhrung in die Geschichte und Gegenwart christlicher Spiritualitidt. Das
scheint paradox — dennoch ist es so. Wohl gibt es das Fach Kirchengeschich-
te. Doch steht hier, wie es dem Wesen dieses Faches entspricht, die ,,dullere*
Entwicklung der Kirche in der jeweiligen Zeit im Mittelpunkt. Zwar spielen
auch spiritualitidtsgeschichtliche Momente eine Rolle, aber doch eher akzi-
dentiell. Eine griindliche Kenntnis der verschiedenen Formen christlicher
Spiritualitit in ihrer je eigenen inneren Logik, auch in ihrer je spezifischen
Wechselwirkung mit der jeweiligen Kultur wird kaum vermittelt. Dies ist
umso bedenklicher, als ohne solche Kenntnis auch eine wirkliche Informiert-
heit iiber das gegenwirtige spirituelle Lebens nicht moglich ist. Zur Illustra-
tion dessen, worum es geht, sollen einige Punkte benannt werden, die in ei-
nem solchen unerlédsslichen Ausbildungsschwerpunkt vorkommen sollten
(sicher werden sie de facto auch in den Studiengéngen der verschiedenen Fa-
kultdten behandelt — aber doch wohl bei weitem nicht mit der erforderlichen
Biindelung und Intensitit): Spiritualitit der groflen Orden; verschiedene
Ausprigungen von Glaubensvollzug und Frommigkeit; christliche Mystik;
Struktur des religiosen Lebens zu verschiedenen Zeiten (Barock, Mittelalter
etc.); Christentum und Kultur/Kunst; Besonderheit der Spiritualitdt der
christlichen Konfessionen (lutherische Orthodoxie, Pietismus, Spiritualitit
der Ostkirchen); Prigungen christlicher Spiritualitit der Gegenwart (geistli-
che Bewegungen, auBBereuropdische Ansitze christlicher Theologie, Formen
eines esoterisch beeinflussten Christentums); Christentum und Politik.

Bei alldem ginge es — dies kann nicht genug betont werden — nicht um
trockenes ,,akademisches* Wissen, sondern um Kenntnisse, die unerlisslich



Karsten Erdmann 198

sind fiir den Priester und jeden anderen, der pastorale Pflichten in der Kirche
iibernimmt, der ja in seinem Glaubensleben nicht nur fiir sich selbst verant-
wortlich ist, sondern auch der Gemeinde Wissen und Orientierung vermitteln
soll. Wie groB} hier der Mangel ist, wird deutlich, wenn man das Unwissen
und die Hilflosigkeit registriert, mit der manche in der Pastoral Tétige rea-
gieren, wenn sie vor Ort mit bestimmten Ausformungen christlicher Spiritu-
alitdt und Frommigkeit konfrontiert werden, die ihnen entweder gédnzlich un-
bekannt sind oder deren Kenntnis sie allein den Medien oder allerlei halbse-
riosen Quellen verdanken — ob es die ,,Neuen geistlichen Bewegungen* sind,
das Opus Dei, freikirchlich-pfingstliche Organisationen wie ,,Christen im
Beruf* oder Synkretismen aus christlichem Glauben und Esoterik.

Und nicht zu vergessen: Auch die ganz personliche Spiritualitit des Pries-
ters kann sich nur formen, wenn er Anregungen ,,von auf3en* bekommt, wenn
er sich wachen Sinnes durch die geistliche Landschaft der Zeit bewegt. Dazu
bedarf es jedoch solider Grundlagen, die in der Ausbildung gelegt werden
sollten.

2. Kenntnis anderer Religionen

Ein weiterer Punkt, der in der theologischen Ausbildung zurzeit als mangel-
haft anzusehen ist, ist der, dass im Laufe des Theologiestudiums zu wenige
Kenntnisse anderer Religionen vermittelt werden, obwohl doch offensicht-
lich ist, wie notig solches Wissen gegenwirtig ist. Auf drei Punkte sei hier
nur zum Beleg hingewiesen: In den vergangenen Jahren ist der Islam ins Zen-
trum allgemeiner Aufmerksamkeit in unserer Gesellschaft geriickt. Christ-
lich-islamischer Dialog ist ein wichtiges Thema in der katholischen und
evangelischen Kirche. Auch die problematischen Seiten islamischer bzw. is-
lamistischer Priasenz in unserer Gesellschaft bleiben in den christlichen Ge-
meinden nicht verborgen. Wer, wenn nicht der Theologe — ob Priester oder
Laie — sollte hier Information und Orientierung geben konnen? Reicht das
Wissen unserer Theologen — von einigen Spezialisten abgesehen — hierfiir
aus?

Unterschwellig finden Elemente, etwa Reinkarnationsvorstellungen, die
aus — haufig verflachter und kommerziell iiberfremdeter — Ostlicher Religio-
sitdt in die christlichen Gemeinden hineindiffundieren, immer mehr An-
klang. Wer aber in der Kirche ,,wei}* iiber diese Religiositit etwas, das iiber
das Niveau des pragmatisch fiir den Religionsunterricht Angelesenen hin-
ausginge? Oder: In manchen katholischen Gemeinden scheint es mittlerwei-
le zum Ublichen zu gehéren, jiidische religidse Vollziige nicht nur kennen zu
lernen, sondern zu iibernehmen; hierher gehort etwa das mancherorts schon



Paradoxien der Priesterausbildung 199

fast zur Tradition werdende ,,Pessach® am Griindonnerstag. Wo sind die
Theologen (in den Gemeinden, nicht an den Fakultiten!), die offen und mit
fundiertem Wissen geriistet diese Entwicklungen begleiten, reflektieren und
sich mit ihnen auseinandersetzen?

3. Verhiltnis von Priesteramtskandidaten und Laienstudenten

Die Priesterausbildung ist keine Enklave innerhalb der Kirche — sie ist von al-
len Problemen mit geprigt, die es in unserer Kirche insgesamt gibt. So nimmt
es nicht wunder, dass auch das Verhiltnis der Priesteramtskandidaten zu den
Laienstudenten mitunter nicht frei ist von Spannungen. Hier insbesondere
macht sich bemerkbar, dass es in der Kirche bisher nicht gelungen ist, den
Laien, die als kirchliche Mitarbeiter eine erhebliche Verantwortung im pas-
toralen Bereich tragen, einen geistlichen ,,Ort* zuzuordnen, der ihnen die
Auspridgung einer positiven Identitit ermdglicht, die eben nicht in erster Li-
nie von einem ,,Weniger* im Gegeniiber zum Priester definiert ist, was unge-
achtet aller gegenteiligen Bekundungen immer wieder geschieht und manch-
mal zu einem mehr oder weniger subtilen Feindbild oder doch zu Konkur-
renzverhalten fiihrt. Diese ,,Ortlosigkeit™ dufert sich schon wihrend der Aus-
bildung bisweilen in einer, hdufig nicht einmal reflektierten, Animositit ge-
geniiber den Priesteramtskandidaten (was sich dann spéter in den Gemeinden
fortsetzen wird), die einerseits mit Neid als verhitschelte Lieblingskinder der
Kirche angesehen, andererseits mit Herablassung als fremdbestimmte ,,Kas-
tenbewohner* bemitleidet werden. Diese Problematik sollte nicht ignoriert,
sondern wahrgenommen und thematisiert werden — so konnte sie moglicher-
weise Ausgangspunkt produktiver Dialoge und des gemeinsamen Suchens
nach der Basis aller Theologie, dem dreifaltigen Gott sein. Ubrigens sind
wechselseitige Animosititen dort am geringsten, wo eine Vielzahl personli-
cher, individueller Kontakte gegenseitiges Verstehen ermoglicht. Gerade an
diesem Beispiel zeigt sich, wie sehr die priesterliche Ausbildung mit spiritu-
ell-strukturellen Fragen der Kirche insgesamt verbunden ist. Freilich steht im
Augenblick zu befiirchten, dass sich im Zusammenhang mit den finanziellen
und strukturellen Problemen der Kirche diese Konflikte eher noch verschir-
fen werden. Umso wichtiger, sie nicht zu ignorieren.



Karsten Erdmann 200

4. Tiefgreifende Ambivalenz

Blicken wir nun auf die Ausbildung im Priesterseminar selbst. Denn es wiire
ja denkbar, dass das, was das akademische Studium nicht leistet — z.T. auch
gar nicht leisten kann —, moglicherweise im Seminar vermittelt wird.

Aus psychologisch-anthropologischer Sicht erscheint die iibliche Struktur
des traditionellen Priesterseminars mehr denn je problematisch; es sei nur an
den empirisch deutlich zu verifizierenden Umstand erinnert, dass die Semi-
narzeit fiir manch einen Kandidaten in der personlichen Reifung oft mangels
existentieller Herausforderungen eher ein retardierendes Moment als eine
Forderung bedeutet. Doch darauf soll hier nicht niher eingegangen werden —
denn gegenwirtig muss die Seminarstruktur der Priesterausbildung als gege-
bener Rahmen angesehen werden, nicht weil sie ein fiir allemal unveridnder-
lich wire, sondern weil im Augenblick auBer experimentellen Ansitzen wohl
kein wirklich konkurrierendes und praktikables Modell zur Verfiigung steht.
Doch auch innerhalb des herkdmmlichen Modells besteht durchaus die
Chance manches zu verbessern. Dies allerdings nur, wenn die ,,strukturelle
Problematik* durch hochstmogliche personale und inhaltliche Kompetenz
aufgefangen wird.

Was sind nun hauptséchliche kritische Punkte in der gegenwirtigen Pries-
terausbildung?

Als erstes fillt ein tiefer Widerspruch ins Auge, der kein Spezifikum der
Ausbildung allein ist, sondern die priesterliche Identitét in der gegenwirti-
gen Phase der kirchlichen Entwicklung iiberhaupt betrifft — und sich demzu-
folge auch in der Ausbildung manifestiert, mit teilweise destruktiven Folgen.

Auf der einen Seite erwartet die Kirche von dem, der sich auf den Weg der
priesterlichen Existenz begibt, eine so weitgehende Verfiigbarkeit, wie sie in
kaum einem anderen Beruf iiblich ist — eine Verfiigbarkeit, die nicht in mate-
rielle Not geraten ldsst, aber doch in einer Weise in die personliche Lebens-
gestaltung eingreift, wie es nach den Normen des kulturspezifischen Werte-
gefiiges, in dem wir leben, durchaus uniiblich und in deren Rahmen kaum zu
vermitteln ist. Mit der Forderung des zolibatidren Lebens bringt die Kirche
zum Ausdruck, dass der priesterliche Weg der Nachfolge Christi etwas Be-
sonderes, in jeder Hinsicht Ungewohnliches ist, an dem auch der Priester-
amtskandidat — wenn auch noch nicht in voller Verbindlichkeit — schon An-
teil hat.

Gleichzeitig aber — und hier entsteht die Ambivalenz — wird auf allen Ebe-
nen der Ausbildung signalisiert: Der Priester ist heute nichts ,,Besonderes®,
er steht auf keinem ,,Sockel, sondern hat, wenn auch kraft der Weihe auf
spezielle Weise, Anteil am gemeinsamen Priestertum aller Glaubigen. So
wird dem zukiinftigen Priester die widerspriichliche Botschaft iibermittelt:



Paradoxien der Priesterausbildung 201

,,Du bist etwas Besonderes — aber etwas Besonderes bist Du nicht.” Jeder, der
in der Entwicklungspsychologie erfahren ist, weil3, welch blockierende Wir-
kungen entstehen, wenn das Individuum — gerade in wichtigen Phasen seiner
Entfaltung — mit solch ambivalenten Signalen konfrontiert wird. Von einer
moglichen geistlichen ErschlieBung dieser Ambivalenz ist iibrigens auch in
der Ausbildung wenig zu spiiren.

Es scheint, dass heute allgemein eine gewisse Scheu davor herrscht, den
werdenden Priestern ein allzu starkes ,,Standesbewusstsein® zu vermitteln,
so als fiirchte man ein elitdres Selbstverstindnis, was in der Tat nicht wiin-
schenswert wire. Diese Sorge ist jedoch im tiefsten unbegriindet, denn wer
unter kompetenter Begleitung den Weg zum Priestertum geht und ernsthaft
die Nachfolge Jesu anstrebt, wird kaum in elitdres Standesdenken verfallen.

5. Notwendigkeit einer positiven Grundoption

Die Priesteramtskandidaten, die uns in unseren Seminaren begegnen, sind
zum groflen Teil Menschen, die trotz ihres teilweise jugendlichen Alters ei-
nen erstaunlichen Grad an Reife und Reflektionsvermogen besitzen. Wie an-
fanghaft und noch unausgewogen auch immer, haben sie doch mit ihrer Ent-
scheidung den ernsthaften Willen bekundet, einen konsequenten Weg der
Nachfolge Christi einzuschlagen, einen nicht unbedingt iiblichen und vom
Zeitgeist honorierten, sondern eher skeptisch bis abfillig betrachteten Weg —
wie trigt die Ausbildung diesem Umstand Rechnung? —, auch wenn sich im
Laufe der Jahre noch herausstellen muss, ob es im Einzelfall der richtige ist.
Eine solche Entscheidung verdient Achtung, die sich in einer spiirbar positi-
ven Grundoption gegeniiber den Seminaristen duBlern miisste. Eine solche
sollte sich nicht in verbalen Beteuerungen manifestieren, sondern in einer
tiefen — auch nonverbal signalisierbaren — Wertschitzung und Achtung fiir
Menschen, die bereit sind, auf den Ruf des Herrn hin ,,die Netze auszuwer-
fen®. Freilich ldsst sich solche Wertschidtzung und Achtung nicht ,,machen®,
sie darf auch nicht nur ,,herbeigeredet werden, sondern kann bei denen, die
mit der Priesterausbildung betraut sind, nur Ergebnis eines reifen Umgangs
mit der eigenen Berufung sein. Stattdessen aber herrscht oft eine Atmosphi-
re, die von Misstrauen und manchmal kleinlicher Skepsis gesittigt scheint.
Ein leitender Geistlicher eines Bistums, der mit Priesteramtskandidaten ar-
beitet, brachte vor einiger Zeit dem Autor gegeniiber seine Haltung auf die
Formel, er hielte jeden prinzipiell fiir ungeeignet, bis dieser ihn vom Gegen-
teil iiberzeuge. Genau das scheint eine recht verbreitete Haltung zu sein, die
menschlich gesehen sogar verstindliche Griinde haben mag — und sie ist zu-
tiefst destruktiv. Denn das damit verbundene Misstrauen teilt sich mit, ob es



Karsten Erdmann 202

nun explizit artikuliert wird oder nicht. Es 16st oft gerade bei den intelligen-
testen und geistlich reifsten Priesteramtskandidaten die Neigung aus, den of-
fiziellen Verantwortungstrigern der Ausbildung gegeniiber nichts wirklich
Personliches preiszugeben.

Etwas anderes kommt hinzu. Verursacht sicher durch die gegenwiértigen
strukturellen Unsicherheiten unserer Kirche scheint es, dass weithin ein
funktionales™ Priesterbild dominiert. Vereinfacht gesagt: ,,Wir brauchen
Priester, um die Stellen zu besetzen*. Daraus kann leicht der Eindruck ent-
stehen, der Einzelne, der sich da anschickt, diesen Weg zu gehen, interessie-
re als solcher nicht. Bei einer solchen Erfahrung — und der Alltag lehrt, dass
dies wirklich geschieht — sind Vertrauen und Offenheit dahin.

6., Jetzt“ und ,,Spiter*

Ein weiterer Punkt, der in der Seminarausbildung als problematisch anzuse-
hen ist, besteht in Folgendem: Fast alles im Seminarleben, insbesondere alles
Liturgische, wird als Einiibung ins priesterliche Leben, als Probe fiir spiter
deklariert. Obwohl daran ja zweifellos etwas Wahres ist, kann die Wirkung
fatal sein: Leicht bekommt dadurch alles Tun im Seminar, jede gehaltene Sta-
tio, jede gestaltete Liturgie einen merkwiirdig attrappenhaften, ,,gespielten®,
letztlich von Sterilitdt geprigten Charakter. Dies wird noch verstérkt da-
durch, dass ja eigentlich im Seminar, wie nicht zu vermeiden, keine wirkliche
,,Gemeinde* als Adressat vorhanden ist. Bedenklich ist daran vor allem, dass
echtes geistliches Leben dadurch behindert statt ermoglicht wird, denn Got-
tesbegegnung geschieht immer im Jetzt, sie ist nicht fiir die Zukunft vorweg-
nehmbar. Und wenn dieses Jetzt gleichsam ausgeblendet und vom ,,Ubungs-
charakter* tiberlagert wird, wird Unersetzliches und Substantielles blockiert.
Vielleicht ldsst sich das, was hier gemeint ist, am besten mit einem Vergleich
aus dem kiinstlerischen Bereich verdeutlichen: Ein Musikstudent, der auf
seinem Instrument iibt, tut dies selbstverstindlich mit dem Blick auf ,,spi-
ter, auf seine angestrebte berufliche Titigkeit. Aber in dem Augenblick, in
dem er sich mit dem Werk eines Komponisten auseinandersetzt, verschwin-
det jeder Gedanke einer auf die Zukunft gerichteten ,,Verzweckung®. Es gibt
nur den ,,Kairos®, die jetzt und hier erklingende Musik, die vollen Einsatz
fordert. Ahnlich ist es mit dem geistlichen Leben — Gotteserfahrung ge-
schieht immer im Jetzt, frithere kann man erinnern, aber nicht wieder ,,aktua-
lisieren®, spétere kann man erwarten, aber nicht vorwegnehmen.

Und was das ,,Einiiben fiir spater betrifft: Es scheint, dass manche wirkli-
che Problemlagen, denen der Priester spéter mit hoher Wahrscheinlichkeit
begegnen wird und die wihrend der Ausbildung, da sie nicht vorwegnehmbar



Paradoxien der Priesterausbildung 203

sind, wenigstens gesprichsweise anvisiert werden sollten, im Ausbildungs-
programm iiberhaupt (noch) nicht angekommen sind. Ein Beispiel: Zur Spe-
zifik des priesterlichen Dienstes gehort es, dass er in einem weit hoheren
MalBe, als dies bei anderen Tétigkeiten der Fall ist, 6ffentlicher Beobachtung
unterliegt. Alles, was der Priester tut, in der Liturgie, im Pfarrhaus, in den
verschiedenen Gruppen der Gemeinde usw. wird beobachtet, registriert und
— nicht immer freundlich — kommentiert. Da heute auch kein Standesdenken
den Priester gleichsam in einen ,,Schutzraum® stellt, fillt die Kritik hdufig
recht hart aus, zumal heute zu den Kriterien, nach denen ein Priester als ,,gut*
oder ,,schlecht” bewertet wird, hdufig an vorderer Stelle seine Fihigkeit
gehort, es mit den verschiedensten Gliedern und Gruppen der Gemeinde ,,gut
zu konnen®. Niemand kann eine solche Erwartung im eigentlichen Sinne er-
fiillen — denn auch der beste Priester kann nicht allen Hoffnungen, die in ihn
gesetzt werden, entsprechen. Es wird notgedrungen Liicken geben, Enttdu-
schungen, Missverstindnisse. Dies ist insofern kein Mangel, als die Kontin-
genz des Menschlichen, das bleibend Fragmentarische der Personlichkeit,
letztlich auch Bedingung fiir die Transzendenzoffenheit ist und damit zu den
Grundvoraussetzungen des geistlichen Lebens gehort. Nicht wenige jiingere
Priester, die nicht darauf vorbereitet sind, dass solche Erfahrungen zur Nor-
malitdt gehoren (und erst durch solche Akzeptanz ist ein konstruktiver Um-
gang damit moglich), verfallen oft in zwei Fehlhaltungen: Entweder ,,schot-
ten sie sich ab®, geben nichts Personliches mehr preis und neigen dazu, eine
schiitzende — aber auch blockierende — Mauer der Distanz aufzubauen, oder
sie versuchen, es allen recht zu machen — was gar nicht funktionieren kann,
da die Erwartungen gegeniiber dem Priester selbst innerhalb einer Gemeinde
oft vollig verschieden sind.

Allgemein ist festzustellen, dass in der Ausbildung viel zu wenig Gewicht
gelegt wird auf die Entwicklung der Fihigkeit, mit Widerstinden umzuge-
hen, Angefragtsein zu integrieren, auch ,,Nein“ sagen zu konnen, Durchset-
zungsvermdogen zu entwickeln. Der stromlinienformige Konformismus, der
héufig genug in der Priesterausbildung mit geistlichem Gehorsam verwech-
selt wird (obwohl ihn Welten davon trennen) und den Lebensmodus manch
eines Seminaristen bestimmt, diirfte zu den Haltungen gehoren, die fiir die
Kirche der Gegenwart am wenigsten niitzlich sind.

7. Die zentrale Paradoxie
Wo liegt nun in der Priesterausbildung der eigentliche ,,wunde Punkt“? Er

liegt, so scheint es, im Mangel, eine wirklich lebbare Spiritualitit vermitteln
zu konnen.



Karsten Erdmann 204

Worum geht es im geistlichen Leben des Seminars? Es geht zentral darum,
dem FEinzelnen Moglichkeiten aufzuzeigen, authentisches geistliches Leben
im Kontext der Kirche zu ,,erlernen®. Dass der Begriff ,,erlernen* hier mit An-
fiihrungszeichen versehen ist, deutet schon auf ein Problem — denn in einer tie-
fen und sehr grundsitzlichen Weise gibt es nichts zu erlernen im Sinne des
Tuns, es gibt nur die Indifferenz im ignatianischen Sinn, das Ganz-und-gar-Of-
fensein auf das hin, was Gott wirken will. Freilich ist diese Indifferenz nicht
einfach irgendwann ,,da‘“, und insofern gibt es fiir das geistliche Leben wirklich
viel zu lernen. Eben hier liegt vieles im Argen, was veridnderungsbediirftig ist.

In erster Linie darf das geistliche Leben eines Priesterseminars nicht auf
die Daseinsform des Priesters zentriert sein. Das klingt paradox und bedarf
deshalb der Erlduterung.

Im Seminar sind junge und etwas dltere Menschen, fiir die es um die

Klédrung ihrer personlichen Berufung vor Gott geht. Sie haben den priesterli-
chen Dienst im Blick, aber es ist im Einzelfall noch offen, ob dies ihr Weg
einmal sein wird, denn zum einen ist der Eintritt ins Seminar als solcher noch
kein Zeichen einer echten Berufung zum Priesteramt, sondern der Beginn ei-
nes Kldrungsprozesses auf dem Weg dahin, zum anderen gibt es fiir alle
Christen letztlich nur ein Ziel, das sich in verschiedenen Diensten und Stel-
lungen im Ganzen der Kirche verwirklichen kann: die Berufung zur Heilig-
keit. ,,Heiligkeit verstanden nicht als weltverneinende (falsche) Aszese,
sondern als gidnzliches Hingegebensein an den Willen und Plan Gottes. Die
Theologie des geistlichen Lebens kennt viele Traditionen, die in diese Rich-
tung blicken und auch fiir die Losung der uns bewegenden Probleme von Be-
deutung sein konnen; z.B. die Lehre von der ,,zweiten Bekehrung®. Gerade
diese Tradition, von der die meisten heutigen Seminaristen nicht einmal
gehort haben diirften, konnte eine praktikable Grundlinie spiritueller Pro-
grammatik fiir ein Priesterseminar sein. Deshalb muss es im Seminar vor al-
lem darum gehen, Wege zu einer authentischen, eigenen Gotteserfahrung zu
ermoglichen — ganz gleich, ob im Einzelfall am Ende der Seminarzeit der
weitere Weg zum priesterlichen Dienst steht oder nicht. Erst in zweiter Linie
kann es darum gehen, priesterliche Spiritualitit ,,einzuiiben®. Dieser Punkt
ist duBerst wichtig — denn erst, wenn im Zentrum aller geistlichen Bemiihun-
gen die ,,Heiligkeit™ als Von-Sich-Selbst-Wegblicken-Zu-Gott steht, kann
die notwendige Gelassenheit entstehen, die das Wachsen priesterlicher Beru-
fungen von jedem inneren und duleren Druck befreit.
Noch ein anderer Aspekt ist wichtig: Es kann geschehen, dass, wenn in erster
Linie das ,,Einiiben priesterlichen Lebens* betont wird, Gott selbst sozusa-
gen zum ,Erfiillungsgehilfen” dieses Ziels, also letztlich vom Zweck zum
Mittel degradiert wird; was wiederum Ursache fiir die oft tiefe ,,Unechtheit*
dessen sein kann, was im Seminar geschieht.



Paradoxien der Priesterausbildung 205

Geistliche Ausbildung im Priesterseminar muss im durchaus sokratischen
Sinne einen méeutischen Ansatz haben, oder anders ausgedriickt, sie muss
subsididr sein. Denn letztlich verfolgt sie ein paradoxes Ziel: Sie will etwas
bewirken, das nicht bewirkt werden kann — d.h., es geht darum, Bedingun-
gen, Voraussetzungen, Offenheiten zu schaffen, auf deren Grundlage dann
das Eigentliche geschehen kann. Das erfordert von denen, die damit betraut
sind, ein tiefes Wissen um die Vorldufigkeit und Begrenztheit des eigenen
»Machenkonnens®, ist also eine enorme Herausforderung an geistliche Reife
und wirkliche Demut derjenigen, in deren Hinden die Ausbildung liegt.
Grundlegendes Ziel der Ausbildung sollte es sein, das Objektive des Glau-
bens der Kirche den Priesteramtskandidaten so zu erschlieflen, dass daraus in
einem Prozess der Transformation subjektive Evidenzen werden. Dies ist ein
spannungsvoller, auch risikoreicher Vorgang, da er sich, wenn er zu authen-
tischen Ergebnissen fiihren soll, der subjektiven Realitédt der einzelnen Per-
sonlichkeiten stellen muss, ja, ihrer unabdingbar bedarf. Nur wenn die sub-
jektive Substanz ins Spiel kommt als wertvollster ,,Rohstoff* der Begegnung
mit Gott, und wenn diese personale Substanz als Reichtum, als positive
GroBe begriffen wird, werden auch die ,,Resultate* {iberzeugen — nur so fiihrt
der Weg zu Personlichkeiten, denen die Balance zwischen kirchlichem Auf-
trag, individueller Spiritualitit und personaler Integritét gelingt.

8. Zolibat als Thema der Ausbildung

Wie kritisch die ,,innere” Lage der Priesterausbildung im Augenblick ist,
wird deutlich, wenn der Blick auf einen wesentlichen Punkt priesterlicher
Existenz bzw. seinen Stellenwert in der Ausbildung fillt, der aufler- wie in-
nerhalb der Kirche (ob zu Recht oder nicht) als Paradigma priesterlichen Le-
bens angesehen wird: den Zolibat.

Man sollte erwarten, dass dieser Bereich des priesterlichen Lebens in der
Ausbildung des Seminars besonders sorgsam und auf eine Weise angespro-
chen wird, der seiner Bedeutung Rechnung trigt. Denn es diirfte klar sein,
dass der priesterliche Zolibat heute nur lebbar ist, wenn er aus einer elemen-
taren geistlichen Motivation heraus angestrebt wird, aus einer Motivation
gleichwohl, die aus einer subjektiv evidenten ErschlieBung heraus erfolgt
und zugleich auch Ergebnis eines menschlichen Reifeprozesses ist. Eine sol-
che ErschlieBung zu ermoglichen, sollte Ziel der Ausbildung sein. In einem
erschreckenden Kontrast hierzu steht der Umstand, dass der Zolibat in der
Priesterausbildung, von Ausnahmen abgesehen, weithin schlicht und einfach
beschwiegen wird, und wenn nicht dies, so wird er doch oft auf eine Weise
thematisiert, die wenig hilfreich fiir den zolibatidren Lebensvollzug ist. Es



Karsten Erdmann 206

entsteht der Eindruck, als wiissten manche der mit der Priesterausbildung
Befassten dazu einfach nichts Sinnvolles, geistlich ErschlieBendes (mehr?)
zu sagen. Wenn vom Zolibat die Rede ist, dann oft in dem Sinne, dass das
ehelose Leben frei mache zum Dienst an der Gemeinde — eine quasi sozial-
kommunikative Begriindung, die psychologisch-anthropologisch fragwiirdig
ist, und die auch kaum weit genug reichen diirfte, heute jungen Menschen ei-
ne Option fiir diese Lebensform nahe zu legen. Damit hiangt zusammen, dass
der Bereich des Erotisch-Sexuellen, der ein naturales und soziales Grund-
konstitutivum des Menschseins darstellt und der beim Thema ,,Zolibat*
natiirlich von Bedeutung ist, in der ganzen Ausbildung selten oder iiberhaupt
nicht angesprochen wird. Man mag nun einwenden, dies beriihre einen Punkt
von solcher Intimitét, dass er nur im Rahmen der individuellen geistlichen
Begleitung der Seminaristen thematisiert werden konne. Die Erfahrung lehrt
jedoch, dass Sexualitit selbst hier selten zur Sprache kommt — in krassem
Gegensatz zu ihrer tatsdchlichen Bedeutung fiir den Einzelnen. Dies ist fatal.
Denn durch dieses Beschweigen wird mit der Boden bereitet fiir die er-
schreckenden Kommunikationsschwierigkeiten mancher Priester, fiir eine
tiefe innere Isolation, in die schon die angehenden Priester hiufig geraten.
Und noch mehr: Gerade in diesem Bereich miisste der Grund gelegt werden
fiir einen angstfreien Umgang mit sich selbst. Bedenkt man, wie wesentlich
fiir die Gesamtkonstitution einer Personlichkeit die Integration des Eros ist,
erscheint es verhdngnisvoll, in welchem Malfle dieser Punkt in der Priester-
ausbildung ignoriert wird. Wie wenig die in der Ausbildung erfolgende The-
matisierung des Zolibats den tatsidchlichen Gegebenheiten der Welt, in der
wir ja leben, Rechnung trigt, zeigt sich z.B. an dem Umstand, dass immer
wieder vom ,,ehelosen® Leben die Rede ist, so, als gibe es nur die Alternati-
ve ,,Ehe oder Zolibat“. Die Wirklichkeit unserer Welt, der sich die Kirche
stellen muss, sieht bekanntlich anders aus. Es ist kein Geheimnis — und seit
den Vorgéingen im Seminar von St. Polten ist von vielen mehr oder weniger
kompetenten Seiten dieser Umstand wieder nachdriicklich bis zum Uber-
druss hervorgehoben worden —, dass ein nicht geringer Teil der Priesteramts-
kandidaten und der spéteren Priester homosexuell veranlagt ist. Dies diirfte,
fiir sich genommen, noch kein besonderes Problem sein, denn auch fiir den
Homosexuellen sind die anthropologisch-naturalen Anforderungen des zoli-
batiren Lebens keine grundsitzlich anderen als fiir den Heterosexuellen. Ein
Problem entsteht daraus, dass diesen Priesteramtskandidaten in der Ausbil-
dung kein Weg eroffnet wird, ihren Eros konstruktiv zu integrieren. Die
Schwierigkeit liegt weniger in der kirchlichen Stellung zur Homosexualitét
an sich als im mangelnden Bewusstsein fiir die Situation und in einer tiefen
Unsicherheit, sich ihr zu ndhern.



Paradoxien der Priesterausbildung 207

Als Ergebnis dieser Situation kommt es dann zu solchen Positionen, wie
sie vor einiger Zeit ein gerade geweihter Priester in einem Presseinterview
auf die Frage nach dem Zolibat kundtat: Ja, das sei etwas, das man so in Kauf
nehmen miisse.

Wo nicht einmal ein angstfreier Umgang mit dem Eros moglich erscheint,

der bei der akzeptierenden Selbstwahrnehmung als erotisch und sexuell ge-
pragter Person seinen Ausgang nehmen miisste, ist es geradezu utopisch, an
seine erschlieBende Integration in geistliches Leben zu denken. Es fehlt auf
diesem Felde weithin auch an einer Sprachfihigkeit, die Deutlichkeit und
Klarheit ermoglicht, ohne indiskret oder gar vulgir zu sein.
Dringend geboten wire auch, den angehenden Priestern nicht nur Wege zum
sinnhaften Erschliefen zolibatdren Lebens an sich zu 6ffnen, sondern auch
zu bedenken, wie ihnen zu helfen ist angesichts des Umstandes, dass das zo-
libatdre Leben weithin auch innerhalb der Gemeinden (also bei den Men-
schen, denen sie mit dieser Lebensform ja gerade besonders dienen wollen!)
nicht nur nicht als sinnvoll verstanden, sondern mitleidig belichelt und bes-
tenfalls als individuelle Marotte akzeptiert wird.

9. Schlussiiberlegung

Abschliefend noch einmal ein Blick auf das Problem, das den Ausgangs-
punkt dieser Uberlegungen bildete: Wie kann eine professionell-psycholgi-
sche Einflussnahme auf die ,,Diagnose* zur Eignung als Priesteramtskandi-
dat aussehen? Sie kann sicher nur dann konstruktiv sein, wenn sie sich strikt
im Rahmen des dieser Wissenschaft Zugénglichen bewegt; das ist nicht we-
nig, aber es ist auch nicht alles. Denn es ist altbekannt, aber immer wieder
neu in Erwédgung zu ziehen: Gott nimmt nicht nur die Fahigkeiten des Men-
schen in Dienst, sondern auch seine Unfihigkeiten, nicht nur seine Stirken,
sondern auch seine Schwichen. Und so sind ,,geistliche* und ,,weltliche®, al-
so in den Kategorien der Psychologie bestehende Kriterien fiir die Eignung
zum priesterlichen Dienst nicht einfach deckungsgleich. Allerdings stehen
sie auch nicht beziehungslos nebeneinander, sondern in einem dynamischen,
je individuell gelagerten Verhiltnis zueinander, das von der Kongruenz bis
zur Paradoxie reichen kann (vgl. Mt 11,25).

Dies zu wissen, ist eine der wesentlichen Voraussetzungen fiir den Psy-
chologen, der hier mitarbeiten soll. Freilich stellen sich auch sehr konkrete
Fragen: In welcher Weise soll das ,,Statement* eines Psychologen in die Aus-
wahl der Kandidaten einbezogen werden? Etwa in Gestalt eines Votums, das
dem Bischof gegeniiber nicht niher inhaltlich konkretisiert wird? Dann be-
stiinde die Gefahr, dass der Psychologe zur ,Letztinstanz* wird, die ent-



Karsten Erdmann 208

scheidet. Oder soll er ein ausfiihrliches Gutachten abgeben? Dies wird nicht
einfach sein, da es lingeren Kontakt voraussetzt (und dann immer noch von
grollen Unsicherheiten gekennzeichnet sein kann). Das konnte zu einer heil-
losen Verwirrung von Forum internum und Forum externum fiihren. Und
nicht zu vergessen: Psychologen konnen irren, in Diagnose wie in Prognose.
Wenn man diese Risikofaktoren beachtet und auf fihige Berater zuriick-
greift, ist es nicht ausgeschlossen, dass die Psychologie durchaus Erhellen-
des und Klirendes in Fragen der Eignung beizutragen hat. Doch sollte man
sich davor hiiten, der Wissenschaft hier eine iiberzogene Kompetenz zuzu-
schreiben (vgl. Gal 3,3!).

Die Hauptprobleme der Priesterausbildung liegen nicht allein in der Ge-
eignetheit oder Ungeeignetheit der Kandidaten, sondern in der Struktur bzw.
in ungenutzten Moglichkeiten dieser Ausbildung selbst.

Alle an der Priesterausbildung Beteiligten miihen sich nach Kriften dar-
um, auf diesem fiir die Zukunft der Kirche so wichtigen Feld das Mogliche
zu tun. Viele Veroffentlichungen aus unterschiedlichster Perspektive be-
schiftigen sich mit Spiritualitdt und Anthropologie des Priesters. Dennoch
ist keine Losung des Problems ,,Priesternachwuchs® abzusehen. Das Ge-
sprich iiber dieses Thema und die Suche nach erweiterten Perspektiven diir-
fen deshalb nicht abbrechen.



