
Paradoxien der Priesterausbildung
Karsten Erdmann, Anklam

Seit längerer Zeit erscheinen immer wieder Meldungen in der Presse und
auch in mancherlei kirchlichen Stellungnahmen, dass künftig bei der Aus-
wahl der Priesteramtskandidaten verstärkt psychologische Berater bzw. Gut-
achter hinzugezogen werden sollen. Verfolgt man die Entwicklungen, die
sich in unserer Kirche während der jüngsten Vergangenheit vollziehen, so
entsteht der Eindruck, hier solle womöglich eine „Notbremse“ gezogen wer-
den: Geraten gegenwärtig allzu viele Kandidaten, die sich im Nachhinein als
ungeeignet erweisen, in die Seminare? 

Nun ist gegen die Anwendung der Psychologie auch im Bereich der Pries-
terausbildung grundsätzlich nichts einzuwenden. Und um nicht in den Ver-
dacht fundamentalistischer Wissenschafts-, gar Intellektfeindlichkeit zu ge-
raten, sei angemerkt, dass die Psychologie für Vertreter des geistlichen Stan-
des von nicht zu unterschätzendem Nutzen sein kann – ja, besonders für sie
ist es manchmal geradezu befreiend, bei seelischen Problemlagen die sich
leicht einstellende spiritualistische Überhöhung, die oft gerade keine Aus-
wege zu weisen imstande ist, einmal wegzulassen und sich darauf zu besin-
nen, dass auch die Psyche des Priesters bzw. Seelsorgers nach den bekannten
Regulativen der menschlichen Seele „funktioniert“, dass sie von denselben
Irritationen, Neurosen, Anfälligkeiten bedroht ist wie die jedes anderen
Sterblichen auch. Doch wenn es um die Feststellung der Eignung zum Pries-
terberuf gehen soll – in welcher Weise soll die Psychologie da herangezogen
werden? 

Um auf die Problematik, die damit verbunden sein kann, hinzuweisen, sei
ein Beispiel angeführt: Es kann durchaus sein, dass ein junger Mann voller
unausgegorener „frommer Phantasien“, die vielleicht familieninduziert oder
sonst wie milieuverursacht sind, ins Priesterseminar eintritt. Eine Möglich-
keit wäre, dass er auf einen Weg regressiver, infantiler Religiosität gerät,
ständig vor sich selbst auf der Flucht, voller Skrupel und Verdrängungsme-
chanismen. Spätestens nach der Weihe wird dies zu offenen oder versteckten
Schwierigkeiten mit der priesterlichen Identität und im Dienst für Gott und
die Menschen führen. Eine andere Möglichkeit wäre, dass der Betreffende im
Laufe seiner Ausbildung das Glück erlebt, gute Freunde und geistliche bzw.
menschliche Begleiter zu finden, die ihm auf einen Weg zu persönlichem und
geistlichem Wachstum helfen – es gelingt ihm, ein authentisches, reifes
Glaubensleben aufzubauen und die anfangs infantile Religiosität auf authen-
tische Weise zu integrieren. Welche der beiden Möglichkeiten sich für den

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 196



Paradoxien der Priesterausbildung 197

Betreffenden im Laufe seiner Entwicklung ergibt – welcher Psychologe ver-
möchte das vorherzusehen?

Im Rahmen dieses Beitrages sollen, durchaus aus subjektiver Sicht, einige
kritische Punkte der gegenwärtigen Priesterausbildung betrachtet werden.
Denn es scheint, dass manche der Schwierigkeiten mit dem Priesternach-
wuchs, die bekanntermaßen bestehen, nicht allein durch die möglicherweise
komplizierten Persönlichkeiten der Kandidaten, sondern auch durch proble-
matische Verhältnisse in der Ausbildung selbst verursacht sind. Basis für die
hier vorgestellten Überlegungen sind eigene Erfahrungen im Seminar bzw.
Theologiestudium und Kontakte mit Theologiestudenten und Priesteramts-
kandidaten verschiedener Bistümer bzw. Fakultäten.

1. Theologiestudium

Zunächst sei ein kurzer Blick auf das „akademische“ Studium gerichtet. Das,
was hier weithin am meisten zu fehlen scheint, ist eine gründliche Ein-
führung in die Geschichte und Gegenwart christlicher Spiritualität. Das
scheint paradox – dennoch ist es so. Wohl gibt es das Fach Kirchengeschich-
te. Doch steht hier, wie es dem Wesen dieses Faches entspricht, die „äußere“
Entwicklung der Kirche in der jeweiligen Zeit im Mittelpunkt. Zwar spielen
auch spiritualitätsgeschichtliche Momente eine Rolle, aber doch eher akzi-
dentiell. Eine gründliche Kenntnis der verschiedenen Formen christlicher
Spiritualität in ihrer je eigenen inneren Logik, auch in ihrer je spezifischen
Wechselwirkung mit der jeweiligen Kultur wird kaum vermittelt. Dies ist
umso bedenklicher, als ohne solche Kenntnis auch eine wirkliche Informiert-
heit über das gegenwärtige spirituelle Lebens nicht möglich ist. Zur Illustra-
tion dessen, worum es geht, sollen einige Punkte benannt werden, die in ei-
nem solchen unerlässlichen Ausbildungsschwerpunkt vorkommen sollten
(sicher werden sie de facto auch in den Studiengängen der verschiedenen Fa-
kultäten behandelt – aber doch wohl bei weitem nicht mit der erforderlichen
Bündelung und Intensität): Spiritualität der großen Orden; verschiedene
Ausprägungen von Glaubensvollzug und Frömmigkeit; christliche Mystik;
Struktur des religiösen Lebens zu verschiedenen Zeiten (Barock, Mittelalter
etc.); Christentum und Kultur/Kunst; Besonderheit der Spiritualität der
christlichen Konfessionen (lutherische Orthodoxie, Pietismus, Spiritualität
der Ostkirchen); Prägungen christlicher Spiritualität der Gegenwart (geistli-
che Bewegungen, außereuropäische Ansätze christlicher Theologie, Formen
eines esoterisch beeinflussten Christentums); Christentum und Politik.

Bei alldem ginge es – dies kann nicht genug betont werden – nicht um
trockenes „akademisches“ Wissen, sondern um Kenntnisse, die unerlässlich

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 197



Karsten Erdmann 198

sind für den Priester und jeden anderen, der pastorale Pflichten in der Kirche
übernimmt, der ja in seinem Glaubensleben nicht nur für sich selbst verant-
wortlich ist, sondern auch der Gemeinde Wissen und Orientierung vermitteln
soll. Wie groß hier der Mangel ist, wird deutlich, wenn man das Unwissen
und die Hilflosigkeit registriert, mit der manche in der Pastoral Tätige rea-
gieren, wenn sie vor Ort mit bestimmten Ausformungen christlicher Spiritu-
alität und Frömmigkeit konfrontiert werden, die ihnen entweder gänzlich un-
bekannt sind oder deren Kenntnis sie allein den Medien oder allerlei halbse-
riösen Quellen verdanken – ob es die „Neuen geistlichen Bewegungen“ sind,
das Opus Dei, freikirchlich-pfingstliche Organisationen wie „Christen im
Beruf“ oder Synkretismen aus christlichem Glauben und Esoterik.

Und nicht zu vergessen: Auch die ganz persönliche Spiritualität des Pries-
ters kann sich nur formen, wenn er Anregungen „von außen“ bekommt, wenn
er sich wachen Sinnes durch die geistliche Landschaft der Zeit bewegt. Dazu
bedarf es jedoch solider Grundlagen, die in der Ausbildung gelegt werden
sollten.

2. Kenntnis anderer Religionen

Ein weiterer Punkt, der in der theologischen Ausbildung zurzeit als mangel-
haft anzusehen ist, ist der, dass im Laufe des Theologiestudiums  zu wenige
Kenntnisse anderer Religionen vermittelt werden, obwohl doch offensicht-
lich ist, wie nötig solches Wissen gegenwärtig ist. Auf drei Punkte sei hier
nur zum Beleg hingewiesen: In den vergangenen Jahren ist der Islam ins Zen-
trum allgemeiner Aufmerksamkeit in unserer Gesellschaft gerückt. Christ-
lich-islamischer Dialog ist ein wichtiges Thema in der katholischen und
evangelischen Kirche. Auch die problematischen Seiten islamischer bzw. is-
lamistischer Präsenz in unserer Gesellschaft bleiben in den christlichen Ge-
meinden nicht verborgen. Wer, wenn nicht der Theologe – ob Priester oder
Laie – sollte hier Information und Orientierung geben können? Reicht das
Wissen unserer Theologen – von einigen Spezialisten abgesehen – hierfür
aus?

Unterschwellig finden Elemente, etwa Reinkarnationsvorstellungen, die
aus – häufig verflachter und kommerziell überfremdeter – östlicher Religio-
sität in die christlichen Gemeinden hineindiffundieren, immer mehr An-
klang. Wer aber in der Kirche „weiß“ über diese Religiosität etwas, das über
das Niveau des pragmatisch für den Religionsunterricht Angelesenen hin-
ausginge? Oder: In manchen katholischen Gemeinden scheint es mittlerwei-
le zum Üblichen zu gehören, jüdische religiöse Vollzüge nicht nur kennen zu
lernen, sondern zu übernehmen; hierher gehört etwa das mancherorts schon

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 198



Paradoxien der Priesterausbildung 199

fast zur Tradition werdende „Pessach“ am Gründonnerstag. Wo sind die
Theologen (in den Gemeinden, nicht an den Fakultäten!), die offen und mit
fundiertem Wissen gerüstet diese Entwicklungen begleiten, reflektieren und
sich mit ihnen auseinandersetzen?

3. Verhältnis von Priesteramtskandidaten und Laienstudenten

Die Priesterausbildung ist keine Enklave innerhalb der Kirche – sie ist von al-
len Problemen mit geprägt, die es in unserer Kirche insgesamt gibt. So nimmt
es nicht wunder, dass auch das Verhältnis der Priesteramtskandidaten zu den
Laienstudenten mitunter nicht frei ist von Spannungen. Hier insbesondere
macht sich bemerkbar, dass es in der Kirche bisher nicht gelungen ist, den
Laien, die als kirchliche Mitarbeiter eine erhebliche Verantwortung im pas-
toralen Bereich tragen, einen geistlichen „Ort“ zuzuordnen, der ihnen die
Ausprägung einer positiven Identität ermöglicht, die eben nicht in erster Li-
nie von einem „Weniger“ im Gegenüber zum Priester definiert ist, was unge-
achtet aller gegenteiligen Bekundungen immer wieder geschieht und manch-
mal zu einem mehr oder weniger subtilen Feindbild oder doch zu Konkur-
renzverhalten führt. Diese „Ortlosigkeit“ äußert sich schon während der Aus-
bildung bisweilen in einer, häufig nicht einmal reflektierten, Animosität ge-
genüber den Priesteramtskandidaten (was sich dann später in den Gemeinden
fortsetzen wird), die einerseits mit Neid als verhätschelte Lieblingskinder der
Kirche angesehen, andererseits mit Herablassung als fremdbestimmte „Kas-
tenbewohner“ bemitleidet werden. Diese Problematik sollte nicht ignoriert,
sondern wahrgenommen und thematisiert werden – so könnte sie möglicher-
weise Ausgangspunkt produktiver Dialoge und des gemeinsamen Suchens
nach der Basis aller Theologie, dem dreifaltigen Gott sein. Übrigens sind
wechselseitige Animositäten dort am geringsten, wo eine Vielzahl persönli-
cher, individueller Kontakte gegenseitiges Verstehen ermöglicht. Gerade an
diesem Beispiel zeigt sich, wie sehr die priesterliche Ausbildung mit spiritu-
ell-strukturellen Fragen der Kirche insgesamt verbunden ist. Freilich steht im
Augenblick zu befürchten, dass sich im Zusammenhang mit den finanziellen
und strukturellen Problemen der Kirche diese Konflikte eher noch verschär-
fen werden. Umso wichtiger, sie nicht zu ignorieren.

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 199



Karsten Erdmann 200

4. Tiefgreifende Ambivalenz

Blicken wir nun auf die Ausbildung im Priesterseminar selbst. Denn es wäre
ja denkbar, dass das, was das akademische Studium nicht leistet – z.T. auch
gar nicht leisten kann –, möglicherweise im Seminar vermittelt wird.

Aus psychologisch-anthropologischer Sicht erscheint die übliche Struktur
des traditionellen Priesterseminars mehr denn je problematisch; es sei nur an
den empirisch deutlich zu verifizierenden Umstand erinnert, dass die Semi-
narzeit für manch einen Kandidaten in der persönlichen Reifung oft mangels
existentieller Herausforderungen eher ein retardierendes Moment als eine
Förderung bedeutet. Doch darauf soll hier nicht näher eingegangen werden –
denn gegenwärtig muss die Seminarstruktur der Priesterausbildung als gege-
bener Rahmen angesehen werden, nicht weil sie ein für allemal unveränder-
lich wäre, sondern weil im Augenblick außer experimentellen Ansätzen wohl
kein wirklich konkurrierendes und praktikables Modell zur Verfügung steht.
Doch auch innerhalb des herkömmlichen Modells besteht durchaus die
Chance manches zu verbessern. Dies allerdings nur, wenn die „strukturelle
Problematik“ durch höchstmögliche personale und inhaltliche Kompetenz
aufgefangen wird.

Was sind nun hauptsächliche kritische Punkte in der gegenwärtigen Pries-
terausbildung?

Als erstes fällt ein tiefer Widerspruch ins Auge, der kein Spezifikum der
Ausbildung allein ist, sondern die priesterliche Identität in der gegenwärti-
gen Phase der kirchlichen Entwicklung überhaupt betrifft – und sich demzu-
folge auch in der Ausbildung manifestiert, mit teilweise destruktiven Folgen.

Auf der einen Seite erwartet die Kirche von dem, der sich auf den Weg der
priesterlichen Existenz begibt, eine so weitgehende Verfügbarkeit, wie sie in
kaum einem anderen Beruf üblich ist – eine Verfügbarkeit, die nicht in mate-
rielle Not geraten lässt, aber doch in einer Weise in die persönliche Lebens-
gestaltung eingreift, wie es nach den Normen des kulturspezifischen Werte-
gefüges, in dem wir leben, durchaus unüblich und in deren Rahmen kaum zu
vermitteln ist. Mit der Forderung des zölibatären Lebens bringt die Kirche
zum Ausdruck, dass der priesterliche Weg der Nachfolge Christi etwas Be-
sonderes, in jeder Hinsicht Ungewöhnliches ist, an dem auch der Priester-
amtskandidat – wenn auch noch nicht in voller Verbindlichkeit –  schon An-
teil hat.

Gleichzeitig aber – und hier entsteht die Ambivalenz – wird auf allen Ebe-
nen der Ausbildung signalisiert: Der Priester ist heute nichts „Besonderes“,
er steht auf keinem „Sockel“, sondern hat, wenn auch kraft der Weihe auf
spezielle Weise, Anteil am gemeinsamen Priestertum aller Gläubigen. So
wird dem zukünftigen Priester die widersprüchliche Botschaft übermittelt:

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 200



Paradoxien der Priesterausbildung 201

„Du bist etwas Besonderes – aber etwas Besonderes bist Du nicht.“ Jeder, der
in der Entwicklungspsychologie erfahren ist, weiß, welch blockierende Wir-
kungen entstehen, wenn das Individuum – gerade in wichtigen Phasen seiner
Entfaltung – mit solch ambivalenten Signalen konfrontiert wird. Von einer
möglichen geistlichen Erschließung dieser Ambivalenz ist übrigens auch in
der Ausbildung wenig zu spüren.

Es scheint, dass heute allgemein eine gewisse Scheu davor herrscht, den
werdenden Priestern ein allzu starkes „Standesbewusstsein“ zu vermitteln,
so als fürchte man ein elitäres Selbstverständnis, was in der Tat nicht wün-
schenswert wäre. Diese Sorge ist jedoch im tiefsten unbegründet, denn wer
unter kompetenter Begleitung den Weg zum Priestertum geht und ernsthaft
die Nachfolge Jesu anstrebt, wird kaum in elitäres Standesdenken verfallen.

5. Notwendigkeit einer positiven Grundoption

Die Priesteramtskandidaten, die uns in unseren Seminaren begegnen, sind
zum großen Teil Menschen, die trotz ihres teilweise jugendlichen Alters ei-
nen erstaunlichen Grad an Reife und Reflektionsvermögen besitzen. Wie an-
fanghaft und noch unausgewogen auch immer, haben sie doch mit ihrer Ent-
scheidung den ernsthaften Willen bekundet, einen konsequenten Weg der
Nachfolge Christi einzuschlagen, einen nicht unbedingt üblichen und vom
Zeitgeist honorierten, sondern eher skeptisch bis abfällig betrachteten Weg –
wie trägt die Ausbildung diesem Umstand Rechnung? –, auch wenn sich im
Laufe der Jahre noch herausstellen muss, ob es im Einzelfall der richtige ist.
Eine solche Entscheidung verdient Achtung, die sich  in einer spürbar positi-
ven Grundoption gegenüber den Seminaristen äußern müsste. Eine solche
sollte sich nicht in verbalen Beteuerungen manifestieren, sondern in einer
tiefen – auch nonverbal signalisierbaren – Wertschätzung und Achtung für
Menschen, die bereit sind, auf den Ruf des Herrn hin „die Netze auszuwer-
fen“. Freilich lässt sich solche Wertschätzung und Achtung nicht „machen“,
sie darf auch nicht nur „herbeigeredet“ werden, sondern kann bei denen, die
mit der Priesterausbildung betraut sind, nur Ergebnis eines reifen Umgangs
mit der eigenen Berufung sein. Stattdessen aber herrscht oft eine Atmosphä-
re, die von Misstrauen und manchmal kleinlicher Skepsis gesättigt scheint.
Ein leitender Geistlicher eines Bistums, der mit Priesteramtskandidaten ar-
beitet, brachte vor einiger Zeit dem Autor gegenüber seine Haltung auf die
Formel, er hielte jeden prinzipiell für ungeeignet, bis dieser ihn vom Gegen-
teil überzeuge. Genau das scheint eine recht verbreitete Haltung zu sein, die
menschlich gesehen sogar verständliche Gründe haben mag – und sie ist zu-
tiefst destruktiv. Denn das damit verbundene Misstrauen teilt sich mit, ob es

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 201



Karsten Erdmann 202

nun explizit artikuliert wird oder nicht. Es löst oft gerade bei den intelligen-
testen und geistlich reifsten Priesteramtskandidaten die Neigung aus,  den of-
fiziellen Verantwortungsträgern der Ausbildung gegenüber nichts wirklich
Persönliches preiszugeben.

Etwas anderes kommt hinzu. Verursacht sicher durch die gegenwärtigen
strukturellen Unsicherheiten unserer Kirche scheint es, dass weithin ein
„funktionales“ Priesterbild dominiert. Vereinfacht gesagt: „Wir brauchen
Priester, um die Stellen zu besetzen“. Daraus kann leicht der Eindruck ent-
stehen, der Einzelne, der sich da anschickt, diesen Weg zu gehen, interessie-
re als solcher nicht. Bei einer solchen Erfahrung – und der Alltag lehrt, dass
dies wirklich geschieht – sind Vertrauen und Offenheit dahin.

6. „Jetzt“ und „Später“

Ein weiterer Punkt, der in der Seminarausbildung als problematisch anzuse-
hen ist, besteht in Folgendem: Fast alles im Seminarleben, insbesondere alles
Liturgische, wird  als Einübung ins priesterliche Leben, als Probe für später
deklariert. Obwohl daran ja zweifellos etwas Wahres ist, kann die Wirkung
fatal sein: Leicht bekommt dadurch alles Tun im Seminar, jede gehaltene Sta-
tio, jede gestaltete Liturgie einen merkwürdig attrappenhaften, „gespielten“,
letztlich von Sterilität geprägten Charakter. Dies wird noch verstärkt da-
durch, dass ja eigentlich im Seminar, wie nicht zu vermeiden, keine wirkliche
„Gemeinde“ als Adressat vorhanden ist. Bedenklich ist daran vor allem, dass
echtes geistliches Leben dadurch behindert statt ermöglicht wird, denn Got-
tesbegegnung geschieht immer im Jetzt, sie ist nicht für die Zukunft vorweg-
nehmbar. Und wenn dieses Jetzt gleichsam ausgeblendet und vom „Übungs-
charakter“ überlagert wird, wird Unersetzliches und Substantielles blockiert.
Vielleicht lässt sich das, was hier gemeint ist, am besten mit einem Vergleich
aus dem künstlerischen Bereich verdeutlichen: Ein Musikstudent, der auf
seinem Instrument übt, tut dies selbstverständlich mit dem Blick auf „spä-
ter“, auf seine angestrebte berufliche Tätigkeit. Aber in dem Augenblick, in
dem er sich mit dem Werk eines Komponisten auseinandersetzt, verschwin-
det jeder Gedanke einer auf die Zukunft gerichteten „Verzweckung“. Es gibt
nur den „Kairos“, die jetzt und hier erklingende Musik, die vollen Einsatz
fordert. Ähnlich ist es mit dem geistlichen Leben – Gotteserfahrung ge-
schieht immer im Jetzt, frühere kann man erinnern, aber nicht wieder „aktua-
lisieren“, spätere kann man erwarten, aber nicht vorwegnehmen.

Und was das „Einüben für später“ betrifft: Es scheint, dass manche wirkli-
che Problemlagen, denen der Priester später mit hoher Wahrscheinlichkeit
begegnen wird und die während der Ausbildung, da sie nicht vorwegnehmbar

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 202



Paradoxien der Priesterausbildung 203

sind, wenigstens gesprächsweise anvisiert werden sollten, im Ausbildungs-
programm überhaupt (noch) nicht angekommen sind. Ein Beispiel: Zur Spe-
zifik des priesterlichen Dienstes gehört es, dass er in einem weit höheren
Maße, als dies bei anderen Tätigkeiten der Fall ist, öffentlicher Beobachtung
unterliegt. Alles, was der Priester tut, in der Liturgie, im Pfarrhaus, in den
verschiedenen Gruppen der Gemeinde usw. wird beobachtet, registriert und
– nicht immer freundlich – kommentiert. Da heute auch kein Standesdenken
den Priester gleichsam in einen „Schutzraum“ stellt, fällt die Kritik häufig
recht hart aus, zumal heute zu den Kriterien, nach denen ein Priester als „gut“
oder „schlecht“ bewertet wird, häufig an vorderer Stelle seine Fähigkeit
gehört, es mit den verschiedensten Gliedern und Gruppen der Gemeinde „gut
zu können“. Niemand kann eine solche Erwartung im eigentlichen Sinne er-
füllen – denn auch der beste Priester kann nicht allen Hoffnungen, die in ihn
gesetzt werden, entsprechen. Es wird notgedrungen Lücken geben, Enttäu-
schungen, Missverständnisse. Dies ist insofern kein Mangel, als die Kontin-
genz des Menschlichen, das bleibend Fragmentarische der Persönlichkeit,
letztlich auch Bedingung für die Transzendenzoffenheit ist und damit zu den
Grundvoraussetzungen des geistlichen Lebens gehört. Nicht wenige jüngere
Priester, die nicht darauf vorbereitet sind, dass solche Erfahrungen zur Nor-
malität gehören (und erst durch solche Akzeptanz ist ein konstruktiver Um-
gang damit möglich), verfallen oft in zwei Fehlhaltungen: Entweder „schot-
ten sie sich ab“, geben nichts Persönliches mehr preis und neigen dazu, eine
schützende – aber auch blockierende – Mauer der Distanz aufzubauen, oder
sie versuchen, es allen recht zu machen – was gar nicht funktionieren kann,
da die Erwartungen gegenüber dem Priester selbst innerhalb einer Gemeinde
oft völlig verschieden sind.

Allgemein ist festzustellen, dass in der Ausbildung viel zu wenig Gewicht
gelegt wird auf die Entwicklung der Fähigkeit, mit Widerständen umzuge-
hen, Angefragtsein zu integrieren, auch „Nein“ sagen zu können, Durchset-
zungsvermögen zu entwickeln. Der stromlinienförmige Konformismus, der
häufig genug in der Priesterausbildung mit geistlichem Gehorsam verwech-
selt wird (obwohl ihn Welten davon trennen) und den Lebensmodus manch
eines Seminaristen bestimmt, dürfte zu den Haltungen gehören, die für die
Kirche der Gegenwart am wenigsten nützlich sind.

7. Die zentrale Paradoxie 

Wo liegt nun in der Priesterausbildung der eigentliche „wunde Punkt“? Er
liegt, so scheint es, im Mangel, eine wirklich lebbare Spiritualität vermitteln
zu können. 

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 203



Karsten Erdmann 204

Worum geht es im geistlichen Leben des Seminars? Es geht zentral darum,
dem Einzelnen Möglichkeiten aufzuzeigen, authentisches geistliches Leben
im Kontext der Kirche zu „erlernen“. Dass der Begriff „erlernen“ hier mit An-
führungszeichen versehen ist, deutet schon auf ein Problem – denn in einer tie-
fen und sehr grundsätzlichen Weise gibt es nichts zu erlernen im Sinne des
Tuns, es gibt nur die Indifferenz im ignatianischen Sinn, das Ganz-und-gar-Of-
fensein auf das hin, was Gott wirken will. Freilich ist diese Indifferenz nicht
einfach irgendwann „da“, und insofern gibt es für das geistliche Leben wirklich
viel zu lernen. Eben hier liegt vieles im Argen, was veränderungsbedürftig ist.

In erster Linie darf das geistliche Leben eines Priesterseminars nicht auf
die Daseinsform des Priesters zentriert sein. Das klingt paradox und bedarf
deshalb der Erläuterung. 

Im Seminar sind junge und etwas ältere Menschen, für die es um die
Klärung ihrer persönlichen Berufung vor Gott geht. Sie haben den priesterli-
chen Dienst im Blick, aber es ist im Einzelfall noch offen, ob dies ihr Weg
einmal sein wird, denn zum einen ist der Eintritt ins Seminar als solcher noch
kein Zeichen einer echten Berufung zum Priesteramt, sondern der Beginn ei-
nes Klärungsprozesses auf dem Weg dahin, zum anderen gibt es für alle
Christen letztlich nur ein Ziel, das sich in verschiedenen Diensten und Stel-
lungen im Ganzen der Kirche verwirklichen kann: die Berufung zur Heilig-
keit. „Heiligkeit“ verstanden nicht als weltverneinende (falsche) Aszese,
sondern als gänzliches Hingegebensein an den Willen und Plan Gottes. Die
Theologie des geistlichen Lebens kennt viele Traditionen, die in diese Rich-
tung blicken und auch für die Lösung der uns bewegenden Probleme von Be-
deutung sein können; z.B. die Lehre von der „zweiten Bekehrung“. Gerade
diese Tradition, von der die meisten heutigen Seminaristen nicht einmal
gehört haben dürften, könnte eine praktikable Grundlinie spiritueller Pro-
grammatik für ein Priesterseminar sein. Deshalb muss es im Seminar vor al-
lem darum gehen, Wege zu einer authentischen, eigenen Gotteserfahrung zu
ermöglichen – ganz gleich, ob im Einzelfall am Ende der Seminarzeit der
weitere Weg zum priesterlichen Dienst steht oder nicht. Erst in zweiter Linie
kann es darum gehen, priesterliche Spiritualität „einzuüben“. Dieser Punkt
ist äußerst wichtig – denn erst, wenn im Zentrum aller geistlichen Bemühun-
gen die „Heiligkeit“ als Von-Sich-Selbst-Wegblicken-Zu-Gott steht, kann
die notwendige Gelassenheit entstehen, die das Wachsen priesterlicher Beru-
fungen von jedem inneren und äußeren Druck befreit. 
Noch ein anderer Aspekt ist wichtig: Es kann geschehen, dass, wenn in erster
Linie das „Einüben priesterlichen Lebens“ betont wird, Gott selbst sozusa-
gen zum „Erfüllungsgehilfen“ dieses Ziels, also letztlich vom Zweck zum
Mittel degradiert wird; was wiederum Ursache für die oft tiefe „Unechtheit“
dessen sein kann, was im Seminar geschieht.

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 204



Paradoxien der Priesterausbildung 205

Geistliche Ausbildung im Priesterseminar muss im durchaus sokratischen
Sinne einen mäeutischen Ansatz haben, oder anders ausgedrückt, sie muss
subsidiär sein. Denn letztlich verfolgt sie ein paradoxes Ziel: Sie will etwas
bewirken, das nicht bewirkt werden kann – d.h., es geht darum, Bedingun-
gen, Voraussetzungen, Offenheiten zu schaffen, auf deren Grundlage dann
das Eigentliche geschehen kann. Das erfordert von denen, die damit betraut
sind, ein tiefes Wissen um die Vorläufigkeit und Begrenztheit des eigenen
„Machenkönnens“, ist also eine enorme Herausforderung an geistliche Reife
und wirkliche Demut derjenigen, in deren Händen die Ausbildung liegt.
Grundlegendes Ziel der Ausbildung sollte es sein, das Objektive des Glau-
bens der Kirche den Priesteramtskandidaten so zu erschließen, dass daraus in
einem Prozess der Transformation subjektive Evidenzen werden. Dies ist ein
spannungsvoller, auch risikoreicher Vorgang, da er sich, wenn er zu authen-
tischen Ergebnissen führen soll, der subjektiven Realität der einzelnen Per-
sönlichkeiten stellen muss, ja, ihrer unabdingbar bedarf. Nur wenn die sub-
jektive Substanz ins Spiel kommt als wertvollster „Rohstoff“ der Begegnung
mit Gott, und wenn diese personale Substanz als Reichtum, als positive
Größe begriffen wird, werden auch die „Resultate“ überzeugen – nur so führt
der Weg zu Persönlichkeiten, denen die Balance zwischen kirchlichem Auf-
trag, individueller Spiritualität und personaler Integrität gelingt.

8. Zölibat als Thema der Ausbildung

Wie kritisch die „innere“ Lage der Priesterausbildung im Augenblick ist,
wird deutlich, wenn der Blick auf einen wesentlichen Punkt priesterlicher
Existenz bzw. seinen Stellenwert in der Ausbildung fällt, der außer- wie in-
nerhalb der Kirche (ob zu Recht oder nicht) als Paradigma priesterlichen Le-
bens angesehen wird: den Zölibat.

Man sollte erwarten, dass dieser Bereich des priesterlichen Lebens in der
Ausbildung des Seminars besonders sorgsam und auf eine Weise angespro-
chen wird, der seiner Bedeutung Rechnung trägt. Denn es dürfte klar sein,
dass der priesterliche Zölibat heute nur lebbar ist, wenn er aus einer elemen-
taren geistlichen Motivation heraus angestrebt wird, aus einer Motivation
gleichwohl, die aus einer subjektiv evidenten Erschließung heraus erfolgt
und zugleich auch Ergebnis eines menschlichen Reifeprozesses ist. Eine sol-
che Erschließung zu ermöglichen, sollte Ziel der Ausbildung sein. In einem
erschreckenden Kontrast hierzu steht der Umstand, dass der Zölibat in der
Priesterausbildung, von Ausnahmen abgesehen, weithin schlicht und einfach
beschwiegen wird, und wenn nicht dies, so wird er doch oft auf eine Weise
thematisiert, die wenig hilfreich für den zölibatären Lebensvollzug ist. Es

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 205



Karsten Erdmann 206

entsteht der Eindruck, als wüssten manche der mit der Priesterausbildung
Befassten dazu einfach nichts Sinnvolles, geistlich Erschließendes (mehr?)
zu sagen. Wenn vom Zölibat die Rede ist, dann oft in dem Sinne, dass das
ehelose Leben frei mache zum Dienst an der Gemeinde – eine quasi sozial-
kommunikative Begründung, die psychologisch-anthropologisch fragwürdig
ist, und die auch kaum weit genug reichen dürfte, heute jungen Menschen ei-
ne Option für diese Lebensform nahe zu legen. Damit hängt zusammen, dass
der Bereich des Erotisch-Sexuellen, der ein naturales und soziales Grund-
konstitutivum des Menschseins darstellt und der beim Thema „Zölibat“
natürlich von Bedeutung ist,  in der ganzen Ausbildung selten oder überhaupt
nicht angesprochen wird. Man mag nun einwenden, dies berühre einen Punkt
von solcher Intimität, dass er nur im Rahmen der individuellen geistlichen
Begleitung der Seminaristen thematisiert werden könne. Die Erfahrung lehrt
jedoch, dass Sexualität selbst hier selten zur Sprache kommt – in krassem
Gegensatz zu ihrer tatsächlichen Bedeutung für den Einzelnen. Dies ist fatal.
Denn durch dieses Beschweigen wird mit der Boden bereitet für die er-
schreckenden Kommunikationsschwierigkeiten mancher Priester, für eine
tiefe innere Isolation, in die schon die angehenden Priester häufig geraten.
Und noch mehr: Gerade in diesem Bereich müsste der Grund gelegt werden
für einen angstfreien Umgang mit sich selbst. Bedenkt man, wie wesentlich
für die Gesamtkonstitution einer Persönlichkeit die Integration des Eros ist,
erscheint es verhängnisvoll, in welchem Maße dieser Punkt in der Priester-
ausbildung ignoriert wird. Wie wenig die in der Ausbildung erfolgende The-
matisierung des Zölibats den tatsächlichen Gegebenheiten der Welt, in der
wir ja leben, Rechnung trägt, zeigt sich z.B. an dem Umstand, dass immer
wieder vom „ehelosen“ Leben die Rede ist, so, als gäbe es nur die Alternati-
ve „Ehe oder Zölibat“. Die Wirklichkeit unserer Welt, der sich die Kirche
stellen muss, sieht bekanntlich anders aus. Es ist kein Geheimnis – und seit
den Vorgängen im Seminar von St. Pölten ist von vielen mehr oder weniger
kompetenten Seiten dieser Umstand wieder nachdrücklich bis zum Über-
druss hervorgehoben worden –, dass ein nicht geringer Teil der Priesteramts-
kandidaten und der späteren Priester homosexuell veranlagt ist. Dies dürfte,
für sich genommen, noch kein besonderes Problem sein, denn auch für den
Homosexuellen sind die anthropologisch-naturalen Anforderungen des zöli-
batären Lebens keine grundsätzlich anderen als für den Heterosexuellen. Ein
Problem entsteht daraus, dass diesen Priesteramtskandidaten in der Ausbil-
dung kein Weg eröffnet wird, ihren Eros konstruktiv zu integrieren. Die
Schwierigkeit liegt weniger in der kirchlichen Stellung zur Homosexualität
an sich als im mangelnden Bewusstsein für die Situation und in einer tiefen
Unsicherheit, sich ihr zu nähern.

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 206



Paradoxien der Priesterausbildung 207

Als Ergebnis dieser Situation kommt es dann zu solchen Positionen, wie
sie vor einiger Zeit ein gerade geweihter Priester in einem Presseinterview
auf die Frage nach dem Zölibat kundtat: Ja, das sei etwas, das man so in Kauf
nehmen müsse.

Wo nicht einmal ein angstfreier Umgang mit dem Eros möglich erscheint,
der bei der akzeptierenden Selbstwahrnehmung als erotisch und sexuell ge-
prägter Person seinen Ausgang nehmen müsste, ist es geradezu utopisch, an
seine erschließende Integration in geistliches Leben zu denken. Es fehlt auf
diesem Felde weithin auch an einer Sprachfähigkeit, die Deutlichkeit und
Klarheit ermöglicht, ohne indiskret oder gar vulgär zu sein.
Dringend geboten wäre auch, den angehenden Priestern nicht nur Wege zum
sinnhaften Erschließen zölibatären Lebens an sich zu öffnen, sondern auch
zu bedenken, wie ihnen zu helfen ist angesichts des Umstandes, dass das zö-
libatäre Leben weithin auch innerhalb der Gemeinden (also bei den Men-
schen, denen sie mit dieser Lebensform ja gerade besonders dienen wollen!)
nicht nur nicht als sinnvoll verstanden, sondern mitleidig belächelt und bes-
tenfalls als individuelle Marotte akzeptiert wird.

9. Schlussüberlegung

Abschließend noch einmal ein Blick auf das Problem, das den Ausgangs-
punkt dieser Überlegungen bildete: Wie kann eine professionell-psycholgi-
sche Einflussnahme auf die „Diagnose“ zur Eignung als Priesteramtskandi-
dat aussehen? Sie kann sicher nur dann konstruktiv sein, wenn sie sich strikt
im Rahmen des dieser Wissenschaft Zugänglichen bewegt; das ist nicht we-
nig, aber es ist auch nicht alles. Denn es ist altbekannt, aber immer wieder
neu in Erwägung zu ziehen: Gott nimmt nicht nur die Fähigkeiten des Men-
schen in Dienst, sondern auch seine Unfähigkeiten, nicht nur seine Stärken,
sondern auch seine Schwächen. Und so sind „geistliche“ und „weltliche“, al-
so in den Kategorien der Psychologie bestehende Kriterien für die Eignung
zum priesterlichen Dienst nicht einfach deckungsgleich. Allerdings stehen
sie auch nicht beziehungslos nebeneinander, sondern in einem dynamischen,
je individuell gelagerten Verhältnis zueinander, das von der Kongruenz bis
zur Paradoxie reichen kann (vgl. Mt 11,25).

Dies zu wissen, ist eine der wesentlichen Voraussetzungen für den Psy-
chologen, der hier mitarbeiten soll. Freilich stellen sich auch sehr konkrete
Fragen: In welcher Weise soll das „Statement“ eines Psychologen in die Aus-
wahl der Kandidaten einbezogen werden? Etwa in Gestalt eines Votums, das
dem Bischof gegenüber nicht näher inhaltlich konkretisiert wird? Dann be-
stünde die Gefahr, dass der Psychologe zur „Letztinstanz“ wird, die ent-

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 207



Karsten Erdmann 208

scheidet. Oder soll er ein ausführliches Gutachten abgeben? Dies wird nicht
einfach sein, da es längeren Kontakt voraussetzt (und dann immer noch von
großen Unsicherheiten gekennzeichnet sein kann). Das könnte zu einer heil-
losen Verwirrung von Forum internum und Forum externum führen. Und
nicht zu vergessen: Psychologen können irren, in Diagnose wie in Prognose.
Wenn man diese Risikofaktoren beachtet und auf fähige Berater zurück-
greift, ist es nicht ausgeschlossen, dass die Psychologie durchaus Erhellen-
des und Klärendes in Fragen der Eignung beizutragen hat. Doch sollte man
sich davor hüten, der Wissenschaft hier eine überzogene Kompetenz zuzu-
schreiben (vgl. Gal 3,3!).

Die Hauptprobleme der Priesterausbildung liegen nicht allein in der Ge-
eignetheit oder Ungeeignetheit der Kandidaten, sondern in der Struktur bzw.
in ungenutzten Möglichkeiten dieser Ausbildung selbst. 

Alle an der Priesterausbildung Beteiligten mühen sich nach Kräften dar-
um, auf diesem für die Zukunft der Kirche so wichtigen Feld das Mögliche
zu tun. Viele Veröffentlichungen aus unterschiedlichster Perspektive be-
schäftigen sich mit Spiritualität und Anthropologie des Priesters. Dennoch
ist keine Lösung des Problems „Priesternachwuchs“ abzusehen. Das Ge-
spräch über dieses Thema und die Suche nach erweiterten Perspektiven dür-
fen deshalb nicht abbrechen.

196-208  21.4.05  10:11 Uhr  Seite 208


