
Bilder als Visionen des Heils (Teil I)
Bernhard Maurer, Freiburg

Nach dem ersten Kapitel der Bibel beginnt die Weltgeschichte damit, dass
Gott spricht. Die Schöpfung geschieht durch Gottes Wort. So lehrt die so ge-
nannte Priesterschrift, zu deren Überlieferungen das erste Kapitel des Bu-
ches Mose gehört. Auch in vielen anderen Texten der Bibel kommt die Ge-
wissheit zum Ausdruck, dass Gott redet. Sein Wort schafft Wirklichkeit. Am
Ende des Buches Jesaja heißt es, dass sich der Herr hören lasse bis an das En-
de der Welt (Jes 62,11). Die Götter der Nachbarvölker sind stumm; aber Is-
raels Gott redet! Der Glaube Israels beruht nicht auf dem Sehen, sondern auf
dem Hören; denn Gott lässt sich nicht von Angesicht schauen. Das Geschaf-
fene kann nicht das Ungeschaffene erblicken. Mose musste einsehen, dass
kein Mensch leben wird, der Gott unmittelbar sieht (Ex 32,20). Gott schützt
aber die Identität des Menschen, wenn er in seiner Herrlichkeit vorübergeht.
In seiner Gnade hält Gott seine Hände über den Menschen; erst wenn er vor-
über ist, kann der Mensch ihn erkennen. Er schafft dem Menschen Raum, da-
mit er leben kann. Darum kann der Mensch auch nur im nachhinein von Gott
reden und seine Erfahrungen mit ihm bezeugen. Erst in der Vollendung am
Ende der Zeit werden die Menschen, die Gott dienen, sein Angesicht schau-
en (vgl. Offb 22,3f.).

1. Vom Hören zum Schauen

„Höre Israel!“, so beginnt einer der wichtigsten Sätze des Alten (Ersten) Tes-
tamentes, den jeder fromme Jude kennt: „Höre Israel, der Herr, unser Gott, ist
der einzige Gott! Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Her-
zen, aus deiner ganzen Seele und mit all’ deiner Kraft“ (Dtn 6,4f.). Immer
wieder rufen die Propheten dem Volk zu: „So spricht der Herr!“ (zum Bei-
spiel Jes 1,18; 43,1; Jer 31,31; Hes 5,5; Hos 2,23; Joel 2,12; Amos 1,3; Micha
3,5). Das Sehen der Blinden wird als messianische Erfüllung der propheti-
schen Zukunftserwartung verstanden (Jes 35,5; vgl. Mt 11,5); dann wird
auch das Volk, das im Finstern wandelt, ein großes Licht schauen (Jes 9,1).
Erst im Neuen (Zweiten) Testament wird von der Erscheinung des Wortes ge-
sprochen, durch das alles geworden ist, und das jeden Menschen erleuchtet:
Im Johannes-Evangelium wird Jesus von Nazareth als das Fleisch geworde-
ne Wort bezeichnet (Joh 1,1ff.). Das Wort Gottes wird in Jesus und dessen
Geschichte sichtbar. „In ihm war das Leben, und das Leben war das Licht der

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 209



Menschen“ (Joh 1,4). Aber „das Licht scheint in der Finsternis, und die Fins-
ternis hat es nicht begriffen“ (1,5). „Siehe, das ist Gottes Lamm“, ruft Johan-
nes der Täufer aus, als Jesus zu ihm kommt (1,29). 

Das Hören hat im Abendland besondere Bedeutung bekommen: „Höre“,
so beginnt die Regel des heiligen Benedikt von Nursia1, dessen Orden nach
der Völkerwanderung zu den tragenden Kräften der Kultivierung des Abend-
landes gehörte. Ein Beispiel aus der Reformationszeit zeigt, welche Bedeu-
tung das Wort für die reformatorische Bewegung hatte: „Das Christentum
muss allein seinen Bestand im Hören des Wortes Gottes haben.“2 Diese star-
ke Betonung des Wortes und des Hörens ist vielleicht kennzeichnend für die
Bedeutung sprachlich-kognitiver Strukturen im westlichen Christentum, die
zu einer intellektuellen Durchdringung der Glaubensbotschaft führte, zu-
gleich jedoch im Laufe der Geschichte die ganzheitlich-leibliche Erfahrung
des Glaubens auf die Objektivation seiner Inhalte im Bewusstsein reduzierte.
Zumindest in der akademischen Theologie rangierten die Scholastik vor der
Mystik und das Hören vor dem Sehen. Allerdings lässt sich umgekehrt fra-
gen, ob nicht auch ein enger Zusammenhang besteht „zwischen dem ausge-
prägten Ikonenkult einerseits und einer im Verhältnis zur christlichen Theo-
logie des Westens relativ starren theologischen Grundhaltung“, wie Friedrich
Johannsen vermutet.3 Da jedoch die Kräfte der Imagination in der menschli-
chen Psyche tiefer wurzeln und früher erwachen als die des rationalen Den-
kens, ist die Kritik an der folgenschweren Intellektualisierung der Glaubens-
wahrheit nicht von der Hand zu weisen. 

Immerhin ist auch in der Bibel vom Schauen die Rede. Das Licht wird ge-
schaffen, und das Licht sehen heißt Leben (vgl. Ps 49,20). Gottes Güte will
mit allen Sinnen wahrgenommen werden: „Sehet und schmecket, wie freund-
lich der Herr ist“, ruft der Beter des Psalms aus (Ps 34,9). Allein die Wahr-
nehmung des Lichts ist Gnade. Nur im ungeschaffenen Licht Gottes erkennt
der Mensch das geschaffene Licht: „In deinem Licht sehen wir das Licht“,
betet der Psalmist (Ps 36,10). Im Buch der Sprüche heißt es: „Das Ohr zum
Hören, das Auge zum Sehen, beide hat der Herr gemacht“ (Spr 20,12), und
wenig später steht: „Eine Leuchte des Herrn ist des Menschen Geist; die geht
durch alle Kammern des Leibes“ (20,27).4 Aus der Zeit der beginnenden Er-
füllung, von der das Neue Testament erzählt, wird darum das Wort Jesu über-

Bernhard Maurer 210

1 Regula Benedicti, prol. 1 „obsculta“ (CSEL 75,1).
2 Vgl. M. Luther, Vorlesung über Jesaja (1527–29). Weimar 1902 (D. Martin Luthers Werke.
Kritische Gesamtausgabe; 25), 99,33f. 
3 Du sollst dir kein Bildnis machen, in: F. Johannsen (Hrsg.), Religion im Bild. Visuelle Medi-
en im Religionsunterricht. Göttingen 1981, 19.
4 Der Vers ist der Luther-Bibel entnommen; in der die Jerusalemer Bibel steht: „Des Menschen
Odem ist eine Leuchte Jahwes; er durchforscht alle Räume des Leibes“.

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 210



liefert: „Selig sind eure Augen, weil sie sehen und eure Ohren, weil sie
hören“ (Mt 13,16).

In diesem Zusammenhang sind auch die Visionen zu erwähnen. Nicht nur
im Alten Testament gibt es Berichte von Visionen, die Propheten hatten. Am
bekanntesten und in die Liturgie der Kirche eingegangen ist das Dreimal-
Heilig aus der Vision des Propheten Jesaja (6,1ff.). Auch im Neuen Testa-
ment wird von verschiedenen Visionen erzählt. Zu den ältesten Geschichten
gehört die Verklärung Jesu, die Petrus, Jakobus und Johannes miterleben,
und von der die drei synoptischen Evangelien berichten (Mk 9,2–13 par). Jo-
sef Sudbrack spricht von einer „Schlüsselszene der mystischen Theologie“.5

Im Johannes-Evangelium bedeutet Sehen nicht ein äußeres Anblicken, son-
dern eigentlich mit dem inneren Auge Schauen, und das ist Glauben. Wer Je-
sus (richtig) sieht, sieht den, der ihn gesandt hat. Er ist als Licht in die Welt
gekommen, damit der, der an ihn glaubt, nicht in der Finsternis bleibt (Joh
12,45f.; 14,9). Mit dem Kommen des Lichts vollzieht sich die Scheidung
zwischen Blinden und Sehenden. Jeder ist gefragt, „ob er zu diesen oder je-
nen gehören will, ob er seine Blindheit anerkennen und von ihr befreit wer-
den, oder ob er sie leugnen und in ihr verharren will.“6

Auch die Bekehrung des Paulus war mit visionären Ereignissen verbun-
den. Die Apostelgeschichte ist ein Zeugnis der visionären Führung der Urge-
meinde durch den Heiligen Geist. Während das Hören immer mittelbar ge-
schieht und der Mensch das Gehörte in seinem Gehirn in sprachliches Ver-
stehen umsetzen muss, vollzieht sich das Sehen stets unmittelbar. Das Bild
fällt durch den Gesichtssinn der Augen direkt in die menschliche Seele ein,
oder es steigt unmittelbar aus deren Tiefe herauf. In der Schau begegnet der
Person das Geschaute in einer geistigen Wirklichkeit und erschließt sich un-
mittelbar. Gerade darum müssen aber auch die Geister unterschieden werden
können; denn nicht alles Geschaute ist göttlich. 

Israel sollte sich nicht nur wegen der Möglichkeit des magischen Miss-
verständnisses keine Bilder von Gott machen. Es gibt auch einen »theoreti-
schen« Götzendienst. Auch die Theoria der Griechen kann verführerisch und
unwahr sein. Auch die Anschauung des theoretischen Gottes - und Gott heißt
griechisch „theós“ – kann Ausdruck menschlicher Selbsttäuschung und Pro-
jektion sein. Es ist daher verständlich, dass die christliche Kulturgeschichte
zunächst wegen dieses möglichen Missverständnisses des Bildes geprägt ist
durch die Skepsis gegenüber Visionen und Bildern, dann aber in der moder-
nen Zeit wegen der Schwierigkeiten mit dem Gottesverständnis weithin ganz
auf Gottesbilder verzichtet. In diesem Zusammenhang ist bemerkenswert,

Bilder als Visionen des Heils (Teil I) 211

5 J. Sudbrack, Meditation. Theorie und Praxis. 2. Aufl., Würzburg 1971, 141ff.
6 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments. 2. Aufl., Tübingen 1954, 371.

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 211



dass damit auch die Darstellung des Menschen in der modernen Kunst pro-
blematisch geworden und in den Hintergrund getreten, oder zumindest
äußerst subjektiven und schwer vermittelbaren künstlerischen Äußerungen
preisgegeben ist; denn „solange Gott selbst nicht als Letzter in Sicht kommt,
muss der Mensch sich im ästhetischen Gebilde auch existentiell selbst be-
haupten“, schreibt Hans-Eckehard Bahr.7

2. Religion und Kunst

In lebendigen Kulturen, deren Teilbereiche sich nicht als Subsysteme ver-
selbständigt haben, bilden Religion und Kunst als gestaltetes religiöses Erle-
ben eine Einheit: Das gilt natürlich besonders im Blick auf die Rituale und
den Kult als Fest, das das alltägliche Leben prägt und die Wurzel ist, aus der
die Kräfte zur Gestaltung des Alltags kommen.8 Darum lässt sich der Satz
auch umkehren: Religion ist Kunst, und als Gestaltung der Religion ist Kunst
nicht eine Teilfunktion der menschlichen Kultur, sondern sie ist mit der Reli-
gion als Grund der Kultur verbunden. Wahre Religion ist ästhetisch. Der In-
halt oder Gegenstand der Kunst ist Religion, ihre Funktion ist Kommunika-
tion. Die religiöse Kunst macht das Unsichtbare sichtbar; sie sagt Unsagba-
res an. Das Unsichtbare ist das Heilige, das Ganze, das bedrohlich und be-
glückend Hintergründige. Es ist im Sinne einer Definition des Heiligen von
Rudolf Otto die im Tiefsten erschütternde und in Anspruch nehmende Wirk-
lichkeit.9 Um die Gestaltung dieser Wahrheit ringt die Kunst. 

Die Kunst bedient sich wie die Religion des Symbols. Im Symbol gehen
Offenbarung und Verhüllung ineinander über. Im Unterschied zum digitalen
naturwissenschaftlichen Zeichen, das für rational eindeutig definierte Inhal-
te steht, ist das Symbol analog zu verstehen; es vermittelt als lebendiges
Symbol rational nicht eindeutig festlegbare Wirklichkeit. Allem wohnt ein
Geheimnis inne: Farben, Formen, Töne, Gesten, Bewegungen und Sprachen,
die ganze Welt und alles Leben können Symbole sein.10 Das Verständnis der
Symbole setzt voraus, dass Kunst im Zusammenhang mit den geschichtli-

Bernhard Maurer 212

7 H.-E. Bahr, Theologische Untersuchung der Kunst. Poiesis. München, Hamburg 1965, 8.
8 J. Pieper, Über das Phänomen des Festes. Opladen 1963; vgl. zum Folgenden auch G. van der
Leeuw, Vom Heiligen in der Kunst. Gütersloh 1957.
9 R. Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum
Rationalen. München (1917) 1970. 
10 Ph. Rech, Inbild des Kosmos. Eine Symbolik der Schöpfung; 1. Salzburg, Freilassing 1966,
52ff.;  P. Tillich, Die Frage nach dem Unbedingten. Schriften zur Religionsphilosophie. Stutt-
gart 1964 (Gesammelte Werke; 5), 196ff.: Das religiöse Symbol (1930); K.D. Nörenberg,
Analogia imaginis. Der Symbolbegriff der Theologie Paul Tillichs. Gütersloh 1966; P.
Schwarz, Analogia Imaginis. Göttingen 1981.

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 212



chen und kulturellen Bedingungen menschlichen Lebens in der Welt gesehen
wird. Das Kunstwerk existiert nicht zeitlos an sich, sondern es gewinnt durch
Anschauung seine Bedeutung.

Das gilt natürlich auch vom Christentum und der durch dieses geprägten
Kultur. Gewiss entstand das Christentum auf dem Boden anderer Kulturen
und Religionen; zu denken ist vor allem an das Judentum und den Hellenis-
mus. Aber mit seiner Botschaft von dem gekreuzigten und auferstandenen
Christus als dem Kyrios und Mensch gewordenen Gott hat es einen wesent-
lich neuen und im Grund unüberholbaren Akzent gesetzt, der in vielfacher
Weise in der Geschichte des christlichen Abendlandes zum Ausdruck ge-
kommen ist. Kaum ein anderer Mensch hat so wie Jesus von Nazareth die
westliche Kulturgeschichte bald zwei Jahrtausende hindurch geprägt. Über
die Hälfte der Menschheit orientiert ihren Kalender an dieser Geburt. Wie
auch immer der einzelne zu Jesus und dessen Geschichte steht, an dieser Tat-
sache kommt er nicht vorbei. Daher überrascht es nicht, dass Jesus Christus
auch für die christliche Kunst eine große Bedeutung hat.11

Die Verbindung von Christentum und Kunst ist jedoch keineswegs unpro-
blematisch. Die junge christliche Gemeinde hat sich zunächst strikt an das
alttestamentliche Bilderverbot gehalten und keine bildliche Darstellung
überliefert. Diese Bilderlosigkeit war nicht nur ein äußeres Moment, durch
das sich das Christentum wie schon das Judentum und später auch der Islam
vom Bilderkult anderer Religionen unterschied, sondern sie brachte auch ei-
ne wesentliche Verinnerlichung des Gottesverständnisses mit sich, die von
jeder äußeren Darstellung abgelöst und unabhängig war. Sie konzentrierte
sich auf die Sprache und vergeistigte den Gottesglauben in einer heute wohl
kaum mehr vorstellbaren Weise. Nach der ersten Schöpfungserzählung schuf
Gott den Menschen als sein Ebenbild als Mann und als Frau (Gen 1,27). Die
Israeliten sollten sich keine Götzenbilder machen, sondern der Mensch ist
dem Menschen das Bild Gottes! Gott wohnt im Herzen des Menschen, und
der Mensch bringt dem Menschen den lebendigen Gott nahe oder verstellt
ihm Gott. 

Die Anfänge der christlichen Kunst sind schwer fassbar und deshalb
umstritten.12 Sicher erfolgte jedoch in der Begegnung mit anderen Kulturen
und Religionen, die die Mission mit sich brachte, im dritten und vierten Jahr-
hundert auch die Übernahme antiker Bild- und Formtraditionen und deren
künstlerischen Techniken in den Dienst christlichen Gestaltungswillens. Das
beinhaltete keine Paganisierung des Christentums, sondern vielmehr die

Bilder als Visionen des Heils (Teil I) 213

11 So J. Pelikan, Jesus Christus. Erscheinungsbild und Wirkung in zweitausend Jahren Kultur-
geschichte. Zürich, Einsiedeln, Köln 1986.
12 H. Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst. München
21991.

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 213



Christianisierung der heidnischen Antike.13 Das gilt von der Architektur der
Basilika wie von der Malerei und der Musik, weniger jedoch von der sinnli-
cheren hellenistischen Plastik, die zunächst – abgesehen von der Sarkophag-
Gestaltung und im Blick auf den christlichen Osten ganz – zu Gunsten des
über sich hinaus weisenden zweidimensionalen Bildes in den Hintergrund
geriet. Die ersten erhalten gebliebenen Zeugnisse christlicher Malerei sind
Fresken in Duro-Europos am Euphrat und die Katakomben-Malerei in Rom.  

Das Christentum griff antike Formen und Techniken auf und nahm sie in
den Dienst der Verdeutlichung des Evangeliums. Es sah in seiner Botschaft
die Erfüllung der religiösen Erwartung der Antike. „Die Figur von Übernah-
me und Verwandlung ermöglicht auch die Assimilation profaner bildneri-
scher Formen, soweit diese auf religiöse Inhalte projizierbar sind.“14 Die
Öffnung zur Kunst war eine Öffnung zur Welt. In der konstantinischen Ära
wurden Elemente der imperialen Architektur und der Kaiserikonographie in
die christliche Sakralkunst übertragen. Als Beispiele seien der Triumphbo-
gen und das Bild des Christus als Weltenherrscher genannt. Das Christentum
hat das Erbe Roms übernommen und christianisierte den römischen Univer-
salismus. Es verstand sich selbst geistig, politisch und geographisch als uni-
versal. Damit hat es sich selbst gewandelt: Aus der Religion einer Unter-
schicht der Verfolgten, der politisch und sozial machtlosen und unterdrück-
ten Christen, die das Weltenende erwarteten, ist die Religion der Herrschen-
den geworden, die die politische Verantwortung für die Welt als Gottes Welt
übernommen haben.

Christus ist das Mensch gewordene Bild Gottes. Der unter Pontius Pilatus
gekreuzigte Jesus von Nazareth ist der Kosmokrator Gottes, der sich im Kai-
ser repräsentiert. So führte die Indienstnahme der Kunst durch den Glauben
auch zur Weltöffnung des Glaubens durch die Kunst. Durch die künstlerische
Gestaltung wurde der Glaube weltlich-sinnbildlicher Glaube; er begriff die
Welt als Ort seiner Gestaltung. Christliche Kunst entstand und wurde Mittle-
rin und Medium der Botschaft des Heils in der Geschichte. Zwar ist die Un-
sichtbarkeit Gottes nicht aufgehoben, aber in Christus ist sein Anspruch auf
die Welt sichtbar geworden. 

Christus ist das Bild Gottes, ein paulinischer Gedanke (2 Kor 4,4), der im
Jahre 451 im Dogma des Konzils von Chalkedon von den zwei Naturen
Christi auf dem Boden griechisch-philosophischen Denkens seine unüber-
holbare und definitive theologische Ausformung gefunden hat: Christus ist
wahrer Gott und wahrer Mensch, unvermischt und ungetrennt. Dieses Konzil

Bernhard Maurer 214

13 H. Sedlmayr, Epochen und Werke; 2. Mittenwald 1977, 348.
14 A. Halder/W. Welsch, Kunst und Religion, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft;
2. Freiburg, Basel, Wien 1981, 49.

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 214



hat damals schon den aristotelischen Satz vom Widerspruch durch eine kom-
plementäre, sich wechselseitig ergänzende Logik erweitert. Die Konsequenz
war die Abbildbarkeit des göttlichen Geheimnisses im Menschen Jesus von
Nazareth. In der Ostkirche ist Christus der Kosmokrator; in der romanischen
Kunst des Westens ist der gekreuzigte Christus der Sieger über die Mächte
der Finsternis und des Todes, der den Völkern als König vorangeht. In der
mittelalterlichen Kunst ist Christus der Gottmensch, der um der Liebe zu den
Menschen willen am Kreuz leidet und stirbt. Frömmigkeit, Theologie und
Kunst bilden eine Einheit.  

3. Der christliche Bilderstreit

Auf die Polemik gegen das christliche Bild und auf den großen Bilderstreit in
der Ostkirche im achten und neunten Jahrhundert mit seinen Höhen und Tie-
fen kann hier nicht ausführlich eingegangen werden. Im Jahre 787 fand in
Nicäa ein Ökumenisches Konzil statt, das die Berechtigung der Bilder fest-
stellte. Eine durch Kaiserin Theodora einberufene Synode bestätigte in
Konstantinopel im Jahre 842, dass in Christus göttliche und menschliche Na-
tur vereinigt sind und Gott sichtbar geworden ist: Christus ist das Bild Got-
tes. Am ersten Sonntag der Fastenzeit des Jahres 843 fand der Streit mit der
endgültigen und kanonischen Indienstnahme der Bilder sein Ende. Die Ost-
kirche feiert seither das Fest der Orthodoxie, das heißt der Rechtgläubigkeit.
Die Ikonen – also Bilder im weitesten Sinn – dürfen nicht angebetet, aber
verehrt werden, weil sie als »Abbilder« infolge ihrer Ähnlichkeit mit den
Dargestellten über sich hinaus auf die Urbilder verweisen. „Die der Ikone
dargebrachte Verehrung geht auf das Urbild über.“15 Zwischen beiden besteht
keine psychische, aber eine hypostatische Union. Wie ein menschlicher
Schatten von einem Menschen im Licht geworfen wird, ist im Bild das Urbild
anwesend und erschließt sich dem Betrachter als unmittelbar personal ge-
genwärtig. 

Die römische Kirche hat sich unter dem Einfluss des byzantinischen Bil-
derstreits zum fränkischen König hingewandt, doch verwarf auch Karl die
Bilderverehrung. Eine von ihm einberufene Synode bestätigte in Frankfurt
794 die Ablehnung der Beschlüsse von Nicäa. Diese theologische Position
war auch politisch bedingt, denn die fränkische Kirche war auf dem Konzil
von Nicäa 787 nicht vertreten. Sie setzte sich in Rom jedoch nicht durch. Im
Westen blieb es, wohl auch im Sinne der katholischen Volksfrömmigkeit, bei

Bilder als Visionen des Heils (Teil I) 215

15 H.-G.Thümmel, Art. Bilder, V.1, in: TRE 6 (1980), 532ff., hier: 536; vgl. die dort genannte
Literatur und Ch. Schönborn, Die Christus-Ikone. Schaffhausen 1984.

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 215



der bildhaften Gestaltung biblischer und kirchengeschichtlicher Inhalte, und
die orthodoxe Unterscheidung von Verehrung und Anbetung wurde auch hier
übernommen, wenngleich die Bilder im Westen stets mehr dekorative, narra-
tive und pädagogische als kultisch-sakrale Bedeutung haben. 

Erst in den Reformorden und in den vorreformatorischen und reformatori-
schen Bewegungen brach die Bilderkritik angesichts des oberflächlichen
oder gar abergläubischen Gebrauchs der Bilder wieder auf, wobei sich Lu-
ther selbst gegen die Missstände in der Bilderverehrung, nicht aber gegen
bildliche Darstellungen in der kirchlichen Kunst überhaupt wandte.16 Die
Calvinisten dagegen führten das biblische Bilderverbot wieder konsequent
durch.17 Jahrhunderte später konnten da und dort Fresken freigelegt werden,
die in den Zeiten der Reformation und der Aufklärung übertüncht worden
waren. Der Ikonoklasmus unterstellt, dass das Abbild mit dem Abgebildeten
identifiziert wird, und dient der Klarheit theologischer Aussagen. Aber er
grenzt die bildende Kunst aus der religiösen Erfahrung aus und verhindert
den Dialog zwischen Theologie und Ästhetik. 

Mit Kants kritischer Philosophie sind im neuzeitlichen, aufgeklärten Pro-
testantismus die Phänomene der Vision und einer metaphysischen Sicht der
Wirklichkeit, die in Bildern zum Ausdruck kommen könnte, in Misskredit
geraten. Die Religion wird ästhetisiert, und die Ästhetik, in der die Theologie
aufzugehen scheint, wird autonom. Aber gerade Kants Kritik der Urteilskraft
ermöglicht auch eine gegenüber dem vorkritischen Denken neue Bestim-
mung der Religion. Unter Aufnahme der Kantschen Kritiken entwickelte
Schleiermacher in seinen Reden über die Religion an die Gebildeten unter
ihren Verächtern (1799) einen autonomen Religionsbegriff. Religion ist
nicht Metaphysik und nicht Moral, sondern das Gefühl der schlechthinigen
Abhängigkeit vom Unendlichen. Gefühl ist für Schleiermacher immer auch
Bewusstsein. Die Funktion der Ästhetik bei Kant wird bei ihm durch die Re-
ligion erfüllt.18

Bernhard Maurer 216

16 Vgl. M. Luther, Vom Abendmahl Christi, Bekenntnis (1528): „Bilder, Glocken, Messgewän-
der, Kirchenschmuck, Altarlichter und dergleichen halte ich für einen freiwilligen Brauch.
Wer da will, der mags lassen, obwohl ich Bilder aus der heiligen Schrift und aus guten Histo-
rien für sehr nützlich, doch für frei und dem Ermessen eines jeden überlassen erachte; denn mit
den Bilderstürmern halte ich’s nicht.“ (D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe; 26
[1909], 509,9–12).
17 „Was sich in dem evangelisch-calvinistischen Zweig der evangelischen Kirche zunächst als
psychologisch-pädagogisch begründet erwies, dürfte in der Folgezeit als ein psychologisch-
pädagogischer Mangel erscheinen.“ W. von Loewenich, Art. Bilder, VI, in: TRE 6 (1980), 556. 
18 E. Müller, Beraubung oder Erschleichung des Absoluten? Das Erhabene als Grenzkategorie
ästhetischer und religiöser Erfahrung, in: J. Herrmann/A. Mertin/E. Valtink (Hrsg.), Die Ge-
genwart der Kunst. Zum Verhältnis von ästhetischer und religiöser Erfahrung heute. München
1998, 144–165.

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 216



Die (protestantische) Kultur des 19. Jahrhunderts wurde von Karl Barth in
seinem Römerbriefkommentar leidenschaftlich kritisiert, nachdem seine li-
beralen akademischen Lehrer dem nationalistischen Pathos verfallen waren
und 1914 einen Kriegsaufruf unterschrieben hatten. Barth hatte erkannt, dass
Kultur Menschenwerk ist und vom Evangelium in die radikale Krise gestellt
wird. Die Symbiose von Religion und Kultur führt zum Untergang der Hoff-
nung des christlichen Glaubens. Die Kultur ist Aufgabe und Verheißung des
Wortes Gottes.19 Sie ist eschatologisch zu verstehen; sie bezieht sich auf die
Erlösung. Aber es gibt kein wahres Kunstwerk, das nicht auch „von einem
letzten, tiefen Schmerz“ getragen ist.20 Die Kunst überbietet in ihrer Aisthe-
sis die Problematik der Gegenwart grundsätzlich und ist im Blick auf eine
sich selbst überschätzende Welt sinnkritisch und als Kritik unentbehrlich. 

Besonders schwierig ist das bildhafte Gestalten der Gottesvorstellung.
Wolfgang Schöne hat in seiner Untersuchung über die Geschichte des Chris-
tusbildes die These aufgestellt, dass der christliche Gott im Abendland eine
Bildgeschichte gehabt habe, diese Bildgeschichte jedoch (seit der Auf-
klärungszeit) abgelaufen sei.21 Hier zeigt sich, dass Kunst und Kirche, Ästhe-
tik und Theologie, sinnliche Wahrnehmung und Glaubenslehre auseinander
gefallen sind. Trotz mancher moderner Versuche, das Gottes-Bild und das
Bild des Menschen künstlerisch zu gestalten,22 stellt Rudolf Bohren wohl zu
Recht fest, dass Wissenschaft und Kunst in der Theologie noch unversöhnt
seien.23

Die Theologie des Wortes reduziert die Offenbarung auf das Sprachge-
schehen. Offenbarung ist Wort-Offenbarung. Im Blick auf diesen »Wort-Pro-
testantismus« kritisierte der evangelische Theologe Ernst Benz die mit der
Reformation eingetretene Reduktion des Christentums auf Theologie und
„die Einschränkung der Geschichte des Christentums auf die Geschichte der

Bilder als Visionen des Heils (Teil I) 217

19 K. Barth, Die Kirche und die Kultur, in: Ders., Die Theologie und die Kirche. München 1928
(Gesammelte Vorträge; 2), 364–391; K. Barth, Der Römerbrief (1918), 9. Aufl., Zollikon,
Zürich 1954.  
20 K. Barth, Ethik II. Vorlesung Münster, Wintersemester 1928/29. Hrsg. von D. Braun. Zürich
1978 (Gesamtausgabe;10), 438.
21 W. Schöne/J. Kollwitz/H. Frhr. von Campenhausen, Das Gottesbild im Abendland. Witten,
Berlin 1957, 7. 
22 Vgl. etwa F.J. van der Grinten/F. Mennekes,  Menschenbild – Gottesbild. Auseinanderset-
zung mit einem Thema der Gegenwartskunst. Stuttgart 1984. 
23 R. Bohren, Dass Gott schön werde. München 1965, 6.
24 E. Benz, Die Vision. Erfahrungsformen der Bilderwelt. Stuttgart 1969, 699; vgl. auch die
Kritik an der „Theo-Wortlogie“ von G. Gollwitzer in Die Kunst als Zeichen. München 1958,
97, und H. Schades Kritik am „Bildungsnotstand der Theologen in künstlerischen Fragen“: Zur
kunstwissenschaftlichen Ausbildung der Theologen, in: Das Münster 21 (1968), 457ff.: „Sie
sind nicht mehr in der Lage, die geistigen Strömungen der Gegenwart und ihre Kunst zur
Kenntnis zu nehmen und religiös zu verarbeiten. (…) Tatsächlich kann man sich die Ignoranz
dieses Standes auf künstlerischem Gebiet nicht groß genug vorstellen.“ 

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 217



Theologie als eine unangemessene Verkürzung.“24 Religion ist keine Brücke
zwischen Kunst und Kirche mehr. Theologie und Ästhetik werden sich
fremd. Die Kunst verselbständigt sich im säkularen Prozess und wird auto-
nom. 

Zweifellos ist der historisierende Stil der Sakralkunst vergangener Zeiten
und zumal des christlichen Ostens nicht mehr der Stil der Kunst der Gegen-
wart. Der Versuch der Romantiker und Nazarener im 19. Jahrhundert, die re-
ligiöse Malerei gegen den Einfluss des Rationalismus und der Aufklärung zu
erneuern, hat zwar in Zusammenhang mit der Farbdruckkunst zur massen-
haften Produktion erbaulicher Bilder für die private Frömmigkeit geführt. Er
ist aber im Blick auf die kirchliche Kunst letztlich gescheitert.25 Karl Leder-
gerber kritisiert die moderne »Sakralromantik«: „Das Sakrale gehört zur
Transzendenz, zum Außensein. Heute aber und in der Zukunft finden wir den
transzendenten Gott drinnen, im Immanenten. Darum erleben wir das Ende
der sakralen Welt.“26 Aber dennoch gab es im 20. Jahrhundert große Maler
religiöser Bilder wie Chagall, Jawlensky, Manessier, Matisse, Nolde,
Rouault und andere. 

Der Beitrag wird in Heft 4/2005 fortgesetzt.

Bernhard Maurer 218

25 R. Sörries, Art. Bilder, Bilderverehrung, in: EKL 1 (31986), 508. 
26 K. Ledergerber, Kunst und Religion in der Verwandlung. Köln 1961, 78. 

209-218  21.4.05  10:13 Uhr  Seite 218


