Bilder als Visionen des Heils (Teil I)

Bernhard Maurer, Freiburg

Nach dem ersten Kapitel der Bibel beginnt die Weltgeschichte damit, dass
Gott spricht. Die Schopfung geschieht durch Gottes Wort. So lehrt die so ge-
nannte Priesterschrift, zu deren Uberlieferungen das erste Kapitel des Bu-
ches Mose gehort. Auch in vielen anderen Texten der Bibel kommt die Ge-
wissheit zum Ausdruck, dass Gott redet. Sein Wort schafft Wirklichkeit. Am
Ende des Buches Jesaja heift es, dass sich der Herr horen lasse bis an das En-
de der Welt (Jes 62,11). Die Goétter der Nachbarvolker sind stumm; aber Is-
raels Gott redet! Der Glaube Israels beruht nicht auf dem Sehen, sondern auf
dem Horen; denn Gott lédsst sich nicht von Angesicht schauen. Das Geschaf-
fene kann nicht das Ungeschaffene erblicken. Mose musste einsehen, dass
kein Mensch leben wird, der Gott unmittelbar sieht (Ex 32,20). Gott schiitzt
aber die Identitdt des Menschen, wenn er in seiner Herrlichkeit voriibergeht.
In seiner Gnade hélt Gott seine Hiande iiber den Menschen; erst wenn er vor-
iiber ist, kann der Mensch ihn erkennen. Er schafft dem Menschen Raum, da-
mit er leben kann. Darum kann der Mensch auch nur im nachhinein von Gott
reden und seine Erfahrungen mit ihm bezeugen. Erst in der Vollendung am
Ende der Zeit werden die Menschen, die Gott dienen, sein Angesicht schau-
en (vgl. Offtb 22,3f.).

1. Vom Hoéren zum Schauen

,,Hore Israel!*, so beginnt einer der wichtigsten Sétze des Alten (Ersten) Tes-
tamentes, den jeder fromme Jude kennt: ,,Hore Israel, der Herr, unser Gott, ist
der einzige Gott! Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von ganzem Her-
zen, aus deiner ganzen Seele und mit all’ deiner Kraft” (Dtn 6,4f.). Immer
wieder rufen die Propheten dem Volk zu: ,,So spricht der Herr!* (zum Bei-
spiel Jes 1,18;43,1; Jer 31,31; Hes 5,5; Hos 2,23; Joel 2,12; Amos 1,3; Micha
3,5). Das Sehen der Blinden wird als messianische Erfiillung der propheti-
schen Zukunftserwartung verstanden (Jes 35,5; vgl. Mt 11,5); dann wird
auch das Volk, das im Finstern wandelt, ein grof3es Licht schauen (Jes 9,1).
Erstim Neuen (Zweiten) Testament wird von der Erscheinung des Wortes ge-
sprochen, durch das alles geworden ist, und das jeden Menschen erleuchtet:
Im Johannes-Evangelium wird Jesus von Nazareth als das Fleisch geworde-
ne Wort bezeichnet (Joh 1,1ff.). Das Wort Gottes wird in Jesus und dessen
Geschichte sichtbar. ,,In ihm war das Leben, und das Leben war das Licht der



Bernhard Maurer 210

Menschen® (Joh 1,4). Aber ,,das Licht scheint in der Finsternis, und die Fins-
ternis hat es nicht begriffen* (1,5). ,,Siehe, das ist Gottes Lamm®, ruft Johan-
nes der Taufer aus, als Jesus zu ihm kommt (1,29).

Das Horen hat im Abendland besondere Bedeutung bekommen: ,,Hore*,
so beginnt die Regel des heiligen Benedikt von Nursia!, dessen Orden nach
der Volkerwanderung zu den tragenden Kriften der Kultivierung des Abend-
landes gehorte. Ein Beispiel aus der Reformationszeit zeigt, welche Bedeu-
tung das Wort fiir die reformatorische Bewegung hatte: ,,.Das Christentum
muss allein seinen Bestand im Horen des Wortes Gottes haben.“? Diese star-
ke Betonung des Wortes und des Horens ist vielleicht kennzeichnend fiir die
Bedeutung sprachlich-kognitiver Strukturen im westlichen Christentum, die
zu einer intellektuellen Durchdringung der Glaubensbotschaft fiihrte, zu-
gleich jedoch im Laufe der Geschichte die ganzheitlich-leibliche Erfahrung
des Glaubens auf die Objektivation seiner Inhalte im Bewusstsein reduzierte.
Zumindest in der akademischen Theologie rangierten die Scholastik vor der
Mystik und das Horen vor dem Sehen. Allerdings ldsst sich umgekehrt fra-
gen, ob nicht auch ein enger Zusammenhang besteht ,,zwischen dem ausge-
priagten Ikonenkult einerseits und einer im Verhiltnis zur christlichen Theo-
logie des Westens relativ starren theologischen Grundhaltung®, wie Friedrich
Johannsen vermutet.? Da jedoch die Kriifte der Imagination in der menschli-
chen Psyche tiefer wurzeln und friiher erwachen als die des rationalen Den-
kens, ist die Kritik an der folgenschweren Intellektualisierung der Glaubens-
wahrheit nicht von der Hand zu weisen.

Immerhin ist auch in der Bibel vom Schauen die Rede. Das Licht wird ge-
schaffen, und das Licht sehen hei3t Leben (vgl. Ps 49,20). Gottes Giite will
mit allen Sinnen wahrgenommen werden: ,,Sehet und schmecket, wie freund-
lich der Herr ist“, ruft der Beter des Psalms aus (Ps 34,9). Allein die Wahr-
nehmung des Lichts ist Gnade. Nur im ungeschaffenen Licht Gottes erkennt
der Mensch das geschaffene Licht: ,,In deinem Licht sehen wir das Licht®,
betet der Psalmist (Ps 36,10). Im Buch der Spriiche heifit es: ,,Das Ohr zum
Horen, das Auge zum Sehen, beide hat der Herr gemacht* (Spr 20,12), und
wenig spiter steht: ,,Eine Leuchte des Herrn ist des Menschen Geist; die geht
durch alle Kammern des Leibes® (20,27).* Aus der Zeit der beginnenden Er-
fiillung, von der das Neue Testament erzihlt, wird darum das Wort Jesu iiber-

" Regula Benedicti, prol. 1 ,,obsculta” (CSEL 75,1).

2 Vgl. M. Luther, Vorlesung iiber Jesaja (1527-29). Weimar 1902 (D. Martin Luthers Werke.
Kritische Gesamtausgabe; 25), 99,33f.

3 Du sollst dir kein Bildnis machen, in: F. Johannsen (Hrsg.), Religion im Bild. Visuelle Medi-
en im Religionsunterricht. Gottingen 1981, 19.

4Der Vers ist der Luther-Bibel entnommen; in der die Jerusalemer Bibel steht: ,,Des Menschen
Odem ist eine Leuchte Jahwes; er durchforscht alle Rdume des Leibes*.



Bilder als Visionen des Heils (Teil 1) 211

liefert: ,,Selig sind eure Augen, weil sie sehen und eure Ohren, weil sie
horen (Mt 13,16).

In diesem Zusammenhang sind auch die Visionen zu erwihnen. Nicht nur
im Alten Testament gibt es Berichte von Visionen, die Propheten hatten. Am
bekanntesten und in die Liturgie der Kirche eingegangen ist das Dreimal-
Heilig aus der Vision des Propheten Jesaja (6,1ff.). Auch im Neuen Testa-
ment wird von verschiedenen Visionen erzahlt. Zu den &ltesten Geschichten
gehort die Verkldrung Jesu, die Petrus, Jakobus und Johannes miterleben,
und von der die drei synoptischen Evangelien berichten (Mk 9,2—13 par). Jo-
sef Sudbrack spricht von einer ,,Schliisselszene der mystischen Theologie*.’
Im Johannes-Evangelium bedeutet Sehen nicht ein dufleres Anblicken, son-
dern eigentlich mit dem inneren Auge Schauen, und das ist Glauben. Wer Je-
sus (richtig) sieht, sieht den, der ihn gesandt hat. Er ist als Licht in die Welt
gekommen, damit der, der an ihn glaubt, nicht in der Finsternis bleibt (Joh
12,45f.; 14,9). Mit dem Kommen des Lichts vollzieht sich die Scheidung
zwischen Blinden und Sehenden. Jeder ist gefragt, ,,0ob er zu diesen oder je-
nen gehoren will, ob er seine Blindheit anerkennen und von ihr befreit wer-
den, oder ob er sie leugnen und in ihr verharren will.*“®

Auch die Bekehrung des Paulus war mit visiondren Ereignissen verbun-
den. Die Apostelgeschichte ist ein Zeugnis der visiondren Fiihrung der Urge-
meinde durch den Heiligen Geist. Wihrend das Horen immer mittelbar ge-
schieht und der Mensch das Gehorte in seinem Gehirn in sprachliches Ver-
stehen umsetzen muss, vollzieht sich das Sehen stets unmittelbar. Das Bild
fallt durch den Gesichtssinn der Augen direkt in die menschliche Seele ein,
oder es steigt unmittelbar aus deren Tiefe herauf. In der Schau begegnet der
Person das Geschaute in einer geistigen Wirklichkeit und erschlieBt sich un-
mittelbar. Gerade darum miissen aber auch die Geister unterschieden werden
konnen; denn nicht alles Geschaute ist gottlich.

Israel sollte sich nicht nur wegen der Moglichkeit des magischen Miss-
verstdndnisses keine Bilder von Gott machen. Es gibt auch einen »theoreti-
schen« Gotzendienst. Auch die Theoria der Griechen kann verfiihrerisch und
unwahr sein. Auch die Anschauung des theoretischen Gottes - und Gott heil3t
griechisch ,,theds* — kann Ausdruck menschlicher Selbsttiuschung und Pro-
jektion sein. Es ist daher verstdndlich, dass die christliche Kulturgeschichte
zunichst wegen dieses moglichen Missverstidndnisses des Bildes geprigt ist
durch die Skepsis gegeniiber Visionen und Bildern, dann aber in der moder-
nen Zeit wegen der Schwierigkeiten mit dem Gottesverstindnis weithin ganz
auf Gottesbilder verzichtet. In diesem Zusammenhang ist bemerkenswert,

3 J. Sudbrack, Meditation. Theorie und Praxis. 2. Aufl., Wiirzburg 1971, 141ff.
®R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments. 2. Aufl., Tiibingen 1954, 371.



Bernhard Maurer 212

dass damit auch die Darstellung des Menschen in der modernen Kunst pro-
blematisch geworden und in den Hintergrund getreten, oder zumindest
duBerst subjektiven und schwer vermittelbaren kiinstlerischen AuBerungen
preisgegeben ist; denn ,,solange Gott selbst nicht als Letzter in Sicht kommt,
muss der Mensch sich im dsthetischen Gebilde auch existentiell selbst be-
haupten®, schreibt Hans-Eckehard Bahr.”

2. Religion und Kunst

In lebendigen Kulturen, deren Teilbereiche sich nicht als Subsysteme ver-
selbstindigt haben, bilden Religion und Kunst als gestaltetes religioses Erle-
ben eine Einheit: Das gilt natiirlich besonders im Blick auf die Rituale und
den Kult als Fest, das das alltédgliche Leben prigt und die Wurzel ist, aus der
die Krifte zur Gestaltung des Alltags kommen.® Darum lédsst sich der Satz
auch umkehren: Religion ist Kunst, und als Gestaltung der Religion ist Kunst
nicht eine Teilfunktion der menschlichen Kultur, sondern sie ist mit der Reli-
gion als Grund der Kultur verbunden. Wahre Religion ist dsthetisch. Der In-
halt oder Gegenstand der Kunst ist Religion, ihre Funktion ist Kommunika-
tion. Die religiose Kunst macht das Unsichtbare sichtbar; sie sagt Unsagba-
res an. Das Unsichtbare ist das Heilige, das Ganze, das bedrohlich und be-
gliickend Hintergriindige. Es ist im Sinne einer Definition des Heiligen von
Rudolf Otto die im Tiefsten erschiitternde und in Anspruch nehmende Wirk-
lichkeit.” Um die Gestaltung dieser Wahrheit ringt die Kunst.

Die Kunst bedient sich wie die Religion des Symbols. Im Symbol gehen
Offenbarung und Verhiillung ineinander iiber. Im Unterschied zum digitalen
naturwissenschaftlichen Zeichen, das fiir rational eindeutig definierte Inhal-
te steht, ist das Symbol analog zu verstehen; es vermittelt als lebendiges
Symbol rational nicht eindeutig festlegbare Wirklichkeit. Allem wohnt ein
Geheimnis inne: Farben, Formen, Tone, Gesten, Bewegungen und Sprachen,
die ganze Welt und alles Leben konnen Symbole sein.!” Das Verstindnis der
Symbole setzt voraus, dass Kunst im Zusammenhang mit den geschichtli-

"H.-E. Bahr, Theologische Untersuchung der Kunst. Poiesis. Miinchen, Hamburg 1965, 8.

8J. Pieper, Uber das Phidnomen des Festes. Opladen 1963; vgl. zum Folgenden auch G. van der
Leeuw, Vom Heiligen in der Kunst. Giitersloh 1957.

°R. Otto, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein Verhdltnis zum
Rationalen. Miinchen (1917) 1970.

10 Ph. Rech, Inbild des Kosmos. Eine Symbolik der Schopfung; 1. Salzburg, Freilassing 1966,
52ff.; P. Tillich, Die Frage nach dem Unbedingten. Schriften zur Religionsphilosophie. Stutt-
gart 1964 (Gesammelte Werke; 5), 196ff.: Das religiose Symbol (1930); K.D. Norenberg,
Analogia imaginis. Der Symbolbegriff der Theologie Paul Tillichs. Giitersloh 1966; P.
Schwarz, Analogia Imaginis. Gottingen 1981.



Bilder als Visionen des Heils (Teil 1) 213

chen und kulturellen Bedingungen menschlichen Lebens in der Welt gesehen
wird. Das Kunstwerk existiert nicht zeitlos an sich, sondern es gewinnt durch
Anschauung seine Bedeutung.

Das gilt natiirlich auch vom Christentum und der durch dieses geprigten
Kultur. Gewiss entstand das Christentum auf dem Boden anderer Kulturen
und Religionen; zu denken ist vor allem an das Judentum und den Hellenis-
mus. Aber mit seiner Botschaft von dem gekreuzigten und auferstandenen
Christus als dem Kyrios und Mensch gewordenen Gott hat es einen wesent-
lich neuen und im Grund uniiberholbaren Akzent gesetzt, der in vielfacher
Weise in der Geschichte des christlichen Abendlandes zum Ausdruck ge-
kommen ist. Kaum ein anderer Mensch hat so wie Jesus von Nazareth die
westliche Kulturgeschichte bald zwei Jahrtausende hindurch geprigt. Uber
die Hélfte der Menschheit orientiert ihren Kalender an dieser Geburt. Wie
auch immer der einzelne zu Jesus und dessen Geschichte steht, an dieser Tat-
sache kommt er nicht vorbei. Daher iiberrascht es nicht, dass Jesus Christus
auch fiir die christliche Kunst eine grole Bedeutung hat.!!

Die Verbindung von Christentum und Kunst ist jedoch keineswegs unpro-
blematisch. Die junge christliche Gemeinde hat sich zunichst strikt an das
alttestamentliche Bilderverbot gehalten und keine bildliche Darstellung
tiberliefert. Diese Bilderlosigkeit war nicht nur ein dufleres Moment, durch
das sich das Christentum wie schon das Judentum und spéter auch der Islam
vom Bilderkult anderer Religionen unterschied, sondern sie brachte auch ei-
ne wesentliche Verinnerlichung des Gottesverstindnisses mit sich, die von
jeder duBeren Darstellung abgeldst und unabhingig war. Sie konzentrierte
sich auf die Sprache und vergeistigte den Gottesglauben in einer heute wohl
kaum mehr vorstellbaren Weise. Nach der ersten Schopfungserzdhlung schuf
Gott den Menschen als sein Ebenbild als Mann und als Frau (Gen 1,27). Die
Israeliten sollten sich keine Gotzenbilder machen, sondern der Mensch ist
dem Menschen das Bild Gottes! Gott wohnt im Herzen des Menschen, und
der Mensch bringt dem Menschen den lebendigen Gott nahe oder verstellt
ihm Gott.

Die Anfidnge der christlichen Kunst sind schwer fassbar und deshalb
umstritten.'? Sicher erfolgte jedoch in der Begegnung mit anderen Kulturen
und Religionen, die die Mission mit sich brachte, im dritten und vierten Jahr-
hundert auch die Ubernahme antiker Bild- und Formtraditionen und deren
kiinstlerischen Techniken in den Dienst christlichen Gestaltungswillens. Das
beinhaltete keine Paganisierung des Christentums, sondern vielmehr die

'So J. Pelikan, Jesus Christus. Erscheinungsbild und Wirkung in zweitausend Jahren Kultur-
geschichte. Ziirich, Einsiedeln, K6ln 1986.

'2H. Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst. Miinchen
21991.



Bernhard Maurer 214

Christianisierung der heidnischen Antike.!? Das gilt von der Architektur der
Basilika wie von der Malerei und der Musik, weniger jedoch von der sinnli-
cheren hellenistischen Plastik, die zunichst — abgesehen von der Sarkophag-
Gestaltung und im Blick auf den christlichen Osten ganz — zu Gunsten des
tiber sich hinaus weisenden zweidimensionalen Bildes in den Hintergrund
geriet. Die ersten erhalten gebliebenen Zeugnisse christlicher Malerei sind
Fresken in Duro-Europos am Euphrat und die Katakomben-Malerei in Rom.

Das Christentum griff antike Formen und Techniken auf und nahm sie in
den Dienst der Verdeutlichung des Evangeliums. Es sah in seiner Botschaft
die Erfiillung der religiosen Erwartung der Antike. ,,Die Figur von Ubernah-
me und Verwandlung ermoglicht auch die Assimilation profaner bildneri-
scher Formen, soweit diese auf religiose Inhalte projizierbar sind.“'* Die
Offnung zur Kunst war eine Offnung zur Welt. In der konstantinischen Ara
wurden Elemente der imperialen Architektur und der Kaiserikonographie in
die christliche Sakralkunst iibertragen. Als Beispiele seien der Triumphbo-
gen und das Bild des Christus als Weltenherrscher genannt. Das Christentum
hat das Erbe Roms libernommen und christianisierte den romischen Univer-
salismus. Es verstand sich selbst geistig, politisch und geographisch als uni-
versal. Damit hat es sich selbst gewandelt: Aus der Religion einer Unter-
schicht der Verfolgten, der politisch und sozial machtlosen und unterdriick-
ten Christen, die das Weltenende erwarteten, ist die Religion der Herrschen-
den geworden, die die politische Verantwortung fiir die Welt als Gottes Welt
iibernommen haben.

Christus ist das Mensch gewordene Bild Gottes. Der unter Pontius Pilatus
gekreuzigte Jesus von Nazareth ist der Kosmokrator Gottes, der sich im Kai-
ser repréisentiert. So fiihrte die Indienstnahme der Kunst durch den Glauben
auch zur Weltoffnung des Glaubens durch die Kunst. Durch die kiinstlerische
Gestaltung wurde der Glaube weltlich-sinnbildlicher Glaube; er begriff die
Welt als Ort seiner Gestaltung. Christliche Kunst entstand und wurde Mittle-
rin und Medium der Botschaft des Heils in der Geschichte. Zwar ist die Un-
sichtbarkeit Gottes nicht aufgehoben, aber in Christus ist sein Anspruch auf
die Welt sichtbar geworden.

Christus ist das Bild Gottes, ein paulinischer Gedanke (2 Kor 4,4), der im
Jahre 451 im Dogma des Konzils von Chalkedon von den zwei Naturen
Christi auf dem Boden griechisch-philosophischen Denkens seine uniiber-
holbare und definitive theologische Ausformung gefunden hat: Christus ist
wahrer Gott und wahrer Mensch, unvermischt und ungetrennt. Dieses Konzil

3 H. Sedlmayr, Epochen und Werke; 2. Mittenwald 1977, 348.
14 A. Halder/W. Welsch, Kunst und Religion, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft;
2. Freiburg, Basel, Wien 1981, 49.



Bilder als Visionen des Heils (Teil 1) 215

hat damals schon den aristotelischen Satz vom Widerspruch durch eine kom-
plementire, sich wechselseitig erginzende Logik erweitert. Die Konsequenz
war die Abbildbarkeit des gottlichen Geheimnisses im Menschen Jesus von
Nazareth. In der Ostkirche ist Christus der Kosmokrator; in der romanischen
Kunst des Westens ist der gekreuzigte Christus der Sieger iiber die Méchte
der Finsternis und des Todes, der den Volkern als Konig vorangeht. In der
mittelalterlichen Kunst ist Christus der Gottmensch, der um der Liebe zu den
Menschen willen am Kreuz leidet und stirbt. Frommigkeit, Theologie und
Kunst bilden eine Einheit.

3. Der christliche Bilderstreit

Auf die Polemik gegen das christliche Bild und auf den groflen Bilderstreit in
der Ostkirche im achten und neunten Jahrhundert mit seinen Hohen und Tie-
fen kann hier nicht ausfiihrlich eingegangen werden. Im Jahre 787 fand in
Nic#a ein Okumenisches Konzil statt, das die Berechtigung der Bilder fest-
stellte. Eine durch Kaiserin Theodora einberufene Synode bestitigte in
Konstantinopel im Jahre 842, dass in Christus géttliche und menschliche Na-
tur vereinigt sind und Gott sichtbar geworden ist: Christus ist das Bild Got-
tes. Am ersten Sonntag der Fastenzeit des Jahres 843 fand der Streit mit der
endgiiltigen und kanonischen Indienstnahme der Bilder sein Ende. Die Ost-
kirche feiert seither das Fest der Orthodoxie, das hei3t der Rechtgldubigkeit.
Die Ikonen — also Bilder im weitesten Sinn — diirfen nicht angebetet, aber
verehrt werden, weil sie als »Abbilder« infolge ihrer Ahnlichkeit mit den
Dargestellten iiber sich hinaus auf die Urbilder verweisen. ,,Die der Ikone
dargebrachte Verehrung geht auf das Urbild iiber.“!® Zwischen beiden besteht
keine psychische, aber eine hypostatische Union. Wie ein menschlicher
Schatten von einem Menschen im Licht geworfen wird, ist im Bild das Urbild
anwesend und erschlieft sich dem Betrachter als unmittelbar personal ge-
genwirtig.

Die romische Kirche hat sich unter dem Einfluss des byzantinischen Bil-
derstreits zum frinkischen Konig hingewandt, doch verwarf auch Karl die
Bilderverehrung. Eine von ihm einberufene Synode bestitigte in Frankfurt
794 die Ablehnung der Beschliisse von Nicda. Diese theologische Position
war auch politisch bedingt, denn die frinkische Kirche war auf dem Konzil
von Nicéda 787 nicht vertreten. Sie setzte sich in Rom jedoch nicht durch. Im
Westen blieb es, wohl auch im Sinne der katholischen Volksfrommigkeit, bei

15 H.-G.Thiimmel, Art. Bilder, V.1, in: TRE 6 (1980), 532ff., hier: 536; vgl. die dort genannte
Literatur und Ch. Schonborn, Die Christus-Ikone. Schaffhausen 1984.



Bernhard Maurer 216

der bildhaften Gestaltung biblischer und kirchengeschichtlicher Inhalte, und
die orthodoxe Unterscheidung von Verehrung und Anbetung wurde auch hier
iibernommen, wenngleich die Bilder im Westen stets mehr dekorative, narra-
tive und padagogische als kultisch-sakrale Bedeutung haben.

Erst in den Reformorden und in den vorreformatorischen und reformatori-
schen Bewegungen brach die Bilderkritik angesichts des oberfldchlichen
oder gar aberglidubischen Gebrauchs der Bilder wieder auf, wobei sich Lu-
ther selbst gegen die Missstinde in der Bilderverehrung, nicht aber gegen
bildliche Darstellungen in der kirchlichen Kunst iiberhaupt wandte.'® Die
Calvinisten dagegen fiihrten das biblische Bilderverbot wieder konsequent
durch.'” Jahrhunderte spéter konnten da und dort Fresken freigelegt werden,
die in den Zeiten der Reformation und der Aufklédrung iibertiincht worden
waren. Der Ikonoklasmus unterstellt, dass das Abbild mit dem Abgebildeten
identifiziert wird, und dient der Klarheit theologischer Aussagen. Aber er
grenzt die bildende Kunst aus der religiosen Erfahrung aus und verhindert
den Dialog zwischen Theologie und Asthetik.

Mit Kants kritischer Philosophie sind im neuzeitlichen, aufgeklérten Pro-
testantismus die Phinomene der Vision und einer metaphysischen Sicht der
Wirklichkeit, die in Bildern zum Ausdruck kommen konnte, in Misskredit
geraten. Die Religion wird dsthetisiert, und die Asthetik, in der die Theologie
aufzugehen scheint, wird autonom. Aber gerade Kants Kritik der Urteilskraft
ermdglicht auch eine gegeniiber dem vorkritischen Denken neue Bestim-
mung der Religion. Unter Aufnahme der Kantschen Kritiken entwickelte
Schleiermacher in seinen Reden iiber die Religion an die Gebildeten unter
ihren Verdchtern (1799) einen autonomen Religionsbegriff. Religion ist
nicht Metaphysik und nicht Moral, sondern das Gefiihl der schlechthinigen
Abhingigkeit vom Unendlichen. Gefiihl ist fiir Schleiermacher immer auch
Bewausstsein. Die Funktion der Asthetik bei Kant wird bei ihm durch die Re-
ligion erfiillt.'

1©Vgl. M. Luther, Vom Abendmahl Christi, Bekenntnis (1528): ,,Bilder, Glocken, Messgewin-
der, Kirchenschmuck, Altarlichter und dergleichen halte ich fiir einen freiwilligen Brauch.
Wer da will, der mags lassen, obwohl ich Bilder aus der heiligen Schrift und aus guten Histo-
rien fiir sehr niitzlich, doch fiir frei und dem Ermessen eines jeden iiberlassen erachte; denn mit
den Bilderstiirmern halte ich’s nicht.” (D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe; 26
[1909], 509,9-12).

17 ,Was sich in dem evangelisch-calvinistischen Zweig der evangelischen Kirche zunichst als
psychologisch-padagogisch begriindet erwies, diirfte in der Folgezeit als ein psychologisch-
piadagogischer Mangel erscheinen.” W. von Loewenich, Art. Bilder, V1, in: TRE 6 (1980), 556.
'8 E. Miiller, Beraubung oder Erschleichung des Absoluten? Das Erhabene als Grenzkategorie
dsthetischer und religioser Erfahrung, in: J. Herrmann/A. Mertin/E. Valtink (Hrsg.), Die Ge-
genwart der Kunst. Zum Verhiltnis von édsthetischer und religioser Erfahrung heute. Miinchen
1998, 144-165.



Bilder als Visionen des Heils (Teil 1) 217

Die (protestantische) Kultur des 19. Jahrhunderts wurde von Karl Barth in
seinem Romerbriefkommentar leidenschaftlich kritisiert, nachdem seine li-
beralen akademischen Lehrer dem nationalistischen Pathos verfallen waren
und 1914 einen Kriegsaufruf unterschrieben hatten. Barth hatte erkannt, dass
Kultur Menschenwerk ist und vom Evangelium in die radikale Krise gestellt
wird. Die Symbiose von Religion und Kultur fiihrt zum Untergang der Hoff-
nung des christlichen Glaubens. Die Kultur ist Aufgabe und VerheiBung des
Wortes Gottes." Sie ist eschatologisch zu verstehen; sie bezieht sich auf die
Erlosung. Aber es gibt kein wahres Kunstwerk, das nicht auch ,,von einem
letzten, tiefen Schmerz® getragen ist.”® Die Kunst {iberbietet in ihrer Aisthe-
sis die Problematik der Gegenwart grundsétzlich und ist im Blick auf eine
sich selbst iiberschidtzende Welt sinnkritisch und als Kritik unentbehrlich.

Besonders schwierig ist das bildhafte Gestalten der Gottesvorstellung.
Wolfgang Schone hat in seiner Untersuchung iiber die Geschichte des Chris-
tusbildes die These aufgestellt, dass der christliche Gott im Abendland eine
Bildgeschichte gehabt habe, diese Bildgeschichte jedoch (seit der Auf-
kldrungszeit) abgelaufen sei.?! Hier zeigt sich, dass Kunst und Kirche, Asthe-
tik und Theologie, sinnliche Wahrnehmung und Glaubenslehre auseinander
gefallen sind. Trotz mancher moderner Versuche, das Gottes-Bild und das
Bild des Menschen kiinstlerisch zu gestalten,? stellt Rudolf Bohren wohl zu
Recht fest, dass Wissenschaft und Kunst in der Theologie noch unversohnt
seien.”

Die Theologie des Wortes reduziert die Offenbarung auf das Sprachge-
schehen. Offenbarung ist Wort-Offenbarung. Im Blick auf diesen » Wort-Pro-
testantismus« kritisierte der evangelische Theologe Ernst Benz die mit der
Reformation eingetretene Reduktion des Christentums auf Theologie und
»die Einschrinkung der Geschichte des Christentums auf die Geschichte der

K. Barth, Die Kirche und die Kultur, in: Ders., Die Theologie und die Kirche. Miinchen 1928
(Gesammelte Vortrige; 2), 364-391; K. Barth, Der Romerbrief (1918), 9. Aufl., Zollikon,
Ziirich 1954.

K. Barth, Ethik I1. Vorlesung Miinster, Wintersemester 1928/29. Hrsg. von D. Braun. Ziirich
1978 (Gesamtausgabe;10), 438.

2I'W. Schone/J. Kollwitz/H. Frhr. von Campenhausen, Das Gottesbild im Abendland. Witten,
Berlin 1957, 7.

22 Vgl. etwa F.J. van der Grinten/F. Mennekes, Menschenbild — Gottesbild. Auseinanderset-
zung mit einem Thema der Gegenwartskunst. Stuttgart 1984.

2 R. Bohren, Dass Gott schén werde. Miinchen 1965, 6.

2 E. Benz, Die Vision. Erfahrungsformen der Bilderwelt. Stuttgart 1969, 699; vgl. auch die
Kritik an der ,,Theo-Wortlogie* von G. Gollwitzer in Die Kunst als Zeichen. Miinchen 1958,
97, und H. Schades Kritik am ,,Bildungsnotstand der Theologen in kiinstlerischen Fragen®: Zur
kunstwissenschaftlichen Ausbildung der Theologen, in: Das Miinster 21 (1968), 457ff.: ,,Sie
sind nicht mehr in der Lage, die geistigen Stromungen der Gegenwart und ihre Kunst zur
Kenntnis zu nehmen und religios zu verarbeiten. (...) Tatsidchlich kann man sich die Ignoranz
dieses Standes auf kiinstlerischem Gebiet nicht grofl genug vorstellen.*



Bernhard Maurer 218

Theologie als eine unangemessene Verkiirzung.“* Religion ist keine Briicke
zwischen Kunst und Kirche mehr. Theologie und Asthetik werden sich
fremd. Die Kunst verselbstindigt sich im sékularen Prozess und wird auto-
nom.

Zweifellos ist der historisierende Stil der Sakralkunst vergangener Zeiten
und zumal des christlichen Ostens nicht mehr der Stil der Kunst der Gegen-
wart. Der Versuch der Romantiker und Nazarener im 19. Jahrhundert, die re-
ligiose Malerei gegen den Einfluss des Rationalismus und der Aufkldrung zu
erneuern, hat zwar in Zusammenhang mit der Farbdruckkunst zur massen-
haften Produktion erbaulicher Bilder fiir die private Frommigkeit gefiihrt. Er
ist aber im Blick auf die kirchliche Kunst letztlich gescheitert.”> Karl Leder-
gerber kritisiert die moderne »Sakralromantik«: ,,Das Sakrale gehort zur
Transzendenz, zum Aul3ensein. Heute aber und in der Zukunft finden wir den
transzendenten Gott drinnen, im Immanenten. Darum erleben wir das Ende
der sakralen Welt.“?® Aber dennoch gab es im 20. Jahrhundert groe Maler
religioser Bilder wie Chagall, Jawlensky, Manessier, Matisse, Nolde,
Rouault und andere.

Der Beitrag wird in Heft 4/12005 fortgesetzt.

2 R. Sorries, Art. Bilder, Bilderverehrung, in: EKL 1 (*1986), 508.
26 K. Ledergerber, Kunst und Religion in der Verwandlung. K6ln 1961, 78.



