
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Predigt von Kardinal Karl Lehmann zum Tod
von Papst Johannes Paul II. († 2.4.2005)1

Es gibt von Papst Johannes Paul II. einzelne Worte, die ihn mit ihrer Wucht elementar
kennzeichnen: „Die Schwelle der Hoffnung überschreiten!“ oder schon am Anfang:
„Habt keine Angst! Öffnet, ja reißt die Tore weit auf für Christus. Öffnet die Grenzen
der Staaten, der wirtschaftlichen und politischen Systeme, die weiten Bereiche der Kul-
tur, der Zivilisation und des Fortschritts seiner rettenden Macht.“ Bis zuletzt hat er uns
solche Worte geschenkt: „Bisher habe ich nach euch gesucht. Jetzt seid ihr zu mir ge-
kommen. Ich danke euch.“ Oder die Botschaft am Ende: „Ich bin froh – seid ihr es
auch!“

Dies ist Johannes Paul II.: Er empfand es als seine Sendung, von Gott her im Namen
des Evangeliums Jesu Christi die ganze Welt zu umfangen und sich ihrer Größe und
ihrem Elend zu öffnen. Der Papst hat dafür keine Legionen. Seine Macht kommt aus
der Sphäre der Überzeugungen. Diese gründen für ihn bei aller universalen, wirklich
katholischen Reichweite seiner Botschaft tief in den Antriebskräften des persönlichen
Glaubens. Beides, so spannungsvoll es ist und bei den meisten Menschen auseinander
fällt, kommt aus einer Wurzel. An Johannes Paul II. konnte man gut ablesen, wie wahr
das Wort des großen evangelischen Historikers Leopold von Ranke ist, der zu Beginn
des 19. Jahrhunderts schrieb, die Macht der Päpste sei eine „Macht des Daseins“. Kei-
ne Macht der Welt kann diese Stärke ersetzen. Zu ihr gehört die Unerschütterlichkeit
eines Glaubens, die die Person Karol Wojtyla und die Ausübung seines Petrusdienstes
bestimmten.

Während der Hälfte seines Lebens hat er politische Systeme erfahren und erlitten,
die dem Menschen bei allen Versprechungen das höchste Gut genommen haben, das er
in dieser Welt kennt, nämlich seine Freiheit. Immer wieder hat darum dieser Papst ei-
ne neue „Kultur der Freiheit“ verlangt. So sagte er 1995 zum 50. Jahrestag der Grün-
dung der Vereinten Nationen in New York über die Menschenrechte: „Freiheit ist nicht
einfach die Abwesenheit von Tyrannei und Unterdrückung ... Losgelöst von der Wahr-
heit über die menschliche Person, verkommt Freiheit im Leben der Individuen zur Frei-
zügigkeit, und im politischen Leben wird sie zum Spielball der Mächtigsten und zur
Arroganz der Macht.“2 Als Johannes Paul II. zum dritten und letzten Mal unser Land
besuchte und hier in Berlin mit Bundeskanzler Helmut Kohl das Brandenburger Tor
durchschritt und sich danach am 23. Juni 1996 verabschiedete – immer wieder kam er
auf die Bedeutung dieser Geste zurück –, waren seine letzten Worte in Deutschland ein

1 Gehalten im Pontifikalgottesdienst am 6. April 2005 in der Johannes-Basilika zu Berlin; Text
der Pressemitteilung der Deutschen Bischofskonferenz vom 6.4.2005, Nr. 31.
2 Address to the General Assembly of the United Nations for its Fiftieth Anniversary, New York,
5 October 1995, in: Insegnamenti di Giovanni Paolo II 18/2 (1995), n. 12.

219-221  21.4.05  10:16 Uhr  Seite 219



einziger „Appell für die Freiheit“. Leidenschaftlich hat er dies ausgeführt: „Freiheit ist
kein Freibrief! Wer aus der Freiheit einen Freibrief macht, hat der Freiheit bereits den
Todesstoß versetzt ... Die Idee der Freiheit kann nur da in Lebenswirklichkeit umge-
setzt werden, wo Menschen gemeinsam von ihr überzeugt und durchdrungen sind. – In
dem Wissen um die Einmaligkeit und Würde des Menschen und um seine Verantwor-
tung vor Gott und den Menschen ... Die Freiheit des einzelnen ist nicht zu trennen von
der Freiheit der anderen, aller anderen Menschen. Wo die Menschen ihren Blick auf
das je eigene Lebensfeld begrenzen und nicht mehr bereit sind, auch ohne Vorteile für
sich selbst sich für andere zu engagieren, da ist die Freiheit in Gefahr. In Solidarität ge-
lebte Freiheit demgegenüber wirkt sich aus im Einsatz für Gerechtigkeit im politischen
und sozialen Bereich und lenkt den Blick auf die Freiheit. Es gibt keine Freiheit ohne
Solidarität.“3 Freilich verlangt dies einen hohen Preis: „Sie verlangt Hochherzigkeit,
und die schließt Opferbereitschaft mit ein; sie verlangt Wachsamkeit und Mut gegen-
über den Kräften, die sie von innen oder von außen bedrohen ... Keiner kann sich von
seiner persönlichen Verantwortung für die Freiheit dispensieren. Es gibt keine Freiheit
ohne Opfer.“4

Weil der Papst aus dieser letzten Tiefe sprach, wurden seine Worte auch im Grunde
von niemandem politisch missverstanden oder missbraucht. Dennoch haben sie immer
wieder die jeweilige konkrete gesellschaftliche und politische Realität meisterhaft ge-
troffen. So hatten diese Worte oft eine ganz erstaunliche Wirkung in der Nähe und in
der Ferne. So bietet der Papst der säkularen Weltmacht der USA, wenn es um den Er-
halt des Friedens geht, die Stirn, ohne ihren großen humanen Rang auch nur ein bis-
schen herabzusetzen. Im Blick auf die verzweifelte Lage im Nahen Osten lässt er kei-
ne Gelegenheit aus, für Frieden und Verständigung zu werben. Auch wenn er weiß,
dass das Wohlstandsgefälle und die kulturelle Distanz zwischen Nord und Süd Spreng-
stoff im Leben der Völker ist, auf dem die Flamme der Gewalt auflodern kann, so sagt
er dem internationalen Terrorismus den Kampf an. Er ist und bleibt der Brückenbauer
schlechthin, Pontifex Maximus. 

Alle loben ihn heute und zollen ihm Achtung. Freilich, im Lauf der 26 Jahre war er
auch in dieser Hinsicht oft ein einsamer Rufer in der Wüste. Vieles von dem, was er be-
klagt, ist auch heute noch unerledigt. Wir dürfen darum seine Worte nicht vergessen.
Nicht immer hat man besonders im Inneren der Kirche die Kraft seines prophetischen
Auftretens recht verstanden. Nicht wenige werfen ihm auch heute vor, er habe zwar in
die Welt hinein ein großes Beispiel der Hoffnung für alle Menschen gegeben, aber nach
innen Freiheit und Dialog weniger gefördert. Aber was meint man mit Freiheit und mit
Dialog? Gewiss kam Karol Wojtyla aus einer Situation, in der für die Kirche mitten in
den Diktaturen Einheit und Disziplin Überlebensvoraussetzung waren. Und gewiss hat
er darüber hinaus auch Recht, dass eine Kirche, die sich so weit in die Vielfalt und
Spannungen der Kulturen sowie politischen Systeme hinauswagt, im Inneren eine ein-

Aus dem Leben der Kirche 220

3 Ansprache zum Abschied am Brandenburger Tor in Berlin am Sonntag, den 23. Juni 1996, n.
4–5, in: Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seinem dritten Pastoralbesuch
in Deutschland, 21. bis 23. Juni 1996. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz.
Bonn (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls; 126), 90f. 
4 AaO., n. 6, 91.

219-221  21.4.05  10:16 Uhr  Seite 220



ander tief verpflichtende und verlässliche Gemeinschaft, vor allem des Glaubens und
so auch der Lehre sein muss, um den zentrifugalen Kräften, denen wir alle ausgesetzt
sind, widerstehen zu können. Für uns Kinder pluralistischer und manchmal auch zum
Individualismus neigender Gesellschaften ist dies keine leichte Botschaft. Der Papst
hat mit der ihm eigenen Festigkeit des Geistes und Klugheit des Seelsorgers, der den
Menschen kennt, große Barmherzigkeit walten lassen, wenn wir Menschen zu schwach
waren, um diesen Verführungen Widerstand zu leisten. Aber er hat sich leidenschaft-
lich dagegen gewehrt, wenn wir wegen unserer gut gemeinten Anpassungsfreudigkeit
die unverwechselbare Stärke unseres Glaubens und seiner Grundsätze verraten haben.
Da können wir alle von ihm noch viel lernen. Da muss das ringende Gespräch mit ihm
weitergehen. 

Dies gilt auch für das immer engere Zusammenwachsen der Christen in Ost und
West. Immer mehr war Johannes Paul II. von diesem Geist der Ökumene tief erfüllt. Er
hat ihn auch leidenschaftlich gefördert und gefordert. Manchmal hatte er freilich auch
die Sorge, dass wir uns zu billig auf den kleinsten gemeinsamen Nenner verständigen
könnten. So hat er uns schon in der wichtigen Begegnung mit Vertretern des Rates der
Evangelischen Kirche in Deutschland in Mainz am 17. November 1980 zugerufen:
„Alle Dankbarkeit für das uns Verbleibende und uns Verbindende darf uns nicht blind
machen für das, was immer noch trennend zwischen uns steht. Wir müssen es mög-
lichst miteinander ins Auge fassen, nicht um Gräben zu vertiefen, sondern um sie zu
überbrücken ... Miteinander sind wir gerufen, im Dialog der Wahrheit und der Liebe
die volle Einheit im Glauben anzustreben. Erst die volle Einheit gibt uns die Möglich-
keit, uns eines Sinnes und eines Glaubens an dem einen Tisch des Herrn zu versam-
meln.“5 Ist uns dieser Weg zu weit und zu beschwerlich? Dann hätten wir ihn und sein
Testament nicht verstanden. Amen. 

Aus dem Leben der Kirche 221

5 Ansprache bei der Begegnung mit Vertretern des Rates der EKD im Dommuseum in Mainz am
17. November 1980, in: Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seinem Pasto-
ralbesuch in Deutschland, 15. bis 19. November 1980. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz. 3., veränd. Auflage. Bonn (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls; 25A),
81. 

219-221  21.4.05  10:16 Uhr  Seite 221


