EINUBUNG UND WEISUNG

Zugang zur Mitte

Der Wandlungsweg der Eucharistie

Der christliche Glaube ist durch zwei Grundworte geprégt: Vision und Verwand-
lung. Er gibt Auskunft {iber eine neue Art, in der Welt zu stehen; Auskunft {iber ei-
ne Moglichkeit des Lebens, die unsere tiefsten Hoffnungen erfiillt und iibersteigt.
»Wenn einer in Christus ist, dann ist er eine neue Schopfung: Das Alte ist vergan-
gen, Neues ist geworden® (2 Kor 5,17). Wir kennen uns nur zu gut. Unsere Kompli-
ziertheit, unsere Verstrickungen, Halbheiten, unseren Mangel an Klarheit und Rei-
fe, unsere Egoismen, unsere Spielchen mit der Macht, unsere Angste und Verlet-
zungen, eben das, was wir auch sind. Auch dafiir hat das Christentum einen sehr kla-
ren Blick, wenn Jesus sagt: ,,Aus dem Herzen kommen bose Gedanken, Mord, Ehe-
bruch, Unzucht, Diebstahl, falsche Zeugenaussagen und Verleumdungen®, und
Paulus erginzt: ,,Feindschaften, Streit, Eifersucht, Jihzorn, Eigennutz, Spaltungen,
Parteiungen, Neid und Missgunst* (Mt 15,19; vgl. Gal 5,19-21).

1. Die neue Schopfung

Dem christlichen Glauben sind diese Unzulidnglichkeiten nicht selbstverstidndlich.
Am Anfang war es nicht so — wir nennen es Paradies — und es soll nicht so bleiben —
wir nennen es Reich Gottes. Davon spricht die Vision des Evangeliums Jesu hier und
jetzt sowie die Botschaft vom Ende der Welt, der Niederkunft des himmlischen Jeru-
salems, wo Er — Gott — alle Trinen abwischt und selbst das Licht ist, das uns erleuch-
tet. Jetzt aber ist die Frucht des Geistes Jesu ,,Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freund-
lichkeit, Giite, Treue, Sanftmut und Selbstbeherrschung. (...) Wir wollen nicht prah-
len, nicht miteinander streiten und einander nichts nachtragen® (Gal 5,22-26).

Der christliche Glaube setzt dem diirftigen Dasein eine Vision entgegen: die Vi-
sion von der Entwicklungsfihigkeit des Menschen, ja den Glauben an den Men-
schen aus dem Glauben an Gott, der Mensch geworden ist. ,,Ins Auge gefasst wird
nicht nur eine bescheidene Modifikation, eben nicht nur eine ethische Zéhmung (der
Spezies Mensch, d.Vf.), die das raue Spiel des Lebens ertriglicher macht, sondern
eine tief greifende Umformung, ja Verwandlung der Personlichkeit.“! Erst die Ver-
wandlung des , krummen Holzes mit aufrechtem Gang* (Kant), erst die Verwand-
lung des Menschen kann eine neue Art des Daseins begriinden.

' W. Miiller-El Abd, Zuspruch ohne Substanz. Ein Plidoyer gegen kraftlose Religion, in:
Frankfurter Allgemeine Zeitung (23.9.2002), 14. Die folgenden Ausfiihrungen entnehmen
Gedanken aus diesem Beitrag.



Einiibung und Weisung 223

Wie neu geboren

In der Bibel heifit es, der Mensch konne ,,neu geboren* werden. Damit ist angedeu-
tet, dass dieser neue Mensch nicht einfach besser ist, sondern er ist anders. Er ist ein
Anderer geworden. Die Besonderheit des Christen liegt nicht darin, dass er die reli-
giosen Gebote in mustergiiltiger Weise beachtet, sondern darin, dass er sie aus sei-
nem Neugeborensein auf »natiirliche« Weise erfiillt.

,,Der Preis der Verdanderung allerdings ist schier unglaublich: Sie kostet unser al-
tes Leben. Will sagen: Das Geflecht aus Gewohnheit und Ambition, reichlich Ich
und etwas Du, das ganze Regelwerk also, das wir fiir unser Leben halten, verliert
seine Giiltigkeit. Denn die Verinderungen verlangen eine Offnung unserer selbst,
die die scheinbaren Selbstverstindlichkeiten des Daseins aus den Angeln hebt.*?
Dies erklért den extremen Charakter der christlichen Forderung: ,,Wer sein Leben
gewinnen will, wird es verlieren. Wer es um meinet — (Jesu) willen verliert, der wird
es gewinnen“(vgl. Mt 10,39; Mk 8,35; Lk 9,24; 17,33). Die Bergpredigt spricht hier
ebenso eine deutliche Sprache. Die religiose Forderung ist hier in ihrer Schérfe kei-
ne Schikane. Sie spricht vielmehr aus ihrer Vorstellung einer veridndernden Zu-
kunft, aus dem Kommen und Ankommen des Gottesreiches. Sie greift voraus auf
ein Dasein, in dem das hart an der Grenze des unmenschlich Erscheinenden und was
uns als unmoglich erscheint, ,,selbstverstiandlich sein wird: die vollkommene Uber-
windung der alten Interessenmuster.“® Die Botschaft Jesu spricht von Gottes Mog-
lichkeiten in uns und um uns, aber nicht ohne uns.

Der Angriff auf diese gewohnten Muster hat nur einen Sinn: Erst eine Auflosung
der bisherigen Selbstbezogenheit kann zu einer umfassenderen und tieferen Welt-
sicht fiihren. Der ,,neue Mensch® wird durch die entschlossene Uberwindung der
bisherigen Ich-Zentrierung. Aus der Perspektive des Ichs, so die christliche Annah-
me, lisst sich die Welt niemals angemessen wahrnehmen. Erst wenn diese Perspek-
tive in der Hingabe an Gott den verzerrenden Blick iiberwunden hat, kann sich eine
innere Ordnung etablieren, die der Welt in einem tieferen Sinn gerecht wird. Chris-
ten nennen dies den Blick des Friedens, den wir, in Gottes Augen blickend, gewin-
nen. Eine Liebe ohne Maf, d.h. ohne unsere Mafstibe. Dabei kommt dem Gebet ei-
ne zentrale Stellung zu: Das Gebet ldsst uns unser eigenes Mal} verlieren und
schenkt uns das Maf3 Gottes.

Christlicher Glaube will nicht in erster Linie dem in sich gefangenen Individuum
Trost geben, sondern eine Perspektive der Befreiung sein: Er zeigt einen Weg an,
der aus den Verliesen des Ego in die Wahrnehmung des Ganzen fiihrt: ,,Ihr sollt al-
so vollkommen sein, wie es auch euer himmlischer Vater ist” (Mt 5,48). ,,Im Kern
geht es nicht darum, unser altes Ich ein wenig zu ergénzen und moralisch abzurun-
den, sondern im ganzen umzubilden, ja letztlich untergehen zu lassen: ,Wenn das
Weizenkorn nicht in die Erde fillt und stirbt, bleibt es allein; wenn es aber stirbt,
bringt es reiche Frucht**“ (Joh 12,24).4

2Ebd.
3Ebd.
*Ebd.



Einiibung und Weisung 224

Christlicher Glaube will nicht bloBes Schonreden sein, sondern von seiner Subs-
tanz her ist er Vision und Verwandlung. Wenn dem christlichen Glauben diese bei-
den Elemente genommen werden, besteht die nicht geringe Gefahr, die Glaubens-
gemeinschaft lediglich als eine Wertegemeinschaft und einen »Sozialverein« zu be-
trachten, und der gldubige Grundakt 16st sich in Wohlgefallen auf.

Im Kern geht es im Christsein nicht darum, die Befindlichkeit zu heben, sondern
es geht um das Geschenk einer grundlegenden Veridnderung und die Entscheidung,
dieses Geschenk im eigenen Leben zu entfalten. Es geht also um die neue Schop-
fung, mit der allerdings positive Folgen fiir die Befindlichkeit verbunden sind.
Christentum ist ein Trost fiir schwache Nerven, aber es ist auch eine Sache fiir star-
ke Nerven: eine »Expedition«, die den ganzen Menschen fordert. Dies alles ge-
schieht jedoch nicht nur — und im Entscheidenden nicht — aus eigener Kraft.

Verwandelnder Geist

Was uns zieht und treibt, ist die Sehnsucht nach einem anderen, gelungeneren Le-
ben. Diese Sehnsucht, die uns manchmal wie an einer Hundeleine Fihrten suchen
lasst, treibt uns an, mehr zu wollen als immer nur uns selbst, wenn wir sie nicht er-
sticken und ihr wirklich Raum geben. Es ist das Dringen des Gottesgeistes in uns.
Er fahndet nach dem ,,neuen Menschsein®, dem ,,anderen Menschsein®, nach dem
Leben, zu dem wir so selten kommen. Gott ruft also selber in uns, nach uns, nach un-
serer Verwandlung. Er ldsst uns aber nicht im Dunklen suchen, sondern hat uns den
,heuen Menschen — ,.den Erstgeborenen der neuen Schopfung® (vgl. Rom 8,29;
Kol 1,15; Phil 3,21; Offb 1,5), wie es in der Schrift heif}t, selbst vor Augen gestellt,
seinen Sohn Jesus Christus.

Jesus vor Augen, ihn im Herzen und mit ihm Hand in Hand unser Leben gestal-
ten, ist unsere Vision und unsere Verwandlung in einem. Wer sich ihm gibt, wird
neu. Wer sich ihm anvertraut, wird ein Mensch des Erbarmens. Er wird hineinge-
nommen in Jesu innige Beziehung der Liebe zum himmlischen Vater, die er mit sei-
nem Leben, Verkiindigen, Tod und seiner Auferstehung uns gezeigt hat. Der Glau-
bende lebt in neuen Verhdltnissen. Er lebt liber seine eigenen Verhiltnisse hinaus,
aus einem neuen Gottesverhiltnis, erschlossen durch Jesus, die Offenheit des Va-
ters. In diesem Vertrauensverhéltnis wandelt sich alles und wird zugleich die Visi-
on frei fiir eine neue Erde und einen neuen Himmel.

Die »Feuerstelle« der Wandlung

Die leuchtende Feuerstelle dieser Vision und Verwandlung mit, in und durch Jesus
ist die Eucharistiefeier. Hier steht uns Jesus als der Gesalbte Gottes, als erniedrig-
ter, auferstandener und erhohter Herr vor Augen. Er, die Vision des erldsten Men-
schen und einer neuen Welt. Durch das Zeugnis der Heiligen Schrift und der Ver-
kiindigung spricht er zu uns. Hier geht er uns zu Herzen, indem wir ihn in der Kom-
munion aufnehmen und er uns in sein Herz aufnimmt. Von hier aus will er mit uns
Hand in Hand wirken, wenn wir am Ende der Eucharistiefeier wieder in unseren



Einiibung und Weisung 225

Alltag gesandt werden. Was uns hier ergreift, soll uns dort prigen. Anders gesagt:
Der Weg Jesu wird in der Eucharistiefeier gegenwirtig, und wir werden in diesen
Weg hinein genommen. Wir treten in die FuBBstapfen Jesu und kommen so auf unse-
rem Weg zu Gott und auf dem Weg der Selbstwerdung weiter.

,Hier”, so hat es Johannes Paul II. gesagt, ,.ist der Schatz der Kirche, das Herz der
Welt, das Unterpfand des Ziels, das jeder Mensch, sei es auch unbewusst, erstrebt.
Ein grofles Geheimnis, das uns iiberragt und sicherlich das Verstehensvermogen un-
seres Geistes auf die harte Probe stellt, iiber den Augenschein hinauszugehen. Hier
tduschen sich unsere Sinne (...), aber der Glaube allein, verwurzelt im Wort Christi,
das uns durch die Apostel anvertraut ist, geniigt uns. Erlaubt mir, zu Christus —
gleich Petrus am Ende der Eucharistierede im Johannesevangelium —im Namen der
ganzen Kirche und im Namen eines jeden von euch zu wiederholen: ,Herr, zu wem
sollen wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens‘(Joh 6,68).°

Der hl. Ephrem sagt in einer friilhen Predigt iiber die Eucharistie: ,,Er (Jesus)
nannte das Brot seinen lebendigen Leib, er erfiillte es mit sich selbst und mit seinem
Geist. (...) Und der, der es im Glauben isst, isst Feuer und Geist. (...) Nehmt davon
und esst mit ihm den HI. Geist. In der Tat ist es wirklich sein Leib, und der, der ihn
isst, wird ewig leben.*®

Die Eucharistiefeier ist die Feuerstelle der christlichen Vision und Verwandlung.
Um so entscheidender ist es, zu ihr Zugénge zu finden, Briicken aus dem Alltag und
in den Alltag zu schlagen, Spuren zu legen, die uns dieses Geschehen eréffnen und
immer tiefer erschliefen. Dazu ist es in einem ersten Schritt notig, sich ndher da-
riiber zu verstindigen, was wir in der Eucharistiefeier begehen.

2. Gehalt und Gestalt der Eucharistiefeier

Wir feiern, woraus und wozu wir leben: Nicht aus uns selbst und nicht fiir uns selbst,
sondern aus und fiir Gott und in seinem Namen fiircinander. Wenn wir Eucharistie
feiern, bekennen wir: Wir konnen uns nicht allein ernidhren, trosten und rechtferti-
gen. Wir brauchen es auch nicht, weil wir durch Christus gerechtfertigt, getrostet
und genéhrt werden. Er ist unsere Kraft, unser Halt, unsere Hoffnung.

Vom Machen zum Empfangen

Die Eucharistiefeier vergegenwirtigt uns, was das hei3t, aus Gnade zu leben. Sie
iiberschreitet den Bereich des Gemachten und Machbaren, des Produzierten, des
Selbermachens. Sie fiihrt uns an den Ursprung des Lebens, der sich uns schenkt und
»nur« zu empfangen ist. Jede Eucharistiefeier beschreitet den Weg vom Machen
zum Empfangen. Eine grof8e Herausforderung in unserer Zeit, wo wir gerne die Fi-

3 Johannes Paul 1., Enzyklika ,,Ecclesia de Eucharistia“ iiber die Eucharistie in ihrer Bezie-
hung zur Kirche (17.4.2003), n. 59. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz.
3. Aufl. Bonn 2003 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 159), 51.

¢ Zit. n. Johannes Paul II., aaO., n. 17 (VAS; 159): Hl. Ephrdm, Sermo IV in Hebdomadam
Sanctam (CSCO 413/Syr. 182,55)



Einiibung und Weisung 226

den unseres Lebens in den Hianden halten wollen. Das muss ich erst miihsam erler-
nen: das lebenswerte Leben — woriiber heute soviel geschrieben und gesprochen
wird — liegt jenseits unseres Machens und Agierens; es liegt in den offenen Hénden.

Das Wort der Schrift, das wir horen, erfahren wir nicht nur im Sinne der Infor-
mation iiber vergangene Ereignisse, sondern iiber Geschehnisse, deren Erfiillung in
unserer Mitte im Gang ist.

Das Evangelium hat unter allen Schriften der Bibel eine besondere Stellung. In
ihm spricht der auferstandene Christus zu uns. Madeleine Delbrél hat dies kaum
tibertreffbar formuliert:

,,Das Evangelium ist das Buch des Lebens des Herrn und ist da, um das Buch unseres
Lebens zu werden. Es ist nicht da, um verstanden, sondern um wie eine Schwelle zum
Geheimnis angendhert zu werden. Es ist nicht da, um gelesen, sondern um in uns auf-
genommen zu werden. Die Worte der menschlichen Biicher werden verstanden und
geistig erwogen. Die Worte des Evangeliums werden erlitten und ausgehalten.

Wir verarbeiten die Worte der Biicher in uns, die Worte des Evangeliums durchwal-
ken uns, verdndern uns, bis sie uns gleichsam einverleiben. Die Worte des Evangeli-
ums sind wundertitig. Sie verwandeln uns nur deshalb nicht, weil wir die Wandlung
von ihnen nicht begehren. Aber in jedem Ausdruck Jesu, in jedem seiner Beispiele
wohnt eine tiberwiltigende Kraft, die damals heilte, reinigte, auferweckte, falls einer
ihm gegeniiberstand wie der Geldahmte oder der Hauptmann, bereit, unverziiglich im
vollen Gehorsam zu handeln.

Im Evangelium Jesu gibt es Stellen, die beinah vollig geheimnisvoll bleiben. Wir wis-
sen nicht, wie ihnen Eingang verschaffen in unserem Leben. Andere hinwieder sind
unerbittlich klar.

Nur kindliche Treue zu dem von uns Begriffenen wird uns zum Versténdnis dessen
fiihren, was geheimnisvoll bleibt. (...) Wenn wir das Evangelium (horen) ..., dann
sollten wir bedenken, dass das Wort darin wohnt, das in uns Fleisch werden will, das
uns ergreifen mochte, damit wir... an einem neuen Ort, zu einer neuen Zeit, in einer
menschlichen Umgebung sein Leben aufs Neue beginnen.*”

Die Eucharistiefeier will uns das Herz brennen machen, wenn Christus uns selbst

die Schrift erschlieft und unsere Augen aufgehen ldsst beim Brechen des Brotes wie
den Jiingern auf dem Weg nach Emmaus.

Der Richtungswechsel

Die Eucharistie ist die Mitte unseres Glaubens. Sie gibt die Grundrichtung unseres
Lebens vor —vom Tod zum Leben. Sie ist jene Mitte, die wir selber nicht sind, son-
dern Er, jener, von dem wir leben und dessen Leben wir weitergeben. Wo wir nur
bei uns selber ankommen, feiern wir nicht Eucharistie. Wo Er bei uns ankommt,
weil er da ist, ist jeder wirklich erst bei sich angekommen, und wir erkennen uns als
Geschwister. Die Eucharistie zielt darauf ab, Gemeinschaft miteinander zu stiften,
indem sie Gemeinschaft mit dem Ursprung stiftet. Kirche ist mehr als ein Sympa-
thiekliingel und ein Verwaltungsapparat fiir religiose Belange, wenn wir uns fest-
machen in Thm, der in unserer Mitte ist.

" M. Delbrél, Gebet in einem weltlichen Leben. Einsiedeln 21975, 17f.



Einiibung und Weisung 227

Zerbrochenes wird gewandelt

In der Mitte dieser Feier steht das zerbrochene Leben, das Opfer menschlicher Ge-
walt, Jesus, den Gott der Vater nicht im Tod gelassen hat. Wer hier feiert, weil von
der Zerbrechlichkeit des Lebens, vom Ungeniigen, vom menschlichen Mangel. Wer
hier singt, weill von Neid, Gewalt und Unfrieden, und er isst und trinkt die Hoffnung
fiir seinen alltdglichen Weg.

Wir sprechen von Wandlung. Durch Gottes Heiligen Geist werden Brot und Wein
zu Leib und Blut Christi. Der auferstandene verkldrte Herr ist unter den Zeichen von
Brot und Wein real gegenwirtig, das glauben wir. Er wird uns in die Hand gegeben.
Wie geht er in uns ein? Wird er empfangen oder nur »geschluckt«? Wie wird er
»verdaut«? Wenn wir ihn in Brot und Wein wirklich zu uns nehmen mit allem, was
er ist und was ihn ausmacht, dann miisste sich das auswirken. Wir konnen nicht hin-
ausgehen, wie wir hineingegangen sind. An jeder Kirchentiir miisste es stehen:
,Hier tritt man ein, um Gott zu lieben. Von hier geht man fort, um die Menschen zu
lieben — mit dem Leib und Blut Christi — mit Leib und Blut Christ.*

Die Eucharistie ist Gedéchtnis unserer Erlosung, sie ist Mahl aus der Néhe Gottes,
sie ist Opfer. Mein Opfer in seinem Opfer, meine Hingabe an Gott, im Mitvollzug der
Hingabe Christi an den Vater fiir die Menschen. Die Eucharistie ist Dank, sie ist Lob-
preis. ,,Wir feiern in der Eucharistie die Liebe Jesu Christi, wie sie in seiner Todes-
hingabe sichtbar geworden ist. Diese Liebe ist die Voraussetzung dafiir, dass wir mit-
einander Mahl halten konnen. So gehoren Opfer und Mahl zusammen und geben nicht
zwei verschiedene Eucharistiekonzepte an. Das Herrenmahl griindet im Opfer Christi
am Kreuz. Paulus nennt Christus das Osterlamm. Weil Christus, unser Osterlamm, ge-
schlachtet wurde, diirfen wir Festmahl halten (1 Kor 5,7f.). Aber das gemeinsame
Mahl verlangt auch, dass wir uns liebend Gott iibergeben, dass wir mit Christus ster-
ben, unsere Verschlossenheit aufbrechen und uns fiir die Briider und Schwestern 6ff-
nen, um mit ihnen im Mahl der Liebe eins werden zu konnen.‘

Liebe braucht Gestalt

Das, worauf wir hoffen und woran wir unser Herz hingen, braucht eine Gestalt —
wie jede freundschaftliche oder eheliche Beziehung. Den christlichen Glauben gibt
es nicht als nackte Idee, als abstrakte Wertschitzung bestimmter Gedanken. Er hat
—wie an Jesus Christus zu sehen ist und in den Sakramenten zum Ausdruck kommt
— eine bestimmte Gestalt, sein unverwechselbares Profil. Der Auftrag Jesu bindet
uns: ,,Tut dies zu meinem Gedichtnis.” Formen und Formeln sind besser als ihr
Ruf. Sie wahren eben nicht nur die Form, sondern auch den Inhalt. Da sie vorgege-
ben sind, erinnern sie gerade in Zeiten der Macher daran, dass Hausgemachtes nicht
alles ist und kaum etwas abwirft, wovon wir auf Dauer leben konnen. Ja, in der Eu-
charistiefeier darf es gerade nicht um unser Entertainment und Machen gehen!

8 A. Griin, Eucharistie und Meditation, in: A. Griin/R. Deichgraber (Hrsg.), Freude an der Eu-
charistie. Gottingen 2003, 9-21, hier 10.



Einiibung und Weisung 228

Die Texte des Glaubens, die uns anvertraut sind, enthalten immer auch eine Ver-
heiffung. Sie sind heilige Texte, auch die Texte der Messe. Sie sagen mehr, als die,
die sie aussprechen, einlosen konnen. Uberzeugend werden sie nicht durch verbale
Perfektion und noch so viel gedankliche Erkldrung. Die vertreiben am Ende nur,
was zu wecken ist: Sinn fiir das Geheimnis. Glaube, Hoffnung und Liebe sind nicht
auf den Begriff zu bringen. Sie greifen iiber das in den Sitzen Eingedeichte und Ab-
gezirkelte weit hinaus auf das Unsagbare hin. Wir konnen die iiberlieferten Texte
nicht einfach ersetzen, schon gar nicht durch unsere geheimnislose Computerspra-
che und spiatmodernes Denglisch. Wir konnen sie nur schiitzen und das Unsrige tun,
dass sie unter uns lebendig bleiben.

Askese der Form

Das Sperrige einer solchen gottesdienstlichen Feier ist manchmal nétig, um uns
selbst vor unserem Eigenwillen zu schiitzen. Wo nichts mehr heilig ist, steht der
Mensch auf Dauer zur Debatte. Er 16st sich auf ins Funktionieren und Selberma-
chen. Er kreuzt sich zuriick zum findigen Tier. Der Mensch hat ein Recht auf seine
eigene Grofie, er hat ein Recht auf das, was ihn iiberragt. Die Eucharistie iiberragt
uns unendlich! Sie macht den Menschen grof} in Gottes Grofe. Machen wir die Eu-
charistiefeier nicht klein durch manch vordergriindige, schnelle Eingriffe!

Die vorgegebenen Texte und Formeln sagen uns: Du musst dich nicht mit deinem
Wort und mit dir selbst begniigen, du stehst nicht allein. Die vor dir gelebt und ge-
glaubt haben, haben sie ,,mit ihren Trdnen, mit ihren Seufzern und mit ihren Wiin-
schen gewaschen (F. Steffensky). Und es sind viele, die sie heute mit dir in allen
Lindern der Erde sprechen, nicht zuletzt als gemeinsame Texte der Christenheit.
Sie und die Riten schaffen einen Raum der Objektivitit, die mich nicht jeder sub-
jektiven Vorstellung des jeweiligen Liturgen und allzu kreativer Gemeindemitglie-
der ausliefert.

3. Eucharistischer Lebensstil als Wandlungsweg

Wir feiern, woraus und wozu wir leben! Das ist das erste, das wir bei jeder Eucharis-
tiefeier im Blick haben sollten. Um so wichtiger wird es zu fragen: Was fiir Lebens-
haltungen setzt die Feier der Eucharistie voraus? Darum soll es im Folgenden ge-
hen. Was macht es uns einfacher und klarer, dieses Geheimnis mit zu feiern? Was
ist ein eucharistischer Lebensstil, also die »richtige« Lebensfiihrung, um sich die-
sem grof3en Geheimnis zu ndhern? Und anders herum: Was macht einen von der Eu-
charistie geprédgten Lebensstil aus?

Verwandelnde Hoffnung

Hier essen die Sehnsiichtigen! Das miisste an der Kirchentiir stehen und gar nicht so
klein gedruckt darunter: Wer nicht hungert, soll nicht hinzutreten. Wer nicht diirs-



Einiibung und Weisung 229

tet, soll nicht trinken. Wer nichts erwartet, hat hier nichts zu erwarten. Wer nicht
mehr Ausschau hilt, wird hier nichts sehen. Wessen Herz nicht manchmal zittert vor
Angst, vor Scham, vor Sorge, wird hier nicht getrostet. Fiir die, die schon alles wis-
sen, die alles im Griff haben, entzieht sich das Wesentliche. Wer hier empfingt, der
gibt und wird hier empfangen, wenn er sich gibt. Wer hier Jesu Brot isst, muss dort
sein Brot teilen. Wer hier dankt, wird erfiillt zum Dank im GroBen und im Kleinen.
Hier wird mehr gewandelt als Brot und Wein: ,,Mit dem Leib und Blut Christi — mit
Leib und Blut Christ.” Das ist die Wandlung, auf die es ankommt.

Die Eucharistie will das Leben prigen, und das Leben soll auf das Geheimnis der
Eucharistie hin geéffnet werden. Die Eucharistie hat einen Stil, und sie verlangt ei-
nen klaren Lebensstil! Ein Lebensstil wichst zusammen aus Haltungen, die ich le-
be.

Die erste Haltung im eucharistischen Lebensstil ist die Sehnsucht und Erwartung,
die uns sagen, dass wir mehr brauchen, als die Gegenwart ausmacht, denn in der Eu-
charistie will der Himmel, den wir nicht machen, zur Erde. Sehnsucht und Erwar-
tung verwandeln den Menschen. Sie sind die Feinde der faulen Gegenwart. Sie spre-
chen uns das Recht ab, uns als endgiiltig und absolut aufzuspielen. Sie dringen uns
weiter. Aber noch mehr verwandeln Erwartung und Sehnsucht jetzt: Denn einen
Menschen macht nicht nur schon, was er jetzt schon ist und kann. Seine Sehnsucht
und seine Hoffnung machen ihn schon.

Da ist nichts mehr zu ersehnen und zu erwarten, wo man sich nicht mehr als Sohn
und Tochter aus dem anderen Land begreift, das man schon feiert mit Brot und
Wein und Liedern. Der Christ feiert dieses Neuland im Gedichtnis an die Auferste-
hung Christi. Die Schonheit des Christen ist der Glanz der Hoffnung auf seinem Ge-
sicht. Die Eucharistie ist schon, denn sie ist einladende Hoffnung. Was aber tun, da-
mit die Sehnsucht im Leben nicht versickert? Brauchen wir nicht einen neuen Le-
bensstil der Sehnsucht, einen neuen eucharistischen Stil?

Die Hoffnung néhren

Die neue Diktatur der Unrast, der Besinnungslosigkeit 16scht den Menschen und
seine Sehnsucht aus. Wir haben scheinbar keine Zeit mehr fiir den Lebensdurst, fiir
Hintergriindiges und Tiefsinniges. Die macherischen Fihigkeiten des Menschen
sind ins Immense gewachsen, die wahrnehmend-empfiangliche Begabung verkiim-
mert. Der Mensch unseres Kulturkreises fiihlt sich vor allen als Macher gerechtfer-
tigt, und sein Selbstverstindnis bricht zusammen, wo er sich nicht mehr als Macher
erfahren kann. »Rasen« scheint Sinn zu ersetzen. Aber Rasen ist selber ein anderes
Wort fiir gefdahrlichen Wahnsinn. Kann man in einer solchen Kultur auf etwas ande-
res hoffen als auf die eigene Stirke? Kann man sich hergeben und entlassen in das
grofle Geheimnis der Welt, in Gott?

Wir diirfen nicht verflachen. Wir miissen fiir geistige Nahrung sorgen, miissen
zusehen, dass die tieferen Interessen wach bleiben und die Anspriiche nicht sinken.
Es beginnt damit, dass wir das Alltagsgeschehen zu verstehen suchen, uns aber auch



Einiibung und Weisung 230

eine allgemeine geistige Aufgeschlossenheit bewahren. Wer die Realitdten nur
zuldsst, den treiben sie iiber sich hinaus. Nur die Illusion, die Ideologie und die Ig-
noranz verschlieen und geben eine falsche Selbstsicherheit.

Bei Goethe findet sich eine Aussage, die auch fiir die geistig-geistliche Kultur der
Eucharistiefeier in die richtige Richtung weist: ,,Der Mensch ist so geneigt, sich mit
dem Gemeinsten abzugeben; Geist und Sinn stumpfen so leicht ab gegen die Ein-
driicke des Schonen und Vollkommenen, dass man die Fihigkeit, es zu empfinden,
bei sich auf alle Weise erhalten muss. Denn einem solchen Genuss kann niemand
ganz entgehen. Und nur die Ungewohntheit, etwas Gutes zu genielen, ist Ursache,
dass viele Menschen schon im Albernen und Abgeschmackten, wenn es nur neu ist,
Vergniigen finden. Man sollte alle Tage wenigstens ein kleines Lied horen, ein gu-
tes Gedicht lesen, ein treffliches Gemélde sehen und, wenn es moglich zu machen
wire, einige verniinftige Worte sprechen.*”

Lesen wir diese Aussage nicht mit den Augen eines dsthetischen Bildungsbiir-
gers, so sagt Goethe uns etwas, das auch fiir die Lebendigkeit einer Glaubensiiber-
zeugung Geltung hat. Auch hier ist es wichtig, auf die Tagesration zu achten, um
den Geschmack, vor allem aber die Freude am Glauben nicht zu verlieren.' Dem
taglichen Gedicht konnte etwa das Morgen- und Abendgebet entsprechen. Das klei-
ne Lied, welches das Gemiit erhellt, konnte mit der feiernden Gemeinde gesungen
werden. Und vielleicht finden wir die paar ,,verniinftigen Worte* in einem religio-
sen Gesprichskreis. Keine Uberzeugung, sei sie atheistisch oder glidubig, kann oh-
ne Nahrung auskommen. Wir brauchen Anregungen, entsprechende Literatur, Aus-
tausch, gemeinsame Erlebnisse. Soweit es uns moglich ist, haben wir fiir die ent-
sprechende Zufuhr von solcher Nahrung zu sorgen. Unterlassen wir es, riskieren wir
langsam, aber sicher, unseren Glauben zu verlieren. Ohne die kleinen Brosamen
konnen wir auf Dauer auch nicht das ,,Lebensbrot* empfangen. Die Eucharistiefeier
hingt in der Luft. Ja, sie wird zur Uberforderung, wir kommen nicht in sie hinein.
Wir wissen nicht mehr, was sie fiir unser Leben bedeutet.

Eines scheint mir wahr: ,,Der Glaube kommt uns — in den meisten Fillen — nicht
dadurch abhanden, dass es jemandem gelingt, uns mit Argumenten von der Frag-
wiirdigkeit oder Falschheit des Geglaubten zu iiberzeugen, sondern nur durch Nach-
lassigkeit. Man wird schlampig, unterlésst es, rechtzeitig vorzusorgen, Zeit fiir Ge-
bet und Gottesdienst zu reservieren. Man iiberlidsst es den Zufillen und lisst sich ge-
hen. Es sind nicht die Argumente, die gegen den Glauben sprechen,'' sondern die
unterlassene Vorsorge, die den Glauben schwinden lasst.“!?

Die Eucharistiefeier beginnt nicht am Sonntag, sondern in der Woche, mit den
kleinen Brosamen der Unterbrechung der Hektik, des stillen Momentes des Mor-
gen-, Abend- und Tischgebetes, der Literatur, der Schriftlesung, des guten Gedan-

> J.W. Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre. Hrsg. von E. Trunz. Miinchen 1977 (Goethes
Werke. Hamburger Ausgabe; 7), 283f.

19 In den folgenden Anregungen verdanke ich vieles H. Schaller, Iss, sonst wird der Weg zu
weit. Mainz 2003.

! Sie dienen uns oft nur als Feigenblatt.

12 H. Schaller, Weg (Anm.10), 44.



Einiibung und Weisung 231

kens, des guten Gesprichs, des gemeinsamen Erlebens. ,,Die fiinf Brote und die
zwei Fische®, die ich aus meinem Alltag zur Eucharistiefeier mitbringe, die Brosa-
men der gendhrten Sehnsucht, werden dort fiir die vielen zur Nahrung und fiir mich
selbst zur Erfiillung, eben zum Brot des Lebens.

Empfangen und Geben

Ein weiteres: ,,Das Tiefste im Menschen ist dies, daB er letztlich nicht vom Machen,
nicht vom Herstellen, sondern vom Empfangen und Geben, eben vom Lieben
lebt.“!® Auch diese Tiefendimension wach zu halten heil3t, einen eucharistischen
Lebensstil zu pflegen.

Das Schwierigste scheint mir heute das Empfangen, nicht so sehr das Geben. Das
mag sicherlich, wenn es darauf ankommt, schwer genug sein. Das Empfangen aber
hat es heute schwerer, denn wir sind ungern angewiesen auf andere, ungern abhén-
gig und mochten ungern bei irgendjemand in Schuld stehen. Wer empfinglich lebt,
gesteht sich ein: Ich kann nicht alleine leben. Das verunsichert. Aber nur das heif3t
eucharistisch leben: nicht alleine leben.

Wer empfinglich ist fiir die Welt der Schopfung und den Nichsten, steht im stidn-
digen Abenteuer der Begegnung. Wir miissen es nicht selten wieder lernen: ,,Eine
Rose ist eine Rose, ist eine Rose!* Nicht ihr Preis, nicht wozu sie mir dient. Wer dies
nicht wieder lernt, wird es nicht vernehmen: Ein Mensch ist ein Mensch, ist ein
Mensch. Jenseits meiner Absichten und Zwecke. Wer neu empfinglich wird, ist vor
Uberraschungen nicht sicher und wird nicht selten iiberwiltigt sein. Das stort unse-
re wasserdichten Konzepte und unsere doppelten Ketten an der Haustiir. Misstrauen
macht unempfinglich, nur Vertrauen empfingt und gibt.

Zum eucharistischen Lebensstil gehort zentral, dass wir Empfangende und Ge-
bende sind. Paulus spricht: ,,Was hast du, das du nicht empfangen hittest?* (1 Kor
4,7). Und paradox: Wir werden arm, wenn wir nicht geben.

Aufgeschlossen, empfinglich ,,und dankbar bleiben wir in dem Male, als uns geis-
tig bewusst ist, dass die Dinge — und wir mit ihnen — vergdnglich sind. Mag alles, was
wir tdglich brauchen, noch so teuer bezahlt und hart verdient sein, es bleibt doch eine
Gabe, die uns fiir eine befristete Zeit zur Verfiigung steht und die uns auch jederzeit ge-
nommen werden kann. Je tiefer uns die Verginglichkeit bewusst ist, umso freier wer-
den wir uns fiihlen; umso mehr werden wir aber auch beféhigt, all das, was wir erwor-
ben haben, richtig zu gebrauchen und uns daran zu freuen. Fast will mir scheinen, die
Rose auf dem Tisch sei schoner, wenn ich darum weif3, dass sie verbliihen wird.*!#

Die Schule der Dankbarkeit

Die Selbstverstidndlichkeit macht stumpf, das tiefe Wissen um die Zerbrechlichkeit
der Dinge, unserer Beziehung, der Menschen macht dankbar fiir das jetzt Gewihrte.

13 A. Gerken, Jesus unter uns. Was geschieht in der Eucharistiefeier? Regensburg 1977, 10.
4 H. Schaller, Weg (Anm.10), 54.



Einiibung und Weisung 232

,Eine Lektion, die uns das Danken lehrt, besteht in der Erfahrung von Liebe und
Freundschaft. Da offenbart sich, wie das Leben in seinem Inneren gedacht ist. Wir
miissten ganz abgestumpften Geistes sein, wenn sich da, wo uns Freundschaft ge-
schenkt ist und gelingt, keine Gefiihle der Dankbarkeit regten.”!> Wer unverhofft
seinen Freund wieder sieht, ist von sich aus dankbar gestimmt. Wir geraten ins Stau-
nen und beriihren damit den Geschenkcharakter der ganzen Wirklichkeit. ,,Wir ah-
nen, wie es sich mit den Dingen iiberhaupt verhélt. Nicht blof3 dieser Augenblick ei-
nes Wiedersehens, nicht bloB die Freundschaft, sondern alles ist geschenkt.“!® Ein
dankbarer eucharistischer Lebensstil ist ein freundschaftlicher Umgang mit sich,
den Menschen und der ganzen Schopfung. Man weil3, wie wenig die entscheidenden
Dinge zu erzwingen sind. Wer dieses Wissen lebendig hilt, bei dem stellt sich Dank
fast von selbst ein.

»S0ll Dankbarkeit zu einer prigenden Grundhaltung werden, braucht es kleine
Schritte, tigliche Ubungen, Uberwindung von Trigheit. Im Einzelnen gilt es zu ler-
nen, konkrete Lebenssituationen auf ihre dankenswerten Aspekte hin zu erfor-
schen.” Wo bin ich euch heute lebendig geworden? So kann man den Tag nach sei-
nen Goldkornern absuchen. Es findet sich immer etwas, so dass es nicht utopisch ist,
sich vorzunehmen, jeden Tag Gott am Ende des Tages fiir drei Dinge Dank zu sa-
gen. Wer sich dazu selbst verpflichtet, der schult seinen Geist nicht abzustumpfen.
Er gewinnt auch einen Blick fiir das Unscheinbare. In der Selbstverpflichtung zum
Dank fiir bestimmte Ereignisse liegt eine gute Schulung. Nur im konkreten Dank
eroffnet sich die Grundhaltung der Dankbarkeit."” Die tdglich konkrete dankbare
Riickschau im Nachtgebet ist eine hilfreich notwendige Vorbereitung fiir die Eu-
charistiefeier.

Nicht nur vor Gott im Gebet entsteht die Haltung der Dankbarkeit, sondern auch
in der Hinwendung zum Mitmenschen. Der Dialog iiber positive Dinge, die aus-
driickliche Erwéhnung von gelungenen Leistungen schafft ein Klima der gegensei-
tigen Wertschdtzung und Achtsamkeit. Es ist nicht nur die Fixierung auf das Nega-
tive, die das Danken erschwert, sondern hidufig auch die Gleichgiiltigkeit, die Un-
terlassung, die Nichterwidhnung, mit der wir Dinge, die gelingen, und Menschen,
die uns umgeben, behandeln. Wo wir unscheinbare Dienste ins Gesprich bringen,
da kann eine Kultur der Dankbarkeit wachsen; wir schulen damit unseren eigenen
Blick, aber auch den der anderen. Eucharistischer Lebensstil will umfassende Dank-
barkeit. Er fiihrt uns damit in eine tiefe Lebendigkeit. Der hl. Augustinus richtet an
Jesus Christus dieses Wort: ,,Ich wei3, Herr, dass die Undankbarkeit dir duerst zu-
wider ist, denn sie ist die Wurzel allen geistlichen Ubels. Sie ist wie ein Wind, der
alles Gute ausdorrt, vertrocknen ldsst und die Quelle gottlichen Erbarmens fiir die
Menschen zum Versiegen bringt. Durch die Undankbarkeit entsteht auch viel Bo-
ses: Was lebendig ist, stirbt ab, und Neues vermag nicht hervorzusprieBen.*!3

5 Aa0., 58.

1° AaO., 59.

7Vegl. aa0., 63.

18 Zit. n. Bonaventura, in: G. Greshake u.a. (Hrsg.), Quellen geistlichen Lebens; 2: Das Mit-
telalter. Mainz 1996, 107.



Einiibung und Weisung 233

Die Sehnsucht, Geben und Empfangen, das Wissen um den Geschenkcharakter
des Daseins, die kleinen Ubungen der Dankbarkeit, all dies bildet einen Lebensstil
auf die Eucharistie zu, und er wirkt dann durch die Feier der Eucharistie verstirkt
und befliigelnd in unseren Alltag zuriick.

4. Ostern unter uns

Eine Haltung jedoch wird von der Eucharistiefeier selber hervorgebracht und nur
hier ausgeprigt: die dsterliche Lebensperspektive. Sie ist das bleibende eucharisti-
sche Geschenk. Der Blickwinkel auf die ganze Welt verdndert sich durch die Feier
von Tod und Auferstehung in jeder Eucharistiefeier.

Selbst viele Christen sehen ihr Leben so: ,,Wir sind mitten im Leben zum Sterben
bestimmt; was da steht, das wird fallen. Der Herr gibt und nimmt.* Die Eucharistie-
feier spricht einen anderen Satz in unser Leben hinein: ,,Wir sind mitten im Sterben
zum Leben bestimmt; was da fillt, soll erstehen, er gibt, wenn er nimmt.* ' Dies zu
glauben, darauf zu vertrauen, sich daraufhin ins Leben zu wagen, heif3t sterlich le-
ben, eben aus der Eucharistie leben. Leicht ist einzusehen, wie unser Leben ab-
nimmt, vergeht und stirbt; schwieriger ist es fiir uns zu begreifen, dass mitten im
Sterben, auch in unserem kleinen Sterben des Alltags neues Leben wichst.

Der Glaube macht uns hellsichtiger. Er schenkt uns jene Augen, die fihig sind,
nicht bloB das zu sehen, was uns so offensichtlich als Geschenk Gottes auf den Weg
gelegt ist. Osteraugen entdecken auch Spuren gottlichen Wirkens dort, wo nichts zu
greifen und zu sehen ist, konnen im Riickblick erkennen, wozu die Erfahrungen von
Scheitern gut, ja vielleicht sogar notwendig waren. Vielleicht. Diesen Blick schulen
wir in jeder Eucharistiefeier. Wem es geschenkt ist, an die Auferstehung Jesu zu
glauben, hat andere Augen. Er hat Osteraugen, die vermogen vom Tod bis zum Le-
ben zu sehen, in der Schuld bis zur Vergebung, in der Trennung bis zur Einheit, in
den Wunden bis zur Herrlichkeit, im Menschen bis zu Gott, in Gott bis zum Men-
schen, im Ich bis zum Du.?

Vergessen wir nicht: ,,In der Kommunion haben wir teil an Jesu Auferstehung, der
unsern Tod vernichtet und verwandelt hat. In der Auferstehung hat Christus die Gren-
zen unserer Existenz aufgebrochen und uns von den Fesseln des Todes befreit. In der
Kommunion macht er uns so fihig, selbst aufzustehen aus dem Grab unseres Selbst-
mitleids, aus dem Grab unserer Resignation und Enttduschung, aus dem Grab unserer
Angst und Depressivitit.“?! An uns wird wahr, was Paulus sagt: ,,Wenn also jemand in
Christus ist, dann ist er eine neue Schopfung: Das Alte ist vergangen, Neues ist gewor-
den (2 Kor 5,17). Die Vereinigung mit Christus richtet unseren Blick nach vorne. Wir
sind schon verwandelt, wir sind schon neu geworden. Wir miissen es nur gelten lassen,
zu Ende denken und fiihlen, was Christus an uns tut. Noch tiefer: Er lebt in uns.

19 Lothar Zenetti hat diese beiden Verse verfasst; zit. n. H. Schaller, Weg (Anm.10), 101f.
20 Nach einer Aussage von Klaus Hemmerle.
2V A. Griin, Eucharistie und Meditation (Anm. 8), 16.



Einiibung und Weisung 234

Das christliche Leben ist nicht an erster Stelle Trost, sondern Vision des neuen
Menschen und Verwandlung. Die Feuerstelle dieses Geschehens ist die Eucharistie.
Hier steht uns Christus vor Augen, hier geht er uns zu Herzen, von hier aus will er
mit uns Hand in Hand in unserem Alltag tétig sein. Nur Menschen der Sehnsucht es-
sen das Brot des Himmels. Pflegen wir diesen Hunger, und lassen wir uns ihn nicht
von einer Diktatur der Unrast zerstoren. Unterbrechung, Morgen- und Abendgebet,
die Schriftlesung, das gute Gesprich, Geben und Empfangen, Freundschaft, die
Danken lehrt und uns das Nichtmachbare zeigt, eine konkrete Schule der Dankbar-
keit machen einen eucharistischen Lebensstil aus, der uns immer tiefer Wurzeln
schlagen ldsst in der Feier der Eucharistie und diese wirksam werden ldsst in unse-
rem Leben. Eines aber schenkt vor allem nur sie selbst: Osteraugen — die Osterliche
Perspektive. Osteraugen konnen wir nicht machen, sie werden uns geschenkt. Aber
wir konnen sie hier begehren, ersehnen und wiinschen.

Der eucharistische Lebensstil ist ganz leicht. Die selige Mutter Teresa hat es so
umschrieben: ,,Ihr miisst nichts Besonderes tun, nur Jesus erlauben, sein Leben in
euch zu leben, in dem ihr hinnehmt, was immer er gibt, und gebt, was immer er
nimmt, mit einem strahlenden Licheln.**?

Ludger Agidius Schulte, Miinster

2 M. Sammer, Mutter Teresa begegnen. Augsburg 2003, 114.



