
Christian FELDMANN, Edith Stein (Ro-
wohlts Monographien; 123). Reinbek:
Rowohlt  2004. 160 S., ISBN 3-499-
50611-4, kart., € 8,50.

Edith Stein ist keine volkstümliche Heilige
(wie P. Rupert Mayer), sondern eine intellek-
tuelle. Die philosophisch geprägte Frau stand
vor der Barriere ihrer Familie, die andere Er-
wartungen hegte, und vor der Barriere der
Männer-Universität, die Frauen den Zugang
verwehrte, auch vor der Barriere des Eros,
dem sie sich unbedacht nicht hingeben wollte.
Der hoch begabten Husserl-Schülerin wurde
von mehreren Universitäten die Habilitation
verweigert. Nach ihrer Konversion zum ka-
tholischen Glauben wurde sie Lehrerin am
Mädchen-Lyzeum in Speyer. Auf Studienta-
gen sprach Edith Stein selbstbewusst über die
Stellung der Frau im gesellschaftlichen Le-
ben. Die Tochter einer Breslauer Holzhänd-
lerfamilie (elftes Kind, früher Tod des Vaters)
musste ihren Lebensweg sehr mühsam, be-
wusst, konfliktvoll, geradezu heroisch suchen.
Der Eintritt der intellektuellen Frau in den
Kölner Karmel im Oktober 1933 war ein
Wagnis. Das Kloster konnte sie nur wenige
Jahre schützen. Nachdem die Schweizer
Fremdenpolizei die Übersiedlung der gefähr-
deten Jüdin in einen Schweizer Karmel ver-
hindert hatte, gelang am 31. Dezember 1939
der Übertritt in den niederländischen Karmel
Echt. Das Leben jüdischer Menschen wurde
zunehmend bedrohter. Am 2. August 1942
ließ die deutsche Besatzung alle katholischen
Juden in den Niederlanden verhaften. Wenige
Tage später folgte die Deportation von Sr. Te-
resia Benedicta a Cruce, zusammen mit ihrer
leiblichen Schwester Rosa, nach Auschwitz.
Bald nach der Einlieferung wurden beide ver-
gast. Ihre berühmt gewordene, leise gespro-
chene Zurede an die Schwester: „Komm, wir
gehen für unser Volk“ ist bei Kritikern (die
nicht dem Tod, nur ihrem Verstand ausgesetzt
waren) bis heute umstritten. Edith Stein fand
vom jüdischen Gott zum jesuanischen. Sie er-
litt als Christin die unauslöschliche Identität
mit ihrem Volk.

All das für ein breites Publikum in einer
verständlichen Sprache, sorgsam belegt dar-
gestellt zu haben, ist das Verdienst von F. Er
hat die Bildmonographien des Rowohlt-Ver-
lags um eine bedeutende Gestalt erweitert.
Eine längere Entfaltung der Kindheit und Ju-
gendjahre waren in diesem Rahmen nicht
möglich. F. gelingt es, durch Berichte, Zita-
te und kurz gefasste Kommentare die geisti-
ge Entwicklung Edith Steins, ihre Gedanken-
welt und ihren Lebensweg klar und allge-
mein verständlich darzulegen. Die Mitte
ihres Denkens kreist um endliches und ewi-
ges Sein, um die Erreichung von Sinn des
Lebens und des großen Du. Ihre Gestalt wird
mit den Jahren noch größer werden, auch
deutlicher, nämlich zeittypisch als jüdisches
Schicksal und denkerisches katholisches
Frauenleben erscheinen. Man wird der
deutsch-jüdischen Martyrerin eines Tages
die Würde einer Kirchenlehrerin zusprechen. 

Paul Konrad Kurz

Uwe Michael LANG, Conversi ad Domi-
num. Zu Geschichte und Theologie der
christlichen Gebetsrichtung (Neue Kri-
terien; 5). Einsiedeln: Johannes 2003.
156 S., 5 Abb., ISBN 3-89411-384-7,
brosch., € 13,00.

Die jüdische Tradition sieht in der Wendung
nach Jerusalem den Ausdruck der eschatolo-
gischen Hoffnung auf das Kommen des Mes-
sias und die Wiederrichtung des Tempels.
Die frühen Christen verstehen die Wendung
nach Osten als Ausrichtung auf das himmli-
sche Jerusalem und das Wiederkommen des
auferstandenen Christus. Der gemeinsame
Blick nach Osten drückt aus, dass der Raum
der Liturgie der Kosmos ist und ihr Adressat
Gott. Auch wo sich die eschatologische
Symbolik vom kosmologischen Kontext ab-
löst, bleibt doch die gemeinsame Gebetsrich-
tung von Priester und Volk in der Euchari-
stiefeier. Allen Riten der Ostkirchen ist diese
Gleichrichtung gemeinsam, zumindest bei
der Anaphora.  

Buchbesprechungen 235 235

B U C H B E S P R E C H U N G E N

235-240  21.4.05  10:27 Uhr  Seite 235



Wenn es nach dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil zur Wendung der Altäre und
damit zur Absonderung des lateinischen Ri-
tus kommt, stellt sich die Frage, ob es sich
um einen Traditionsbruch handelt, der die jü-
dischen Wurzeln christlicher Liturgie ver-
kennt und den Westen vom Osten entfernt.

Tatsächlich schreiben weder das II. Vati-
kanum noch die aus ihm hervorgehende Li-
turgiereform vor, dass die gesamte Messe
zum Volk hin zelebriert werden muss. Die
Gottesdienstkongregation betont, dass sich
an der inneren Ausrichtung nichts geändert
hat: In der Liturgie geht die pilgernde Kirche
dem Herrn entgegen und wendet sich zum
Vater durch den Sohn im Heiligen Geist. Es
kann in der Liturgiereform also nicht um ei-
ne neue und andere Ausrichtung gehen, son-
dern um eine erneuerte Vermittlung der ge-
meinsamen Ausrichtung auf Gott. 

„Conversi ad Dominum“, dieser Aufruf
des Augustinus, nicht nur den Körper im Ge-
bet nach Osten zu wenden, sondern auch die
Ausrichtung des Herzens zu ändern, ist Titel
und Gegenstand der Studie von L., die für ei-
ne Umkehr am Altar plädoyiert. Joseph Kar-
dinal Ratzinger begrüßt in seinem Geleitwort
das „wohltuend objektive und ganz unpole-
mische Buch“ als Beitrag eines jungen For-
schers zur Bemühung um die „Öffnung der
Liturgie nach vorn und nach oben.“ 

L.s Zusammenfassung der Forschungser-
gebnisse der letzten Jahrzehnte zeigt, dass
der Alten Kirche die Zelebration versus
populum im heutigen Sinne fremd ist. Aus
seiner theologischen Auswertung des histo-
rischen Materials wird deutlich, dass Ur-
kirchenromantik dem Prinzip der geschicht-
lichen Entfaltung der Glaubenslehre im
Sinne Newmans nicht standhalten kann.
Theologie kann sich weder auf das Älteste
noch auf das Neueste als das Authentische
berufen, denn sie muss im Licht der gesam-
ten Tradition der Kirche betrieben werden.
Ebenso wenig geht es darum, das Letzte
Abendmahl möglichst originalgetreu nach-
zustellen. Die Gesten der Liturgie wollen
symbolisch vermitteln, was Eucharistie in
Wirklichkeit ist: der Vollzug des Opfers
Christi und der Kirche und die Antizipation
des himmlischen Auferstehungsmahles.

L. bestreitet keineswegs die Bedeutung
des vis-à-vis während der Messfeier. Nur für
die eucharistische Feier im engeren Sinn, vor

allem für das Hochgebet, schlägt er eine ge-
meinsame Ausrichtung der liturgischen Ver-
sammlung zum Altar hin vor, damit deutlich
wird, dass Liturgie als Ganzes Dialog mit
Gott ist. Es stellt sich auch heraus, dass die
freie Sicht auf die Konsekration kein Kriteri-
um sein kann. Es geht nicht darum, dem
Priester zuzuschauen. Liturgie als Vollzug
ist dann sichtbar, wenn sie auf die geistige
Wirklichkeit hin transparent ist.

L.s Vorschlag hat auch Konsequenzen für
den Kirchenraum. Wenn es außer dialogisie-
rendem Gegenüber von Priester und Ge-
meinde auch ein Moment der gemeinsamen
Hinwendung zu Gott im Hochgebet geben
darf, muss der Hochaltar nicht abgeschafft
werden. Der Altar ist nicht Bühne des Litur-
gen als Hauptdarsteller, sondern „Ort des
aufgerissenen Himmels“ (Ratzinger).

Raphaela M.T. Schmid

Stephan LÜTTICH, Nacht-Erfahrung.
Theologische Dimensionen einer Meta-
pher (Studien zur systematischen und
spirituellen Theologie; 42) Würzburg:
Echter 2004. X und 354 S., ISBN 3-429-
02635-0, kart., € 30,00.

Hegel hat eine bestimmte Denkungsart ver-
spottet als „Nacht, worin, wie man sagt, alle
Kühe schwarz sind“. Betritt man aber unter
der souveränen Führung von L. den schier
unermesslichen Bedeutungskosmos der
„Nacht“-Metapher mit ihren allgemein
menschlichen, religionswissenschaftlichen,
künstlerischen (man denke an „Nocturnes“
für Klavier), liturgischen, pastoralen (z.B.
„Nacht der offenen Kirchen“), biblischen
und literarischen Bezügen, dann zeigen sich
bedeutsame Konturen. Die „Nacht“ besitzt
nicht nur eine eigentümliche Ambivalenz
von Bedrohlichkeit und Geborgenheit, von
Untergang und Ausruhen, von Verlust der
Sichtbarkeit und Gewinn tieferer Einsicht.
Sie wird gerade in dieser Ambivalenz ein Ort
der Gotteserfahrung, ja sogar der Christusbe-
gegnung, am ausdrücklichsten wohl in der
Gedichtzeile von Hopkins: „Ipse, the only
one, Christ, King, Head“ (153). Daher ist die
metaphorische Rede von der Nacht tatsäch-
lich „locus theologicus sui generis“ (3; 60). 

Im Anweg legitimiert L. dieses Thema sei-
ner Doktorarbeit mit einigen knappen Analy-

Buchbesprechungen 236

235-240  21.4.05  10:27 Uhr  Seite 236



sen: biblische Nachtszenen, Saul bei der
Totenbeschwörerin in En Dor (1 Sam 28)
und Nikodemus bei Jesus (Joh 3), liturgische
Nachtfeiern (Komplet, Osternacht und
Weih-Nacht) und die klassische Entfaltung
in der mystischen Theologie der „noche os-
cura“ bei Johannes vom Kreuz. Den Haupt-
teil bilden eingehende Studien zu literari-
schen Texten von B. Pascal, Novalis, G. M.
Hopkins und R. Schneider. Die Originalspra-
che bekommt jeweils in den Fußnoten ihr
Recht. Die gekürzten Primärtexte im Anhang
sind allerdings auf das unerlässliche Mini-
mum beschränkt. Organisch schließt sich der
nächste Schritt an: Der Leser fragt sich, ob
aus dieser Literatur ein „gültiger Ausdruck
einer Wahrheit“ (298) über die persönliche
Situation der einzelnen Autoren hinaus zu
gewinnen ist, ob sich die beeindruckenden
Glaubensaussagen, etwa dass sich „in der
Nacht des gott-menschlichen Christus … das
Geschick Gottes mit dem Geschick des ein-
zelnen Menschen und der gesamten Mensch-
heit“ (252) verbindet, auch wirklich im Sinn
der systematischen Theologie durchführen
lassen, und inwiefern metaphorische Rede
sachgemäß sein kann. Auf all das bietet L.
mit der Untersuchung zu Erich Przywara ei-
ne positive und überzeugende Antwort.

L. tritt seinen Autoren mit uneinge-
schränktem Wohlwollen gegenüber und lässt
– was die Logik der Metapher in ihrer „af-
fektiven Ambivalenz“ und „semantischen
Polyvalenz“ (60) erlaubt – die literarischen
Zeugnisse und theologischen Gedanken gel-
ten, so wie sie sich selbst verstehen, aber
wohl nicht in einer eindeutigen dogmati-
schen Formulierung Platz hätten. Bei aller
Stärke und Berechtigung dieses Vorgehens
kommt hie und da die kritische Sicht zu kurz,
so hätte man z.B. die problematische janse-
nistische Seite am „verborgenen Gott“ Pas-
cals benennen können. Und wenn L. zu
Recht das Spätwerk Schneiders nicht als
Rückfall in nihilistische Tragik, sondern
christlich deutet, vermisst man doch ein Kri-
terium, das wenigstens auf die Gefahr theo-
logischer Missverständlichkeit und Verir-
rung hinweist. Sonst könnte Hegel am Ende
über die Nacht spotten, worin alle Kühe am-
bivalent sind. Doch soll mit solchen Hinwei-
sen, um welche Aspekte L.s Arbeit ergänzt
werden könnte, dem Buch kein Abbruch ge-
tan werden. Man wird es mit geistlichem und

theologischem Gewinn lesen und viele Anre-
gungen bekommen, sich anhand gediegener
Literatur weiter zu bilden.

Franz Joseph Baur

Christiana REEMTS, Origenes. Eine Ein-
führung in Leben und Denken. Würz-
burg: Echter 2004. 168 S., ISBN 3-429-
02588-5, kart., € 14,80.

Ziel dieses Taschenbuchs ist es, den bedeu-
tendsten östlichen Theologen der alten Kir-
che, der als erster „die christliche Botschaft
ganz und gar durchdenkt“ (9), einem größe-
ren, auch nichttheologischen Leserkreis be-
kannt zu machen (vgl. 69 und die Literatur-
Empfehlungen, bes. 168). Dies geschieht
nicht nur durch Mitteilung der wichtigsten
Sachinformationen, sondern auch durch die
Vorstellung zentraler Origenes-Texte, die –
etwas verblüffend, aber didaktisch geschickt
– zu Dialogen umgestaltet wurden. Die gute
Kenntnis dieser Texte ist wohl nicht zuletzt
Frucht einer inzwischen mehrjährigen Tradi-
tion der geistlichen Lesung von origenischen
Schriften, die im Benediktinerinnen-Kloster
Mariendonk gepflegt wird, dessen Priorin R.
ist.

Dass der erste, mit „Leben“ überschriebe-
ne Teil des Bändchens auch schon von Ori-
genes’ „Denken“ handelt, kann nicht ver-
wundern bei einem Menschen, dessen Leben
weitgehend in Studium und Erklärung der
heiligen Schrift und in fortwährender geisti-
ger Auseinandersetzung mit Andersdenken-
den bestand, sei es mit paganen Gegnern (die
dem Christentum einen Mangel an Rationa-
lität vorwarfen), sei es mit christlichen Ver-
tretern eines Buchstabenglaubens oder gnos-
tischer Tendenzen (10). Bereits im ersten
Buchteil wird hingewiesen auf Origenes’
vorsichtig suchende Art, theologische Ant-
worten zu geben (9, 30, 59), die eine einsei-
tige Vereinnahmung seiner Lehre – etwa
durch esoterische Gruppen – verbietet (68f.),
ferner auf seine positive Einstellung zu
„weltlicher“ Bildung (29), seine platonische
Prägung (38), seine im Prooem zum Hohe-
lied-Kommentar erläuterte Vorstellung vom
Aufbau des Wissens (33f.), auf seine Inter-
pretation des Hohenliedes selbst, das für Ori-
genes einen „Meisterkurs“ innerhalb des AT
darstellt, da es „direkt von Gott und seiner

Buchbesprechungen 237

235-240  21.4.05  10:27 Uhr  Seite 237



Beziehung zur Kirche“ spricht (34). Zitiert
wird Origenes’ Forderung an die christliche
Verkündigung, ebenso makellos zu sein wie
das vorschriftsmäßige alttestamentliche Op-
fer (56), hervorgehoben werden sein restlo-
ses Überzeugtsein von der realen Gegenwart
Christi im Wort der heiligen Schrift (42) und
seine sehr persönliche Christusliebe (17, vgl.
42).

Im zweiten Teil will R. durch neun fiktive
(Lehr-)„Gespräche“ zwischen Origenes und
einem mehrfach wechselnden Gegenüber das
Denken des Theologen lebendig werden las-
sen (73). Diese Dialoge kreisen zunächst um
seine Theologie des Wortes Gottes und die
allegorische Auslegung der Bibel (74–109),
die es erlaubt, „die volle Geltung des Alten
Testaments auch für Christen“ zu beanspru-
chen (100). Thematisiert werden ferner der
geistliche Weg des Menschen (109–123),
die Möglichkeit der Christusbegegnung
(124–137) sowie Fragen zur Freiheit und
Vorherbestimmung (137–152) und zum Ziel
des menschlichen Lebens (152–162). Die
„Gespräche“ basieren meist auf einer Kom-
bination von Textabschnitten aus verschie-
denen Werken des Origenes, auch solchen
unterschiedlicher Entstehungszeit. Die Dia-
log-Form ermöglicht es R., explizit die Fra-
gen zu stellen, die diesen Texten z.T. unaus-
gesprochen zugrunde liegen, und so das
Verständnis zu erleichtern (vgl. 73, 110).
Das Bändchen regt dazu an, Origenes näher
kennen zu lernen – besonders anhand seiner
eigenen Schriften. Auch wenn die Suche
nach Gegenwartsbezügen an Grenzen stößt
(vgl. 7, 54, 58, 64, 73), könnte Origenes heu-
te tatsächlich dazu beitragen, „die Kirche zu
einer neuen geistlichen Schriftauslegung zu
führen“ (69).

Johannes Arnold

Axel MICHAELS, Die Kunst des einfa-
chen Lebens. Eine Kulturgeschichte der
Askese. München: C.H. Beck 2004. 200
S., ISBN 3-406-51107-4, kart., € 11,90.

»Normal« ist es für Menschen, zu heiraten
und eine Familie zu gründen, sich schön zu
kleiden, zu arbeiten, um Geld zu verdienen
etc. Asketen, so die Stoßrichtung des Buches
von M., setzen sich von dieser Normalität
durch ihr Leben ab. Sie stellen eine Kon-

trastgesellschaft dar und werden in der Welt
als Sonderlinge wahrgenommen. Spätestens
seit der Aufklärung wird Askese verdächtigt,
eine nutzlose, lebens- und lustfeindliche und
(seit Freud) auch neurotische Lebensform zu
sein. Verzicht und Entsagung gehören zu je-
nen Worten, die verschwunden sind, und mit
ihnen deren Welten. M., Professor für Indo-
logie in Heidelberg, möchte das vergessene
bzw. verdächtigte Thema durch eine Unter-
suchung der „religiös motivierten Askese im
Kulturvergleich“ (9) wieder ins Gespräch
bringen. Seine Untersuchung lässt sich von
zwei Motiven leiten: 1) verstehen, was As-
keten zu ihrem Leben bewegt; 2) herausfin-
den, „was die Menschen im industrialisierten
Westen von Welten lernen können oder sol-
len, in denen Verzicht noch etwas bedeu-
tet(e)“ (9). M. lässt sich in seinen Überle-
gungen v.a. von Formen hinduistischer und
buddhistischer Askese leiten, wobei auch
christliche, seltener islamische Traditionen
bedacht werden.

Im umfangreichen Hauptteil (11–129)
geht M. zunächst Formen asketischen Le-
bens nach: dem Umgang mit dem Leib (I),
der Sexualität (II), der Arbeit (III), dem
Wohnen (IV). Es folgt ein Kapitel (V) über
asketische Techniken, v.a. Kontemplation
und Meditation. Lösen diese fünf Kapitel das
Anliegen des Kulturvergleichs ein, fragt das
letzte nach Anstößen aus der Geschichte der
Askese für die Gegenwart (VI). Der Anhang
(130–200) bietet neben den üblichen Anmer-
kungen und einem Register eine kleine Ge-
schichte der großen asketischen Religionen
(1) sowie ein Verzeichnis asketischer Ge-
meinschaften (2).

M. stellt den Kontrast zwischen asketi-
scher und »normaler« Lebenshaltung an-
schaulich dar und versucht, den Sinn asketi-
scher Praktiken zu erschließen. Dabei wird
deutlich, dass Asketen ein kritisches Ferment
in der Gesellschaft darstellen, indem sie
durch ihr Leben gewöhnliche Werte und Ge-
pflogenheiten in Frage stellen. Trotz disku-
tierter Anfragen – der Asket wende das Le-
ben gegen das Leben, sei ein Heilsegoist und
Narzisst (11, 32, 118) – gewinnt M. der As-
kese für die Gegenwart einen Sinn ab, der
sich kurz im Schlagwort vom „weniger ist
mehr“ zusammenfassen lässt: durch Verzicht
zu höherer Lebensqualität, von einer Menta-
lität der Entsorgung hin zu einer klugen

Buchbesprechungen 238

235-240  21.4.05  10:27 Uhr  Seite 238



Selbstsorge, die um die Begrenztheit des Le-
bens weiß, sich ins Sterben einübt, um so
mehr Gelassenheit zu gewinnen (126f.). Die
Schlussfolgerungen für die Gegenwart sind
ein etwas magerer Ertrag der vorausgehen-
den Ausführungen. Der kulturgeschichtliche
Blick hat für die Reflexion kaum eine Be-
deutung. Christliche Erinnerungsbestände
kommen im Hauptteil v.a. bei den Themen
Keuschheit (33–36), Armut (62–65) und as-
ketische Gemeinschaften (83–87) zur Gel-
tung. Hier wie im Anhang zeigt M. Stilunsi-
cherheiten, die bis zu kleineren Fehlern
reichen.

Das Buch erscheint bisweilen wie eine
Buchhaltersynthese. Enzyklopädisch-additi-

ven Passagen folgen lange Ausführungen,
die bis in Fachdiskussionen hineinreichen.
M. spricht oft von Asketen im Allgemeinen,
wobei nicht deutlich wird, wen er meint: hin-
duistische, buddhistische oder christliche?
Es legt sich der Eindruck nahe, als hätten
gleiche Praktiken in verschiedenen Religio-
nen eo ipso denselben Sinn. Ob dem so ist,
das wäre zu fragen. Das religiöse Hinterland
der Askese wird der Leser zu einem besseren
Verstehen oft vermissen. Das Buch bietet nur
nebenbei eine Kulturgeschichte der Askese,
ebenso wenig eine überzeugende Aktualisie-
rung asketischer Lebensklugheit für unsere
Tage.

Dominik Terstriep SJ

Buchbesprechungen 239

In Geist und Leben 3–2005 schrieben:
Corona Bamberg OSB, geb. 1921, Dr. phil., Vortragstätigkeit, Schriftstellerei. – Spiritualität, Lite-
ratur, Ordenstheologie, Exerzitienbegleitung. 
Karsten Erdmann, geb. 1959, Dipl.-Kulturwiss., Dipl.-Theol., Diakon, Militärseelsorger. – Spiri-
tualität, Musik, Philosophie. 
Kurt Koch, geb. 1950, Dr. theol., Prof. für Dogmatik und Liturgiewissenschaft, seit 1996 Bischof
des Bistums Basel, Mitglied des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen. 
Karl Lehmann, geb. 1936, DDr., Prof. für Katholische Dogmatik, Theologische Propädeutik und
Ökumenische Theologie, seit 1983 Bischof von Mainz, 2001 Erhebung zum Kardinal. 
Bernhard Maurer, geb. 1929, verh., Dr. theol., Prof. für Evang. Theologie, Rechtsritter des Johan-
niterordens. – Ökumenische Theologie, Religionspädagogik, Spiritualität, Diakonie.
Andreas Schönfeld SJ, geb. 1961, Dipl. theol., MA phil., Pfarrseelsorge, Exerzitien- und Kontem-
plationskurse, Yogalehrer BDY. – Ignatianische Spiritualität, Deutsche Mystik. 
Ludger Ägidius Schulte OFMCap, geb. 1963, Dr. theol., Dozent für Dogmatik an der PTH Müns-
ter, Junioratsleiter. – Gotteslehre, Christologie, Spiritualitätstheologie. 

235-240  21.4.05  10:27 Uhr  Seite 239




