Gottesgeburt und Christsein bei Meister Eckhart

Zur Mystik seines Johanneskommentars

Andreas Wollbold, Miinchen

Ideologien berauschen nicht mehr, Utopien vom Fortschritt stoen auf
Skepsis, die Frage ,,Wohin soll es gehen mit mir und der Welt?* bleibt frag-
lich. So schldgt die Stunde der Mystik. In einem weiteren Sinn meint Mys-
tik dabei jedes Innewerden der Wirklichkeit, die prdgend oder treibend hin-
ter dem unmittelbar Greifbaren in personlicher Weise wahrgenommen wird.
Was freilich an der Zeit ist, kann auch Mode werden, und was Mode ist,
kann Diktat werden. Was wird nicht alles gespiirt, geraunt — um dann ande-
ren den eigenen Willen sanft, aber bestimmt aufzuerlegen. In diesem Bei-
trag geht es jedoch nicht um Mystikboom und Mystikkritik. Vielmehr soll
am Beispiel der Auslegungen Meister Eckharts zum Johannesevangelium
eine besondere Form von Mystik dargestellt werden, die so genannte intel-
lektuale Mystik. Sie erscheint zwar weniger unmittelbar als die Erfahrungs-
mystik, sie verzichtet auf alles Auflergewohnliche, sie wirkt auch nur mit-
telbar auf das Gefiihl. Aber sie versteht sich auf sich selbst, genauer: Sie
vermag den Weg des Innewerdens der gottlichen Wirklichkeit auch rational
nachpriifbar darzulegen. So leistet sie einen unverzichtbaren Beitrag zur
Unterscheidung der authentisch christlichen Mystik.

I. Christusformige Intellektmystik

Die intellektuale Mystik versteht sich als eine Haltung angesichts des Seins
und nicht primér als Erlebnisform. Sie konzentriert sich auf die einzig dem
Sein angemessene Haltung. Bei Eckhart ist dies die Haltung Christi, des
ewigen Sohnes Gottes, der ganz im, aus und fiir den Vater ist. Sie ist das In-
bild aller Tugend, nur in ihr und von ihr ermoglicht, haben dann auch mys-
tische Erlebnisse ihren Sinn. Gerade darin besteht die Leistung der intellek-
tualen Mystik. Sie verweist auf das, was alle nachvollziehen kénnen. Denn
es ist die Wirklichkeit, wie sie allen Menschen vor Augen steht, wenn diese
nur in rechter Weise auf sie schauen wiirden. Insofern geht die Frage, ob der
Meister selbst ein Mystiker war, an seinem Selbstverstindnis vorbei. Denn
er will nicht personliche Erfahrungen mitteilen, sondern Allgemeingiiltiges,
Letztverbindliches aufdecken. Jeder, der sich auf Eckhart beruft, um einem



Andreas Wollbold 414

nicht mehr iiberpriifbaren oder mitteilbaren Subjektivismus das Wort zu re-
den, beruft sich auf den verkehrten Mann! Auch sollte man ihn nicht vor-
schnell als »negativen« Theologen deuten, um ihn dann in der Art des Reli-
gionspluralismus — etwa wie bei Lessings Ringparabel — sprechen zu lassen:
Wir kennen nicht das Geheimnis Gottes, deshalb sind alle Bekenntnisse und
Uberzeugungen nur der Schleier, durch den hindurch Menschen nach dem
Ewigen tasten, ohne es jedoch zu erreichen.

Was ist Meister Eckharts Auffassung von der Wirklichkeit? Sie stellt sich
ihm dar als Spiegelsaal: Das eine Sein Gottes findet dort ein tausendfaches
Ebenbild. Der Mensch dagegen schaut in die vielen einzelnen Spiegel und
meint, jedes Bild darin sei etwas fiir sich. Er tduscht sich iiber den Zusam-
menhang des Spiegelbildes mit dem Urbild in Gott. Diese Grundeinsicht ist
alles andere als pantheistisch — ,,Alles ist Gott!* —, sie ist relational — ,,Alles
ist in, aus und fiir Gott!* Dies macht Eckharts Spiegelgleichnis deutlich:

,,Ich nehme ein Becken mit Wasser und lege einen Spiegel hinein und setze es unter
den Sonnenball; dann wirft die Sonne ihren lichten Glanz aus der Scheibe und aus
dem Grunde der Sonne aus und vergeht darum doch nicht. Das Riickstrahlen des Spie-
gels in der Sonne ist in der Sonne (selbst) Sonne, und doch ist er (= der Spiegel) das,
was er ist. So auch ist es mit Gott. Gott ist in der Seele mit seiner Natur, mit seinem
Sein und mit seiner Gottheit, und doch ist er nicht die Seele. Das Riickstrahlen der
Seele, das ist in Gott Gott, und doch ist sie (= die Seele) das, was sie ist.*!
Natiirlich kann die mystische Sprache des groBen Dominikaners leicht miss-
verstanden werden. Dann ist das Geschopfliche ein Nichts, und als ein as-
ketisch-moralisches Programm verstanden, miissen nun die eigene Person-
lichkeit, Empfinden, Leiblichkeit und Weltzuwendung einem radikalen Ver-
dacht ausgesetzt werden: All das fiihre ja doch nur von Gott weg. Das kon-
tradiktorische Missverstdndnis dazu liegt in einer individualisierten Welt
noch niher: Die Geschopfe sind Gott, oder noch zugespitzter: ,,Ich bin mein
gottlicher Kern.” Diese Fehldeutung zieht dennoch nicht wenige an, die re-
ligios jenseits von kirchlichen Formen sein wollen. Eckhart habe das Sein
vor das Tun, also das aufmerksame Wahrnehmen dessen, was ist, vor alle
Vorschriften und Gebriuche gesetzt.

Beide Fehldeutungen verkennen jedoch die Pointe des Gleichnisses: In-
dem der Spiegel auf das Urbild gerichtet ist, ist er etwas Eigenes. Wer nur
den Spiegel sucht ohne die Relation auf das Urbild, der ist wie jene Ein-
wohner von Schilda, die das Sonnenlicht in zugebundenen Sicken transpor-
tieren wollten. Ein verstellter Spiegel verliert aber mit der Beziehung zum
Urbild auch das, was wir zuvor in ihm sehen konnten.

! Meister Eckhart, Predigt 26, in: Ders., Deutsche Predigten und Traktate. Hrsg. u. iibers. von
J. Quint. Ziirich 1979, 273, zit. als DPT.



Gottesgeburt und Christsein bei Meister Eckhart 415

Es kommt demnach entscheidend darauf an, mit Eckhart die Relationali-
tit allen Seins zu erkennen. Wie der ewige Sohn nur in Beziehung zum Va-
ter ganz er selbst ist, so ist es in abgeleitetem Sinn bei jedem Geschopf. Und
wie der Sohn gerade in seiner Einheit mit dem Vater zum Mittler wird, so
verlieren fiir Eckhart auch die sichtbare Kirche und die Sakramente keines-
wegs an Heilsbedeutung, er setzt diese bei aller Betonung der Gottunmittel-
barkeit als Grund und Ziel des geistlichen Lebens vielmehr als selbstver-
stindlich voraus. Sie miissen nur immer wie ein reiner Spiegel auf Gott
selbst hinweisen. Die Kirche und der Einzelne, sie sind deshalb keine Kon-
kurrenten. Vielmehr versteht Eckhart in seiner lateinischen Predigt iiber den
Vers ,,Es steht geschrieben: Mein Haus ist ein Haus des Gebetes®™ (Jes 56,7)
die Kirche ebenso wie die Seele des Einzelnen als dieses Haus, in dem
Christus bzw. der Heilige Geist einwohnen, um einst in das ewige Haus des
Vaters einzugehen — dies ist die Kurzformel (quoddam breviarium) aller
Weisung der Schrift.?

II. Der dreifaltige Gott als Grund allen Seins

Am klarsten hat Eckhart seine Gedanken iiber die Einheit und Relationalitét
allen Seins wohl in einer weit ausgreifenden Auslegung des Prologs zum Jo-
hannesevangelium dargelegt: ,,Im Anfang war das Wort, und das Wort war
bei Gott, und das Wort war Gott* (1,1). Der Magister beginnt seine Ausle-
gung mit einer weit reichenden Grundentscheidung. Nach ihm ist die Mitte
des biblischen Glaubens, die Offenbarung des dreifaltigen Gottes, wie sie
im Prolog des Johannesevangeliums unerreichbar zum Ausdruck kommt,
zugleich die Mitte aller Wirklichkeit. Trinitét isz Ontologie. Insofern sind
die natiirlichen Wahrheiten in der Schrift angedeutet. Was sie sagt, ldsst sich
deshalb auch in der bloBen Wirklichkeitserfahrung nachvollziehen (n. 3).3
Einfacher gesagt: Wer sich nur tief genug auf das Sein einldsst, wird darin
die Wahrheit des christlichen Glaubens entdecken. Das ist nun wirklich ein
ebenso ambitioniertes wie ansprechendes Programm. Ambitioniert ist es,
weil danach das hochste Glaubensgeheimnis, die Dreifaltigkeit, nicht ein-
fach abseits der tiefsten Selbsterfahrung zu finden ist, sondern mitten darin.
Es ist letztlich eine grole Mystagogie, Gott in allen Dingen zu finden, wie

2 Vgl. Sermo XXIV, n. 226; zit. n. Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke.
Stuttgart 1936ff.: Die deutschen Werke, Bd.1-V. Hrsg. von J. Quint u.a. [= DW] u. Die latei-
nischen Werke, Bd. I-V. Hrsg. von J. Koch u.a. [= LW]; hier LW IV. Der leichteren Ver-
stindlichkeit wegen wird die beigefiigte deutsche Ubersetzung zitiert.

3 Die Belege aus der Expositio sancti evangelii secundum lohannem werden hier jeweils mit
den Nummern der Stuttgarter Gesamtausgabe angegeben; zit. als In Ioh. [= LW 1II].



Andreas Wollbold 416

Eckhart verschiedentlich das Motto des Ignatius von Loyola vorwegzuneh-
men scheint.

Vielleicht ist auch an dieser Stelle zu verstehen, warum Eckharts Lehren,
insofern sie missverstdndlich wirken konnten, von Papst Johannes XXII. in
der Bulle »In agro dominico< verworfen wurden. So ist Johannes Taulers be-
kanntem Wort vollkommen recht zu geben: Von der Lehre des ,,minnenclich
meister enverstont ir nut; er sprach uss der ewikeit, und ihr vernement es
noch der zit“4, d.h. all seine Lehre ist nur wahr, insofern sie nicht als Be-
michtigung Gottes seitens des Menschen verstanden wird — ,,Ich bin eins
mit Gott* —, sondern als Staunen und Dank iiber die Gabe Gottes: ,,Gott
schenkt sich mir vorbehaltlos*.

Ansprechend ist sein Programm aber auch, weil er der Scheidung von
Kirchenglauben und Selbsterfahrung im Ansatz widerstrebt. Es ist duflerst
wichtig festzuhalten, dass Eckhart selbstverstindlich die veritas historica,
also den Literalsinn der Schrift und damit das tatsdchliche Geschehen der
Heilsgeschichte und mit ihr den gesamten Kirchenglauben voraussetzt.> Mit
der geistlichen Schriftauslegung sucht er jedoch danach, wie in der Schrift
die existentielle Wahrheit des Hier und Jetzt fiir den Horer des Wortes he-
rausgestellt werden kann.® Dies leistet er dadurch, dass er in diesem Wort er-
kenntnistheoretische und ontologische Grundeinsichten wieder findet. Da-
rin geht er weiter als viele seiner Vorginger.

Dies soll nun exemplarisch an seiner weiteren Auslegung der Mensch-
werdung nach dem Prolog des Johannesevangeliums nachgezeichnet wer-
den. Mit groBer Sympathie versteht er den Evangelisten als den Adler, der
nach Ez 17,3f. und Hiob 39,27f. in der uns unerreichbaren Hohe Gottes
selbst das Geheimnis aller Geheimnisse, die Dreifaltigkeit und die Gottheit

4 Vgl. Johannes Tauler, Predigt 15, in: Die Predigten Taulers. Aus der Engelberger und der
Freiburger Handschrift hrsg. von F. Vetter. Nachdr. der Ausgabe von 1870. Dublin, Ziirich
1968, 69,26ff. Vgl. auch Eckhart selbst; hier Sermo VII, n. 83 (Anm. 2): ,,Viertens bemerke,
daf der innere Mensch auf keinerlei Weise in der Zeit oder an einem Ort ist, sondern ganz in
der Ewigkeit. Dort ist Gott und Gott allein. Dort wird Gott geboren, weil er dort ist, dort hort,
dort spricht, dort gehort wird.*

5> Vgl. die ausdriickliche Voraussetzung der veritas historiae bzw. veritas historica (In Ioh.,
n. 125; 137 u. 142).

¢ Es wire eine eigene Untersuchung wert, wie Eckhart vom vierfachen Schriftsinn ausgeht.
Mehrfach erwihnt er den »Literalsinn«, etwa wenn er beim Vers ,,und die Seinen nahmen ihn
nicht auf* (Joh 1,11) auf die Juden verweist. Hiufiger noch erortert er den moralischen Sinn
(Tropologie). Doch sein Interesse gilt vorrangig dem allegorisch-lehrhaften Sinn, der das
Heilsgeschehen auf innerseelische Vorginge hin deutet. Dennoch ldsst er dem Leser die Frei-
heit, aus den verschiedenen Auslegungen eine ihm gemifle auszuwihlen (vgl. aaO., n. 39).
Der Vorrang der Allegorese und damit der Lehre und des Verstandes vor der existentiellen
Anwendung zeigt auch, wie sehr Eckhart im dominikanischen Intellektualismus verwurzelt
ist, wihrend etwa die moralische Auslegung eher als gelegentliches Einsprengsel verstanden
wird (vgl. aaO., n. 3).



Gottesgeburt und Christsein bei Meister Eckhart 417

Christi, wahrnahm — ,,Im Anfang war das Wort* — und den Erdenbewohnern
verkiindete (n. 1). Wir haben gesehen: Eckhart will in seiner Vorlesung ,,die
Lehren des heiligen christlichen Glaubens und der Schrift beider Testamen-
te mit Hilfe der natiirlichen Griinde (per rationes naturales) der Philoso-
phen auslegen®’. Dabei beruft er sich auf Augustinus, der bezeugt, vor sei-
ner Bekehrung zum Christentum durch die platonische Philosophie der
Wahrheit schon sehr nahe gekommen zu sein.® Doch der nordafrikanische
Kirchenvater hatte ja noch einen wichtigen Vorbehalt gegen diese heidni-
sche Philosophie. Die Bewegung des Wortes vom Vater aus hin zur Welt, die
Kenose, ist fiir ihn nicht mit Vernunftgriinden abzuleiten. Auch strdubt sich
der Stolz des Menschen dagegen, Erniedrigung als Mitte der Welt anzuneh-
men. So kannten die Platoniker nach Augustinus die Demut Christi nicht
(n. 124f.). Durchaus zutreffend beschreibt Augustinus, wie die Rezeption
der griechischen Philosophie an der Menschwerdung des Logos ihre Gren-
ze findet. Denn der Platonismus schlieft als Grundbewegung gerade die
Entsinnlichung und Entmaterialisierung ein, fiir die die Fleischwerdung des
Wortes nur einen Griuel bedeuten kann.

In einem gewagten Kontrast dazu korrigiert Eckhart Augustinus. Denn
auch die Fleischwerdung nach Joh 1,14 enthalte ,,die Eigentiimlichkeiten
der Dinge in der Natur, im geistlichen Leben und in der Kunst™ (n. 125) — sie
ist das Grundgesetz aller Wirklichkeit! Die ,,Herrlichkeit ... des Eingebore-
nen vom Vater” (Joh 1,14) bezieht er, grammatisch nicht inkorrekt, auf die
Menschen,’ die dann, wenn sie mystisch Kinder Gottes werden, diese Herr-
lichkeit Gottes in allen Dingen zu schauen vermogen.!°

Folgerichtig erkennt Eckhart in n. 4 den Riickbezug des Johannesprologs
(,Jm Anfang war das Wort*) auf den Anfang des ersten Schopfungsberich-
tes (,,Im Anfang schuf Gott Himmel und Erde*) aus Gen 1,1, vor allem aber
auf die Schopfung durch das Wort in Gen 1,3 (,,Gott sprach: Es werde Licht.

7Vgl. aaO., n. 2; s. auch n. 3: ,,Ferner beabsichtigt das Werk zu zeigen, wie die Wahrheiten
der Prinzipien, Folgerungen und Eigentiimlichkeiten in der Natur fiir den, ,der Ohren hat zu
horen* (Matth. 13,43), gerade in den Worten der HI. Schrift, welche mit Hilfe dieser natiirli-
chen Wahrheiten ausgelegt werden, klar angedeutet sind. Bisweilen werden auch einige Aus-
legungen erbaulicher Art eingefiigt.”

8Vgl. aaO., n. 2 nach Augustinus, Confessiones VII 9,13 u. De civitate Dei X 29.
°Vgl.aaO.,n. 123: ,Die ... sehen (seine) Herrlichkeit als gleichsam Eingeborene — unigeni-
ti (Eingeborene) also als erster Fall der Mehrzahl genommen — das heif3t als solche, die dem
Eingeborenen dhnlich sind.*

10 Dies ist ein wichtiges Grundprinzip, weil es erlaubt, das iiber das ewige Wort Gesagte auf
den Menschen als solchen zu iibertragen. Es ist dem Menschen in seinem Selbstbewusstsein
gegeben, dass er durch das Wort und somit auch ihm dhnlich, d.h. wort-haft, geschaffen ist.
So erkennt der Mensch die ganze Wirklichkeit, indem er auf das Sein Christi schaut; vgl.
aa0., n. 82, wonach die Trinitdt die Ursache der Schopfung und ihre Erhaltung ist.



Andreas Wollbold 418

Und es ward Licht*).!"! Denn bei Gott gilt ebenso wie in der gesamten Natur
der Grundsatz, dass das Hervorgegangene zuvor im Ursprung wie ein Sa-
men und wie ein Wort existierte. Dieses Zuvorsein des ,,Es werde® in Gott
vor dem ,,Es ward* im Geschopf!? bedeutet aber, dass man stets auf den Ur-
sprung schauen muss, um das Hervorgegangene zu begreifen.

Eckhart legt Wert darauf, dass stets (semper) die Zeugung stattfindet.!?
Das Gezeugte lisst seinen Ursprung also nicht hinter sich, vergangen, dem
Vergessen anheim gegeben (n. 8), sondern lebt darin und ist nur als sein
»Ausdruck« in der Ahnlichkeit mit dem Ursprung zu verstehen.!# Darin ist
Eckharts mystisches Grundprinzip zu erkennen: Ohne das hier und jetzt rea-
lisierte Verhiltnis zum Ursprung wiirde alles Seiende ins Nicht-Sein versin-
ken (n. 8), wie er auch spéiter anhand des Verses: ,,Das Licht leuchtet in der
Finsternis* ausfiihrt (n. 21f.).

III. Der gottliche Kiinstler und die Gottebenbildlichkeit

Héufig vergleicht Eckhart dieses Verhiltnis des Gezeugten zum Ursprung
mit dem des Kiinstlers zu seinem Werk. Ehe der Kiinstler sein Werk aus-
fiihrt, hat er es als Idee im Geist vor Augen (n. 6—10). Die Gestalt im Kopf
(figura in mente) geht der Gestalt auf der Wand (figura in pariete) voraus.
Das ist der Unterschied zwischen Vorstellung (effectus repraesentativus)
und Ausdruck (effectus expressivus)."> Das gedankliche Bild ist dem Geist
aber nichts Fremdes, sondern sein Selbstausdruck, sein ,,Gedanke (ratio)*
und ,,Wort (verbum)“ (n. 38). Es ist kein casus ab uno, d.h. ein ,,Abfall* vom
gottlichen Sein. Es ist in seinem Geist sogar wirklicher als in der Ausfiih-
rung. Man kann ja etwas denken, ohne es auszufiihren. Was etwas in Wirk-
lichkeit ist, das ist es nicht abgetrennt im bloBen Selbst-Sein, sondern nur im
Sich-Selbst-Empfangen aus dem Ursprung. Der Vater ist durch seinen Sohn
also auch der Kiinstler meiner Person und aller Wirklichkeit, und nur als
sein Kunstwerk nimmt das Geschopf sich selbst wirklich wahr. Alles ande-
re ist Seinsvergessenheit. In einem anderen Vergleich sieht er alles Seiende
als Spiegel des einen Seins Gottes: Gerecht ist einer nur, wenn sich in ihm

1'Vel. Expositio libri Genesis, n. 78 zu Gen 1,6 (LW I).

12Vgl. In Ioh., n. 4: praeesse u. prius esse; s. auch n. 134.

B Vgl.aaO., n. 8: ,und wenn es immer ,im Anfang*‘ ist, dann ist die Geburt immer, das Ent-
stehen immer. Denn entweder niemals oder immer, weil der Anfang oder ,im Anfang® immer
ist.”

4Vgl. Sermo 11,1, 1n. 6 (Anm. 2), wonach die Ursachen, besonders die ersten Prinzipien, ganz
mit all ihren Eigenschaften in das Verursachte herabsteigen.

5 Vgl. In Ioh.,n. 37 u. 36.



Gottesgeburt und Christsein bei Meister Eckhart 419

die eine Gerechtigkeit selbst spiegelt (n. 119).'° Auf ein Spiegelbild schaut
man und erkennt darin ein Anderes; der Spiegel ist immer mehr als die Zu-
sammenstellung von Glas und einem Rahmen.

Doch heiBit das nun, die ganze Welt sei Gott? Manche AuBerungen Eck-
harts vor allem in seinen deutschen Werken scheinen in diese pantheistische
Richtung zu gehen. Doch zunidchst greift Eckhart die alte Lehre der Kir-
chenviter von der Vergottlichung des Menschen auf. Was Christus von Na-
tur aus ist, werden die Menschen durch Gnade. Es ist demnach ein vollkom-
menes Missverstdndnis, Eckhart als Kronzeugen fiir einen géttlichen Kern
im Menschen anzurufen. Der viel zitierte ,,Seelenfunken®, das ,,innere
Biirglein“!” und die ,,Gottesgeburt™ im Herzen der Gldubigen reden keines-
wegs davon, dass jeder Mensch in sich etwas Goéttliches, Einmaliges hat, ei-
ne gottliche Energie, die sich deshalb gewissermafien riicksichtslos durch-
setzen konnte. Eckhart ist alles andere als der Apologet einer christlich ge-
heiligten Religion der Selbstbestimmung! Was aber dann? In Auslegung des
Verses ,,Und das Wort ist Fleisch geworden® (Joh 1,14) sieht er im ,,Fleisch*
jeden Menschen. Wie im Himmel — also in Christus — so geschieht auf Erden
—also im Menschen — die Einwohnung Gottes: In mir wird das Wort Fleisch!
Sie geschieht zunéchst im tatsichlichen Geschehen der Menschwerdung Je-
su aus der Jungfrau Maria ,,aufler uns (extra nos)“, doch davon ausgehend
dann auch ,,in uns (in nobis)“ (n. 118).13

Es geht Eckhart in der Mystik um die Aneignung des Heilsgeschehens in
Christus. Seine Menschwerdung bildet das innerste Gesetz der Welt, nun
soll es auch im einzelnen Menschen zum Durchbruch kommen. Die Bedin-

16 Wichtig in diesem Zusammenhang ist auch die Erorterung des Gesichtes und seines Spie-
gelbildes zur Darlegung der wirklichen, aber nicht lokal fixierten Gegenwart Christi in den eu-
charistischen Gestalten in Sermo V,1 >Caro mea vere est cibus< (Joh 6,56ff.), n. 32 (Anm. 2).
7Vgl. Predigt 2, in: DPT, 163 (Anm. 1). Zutreffend hebt A.M. Haas, Meister Eckhart als nor-
mative Gestalt geistlichen Lebens. Einsiedeln 1979, 44, den relationalen Charakter des ,,See-
lenfiinkleins (viinkelin)* mit D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in
den deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler. Regens-
burg 1969, 258, hervor: ,,Es ist kein >Organ«< der Seele, es ist nicht einmal ein >Ort< der Seele,
es ist also kein Seelenbestandteil oder ein Zubehor dieses Menschenbildes, sondern meint das
tiefste und geistigste Verhiltnis zwischen Gott und Mensch, die »>participatio< des Menschen
am gottlichen Bereich® (vgl. zum Ganzen aaO., 41-52 sowie Literatur zum ,,Seelenfiinklein®
aa0., 117f. [Anm. 12]); s. auch die magistrale Gesamtdarstellung bei K. Ruh, Geschichte der
abendldndischen Mystik, Bd. 3: Die Mystik des deutschen Predigerordens und ihre Grundle-
gung durch die Hochscholastik. Miinchen 1996 (36. Kap.), sowie vorausgehend Ders., Meis-
ter Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker. Miinchen 1985.

¥ Noch spekulativer findet sich dieser Gedanke in Sermo IV,1 >Ex ipso, per ipsum et in ipso
sunt omnia< (Rom. 11,36), n. 25-28 (Anm. 2). Nur im Heiligen Geist als der Liebe kann der
Mensch »in« Gott sein. Wie die drei gottlichen Personen im Geist eins sind, ununterschieden
in ihrer Natur, doch ganz unterschieden von allem Geschopflichen, so ist der Mensch in Gott
ganz ununterschieden und gleichzeitig ganz abgeschieden von der Welt.



Andreas Wollbold 420

gung dafiir ist radikale Selbstlosigkeit, nimlich Demut als reine Empféang-
lichkeit. Nur in Demut konnte Maria ihren Sohn empfangen (n. 90). ,.Ein
Werk bleibt einem billig und recht eigentlich doch; das aber ist: ein Ver-
nichten seiner selbst. Indessen mag dieses Vernichten und Verkleinern sei-
ner selbst auch noch so grof sein, es bleibt mangelhaft, wenn Gott es nicht
in einem selbst vollendet.”“! Gerne gebraucht Eckhart dafiir das mystische
Grundwort der »Nacktheit«. Keine eigenen Beimischungen darf der Geist
geben, wenn er ganz fiir Gott empfianglich sein will. So spielt er einmal mit
dem lateinischen Wort fiir Welt, mundus, was auch ,,rein“ bedeutet und das
reine Herz (cor mundum) der Seligpreisungen meint, das mit nichts etwas
gemein hat.?® Nur so wird er wie die Jungfrau Maria sein, die Gottes voll
ist.2!

Bemerkenswert ist schlieBlich, wie sehr Eckhart die Wirkkraft Gottes und
damit das Prozesshafte im Menschen betont. Er vergleicht die Gottesgeburt
im Menschen mit einer leiblichen Geburt (n. 130). Dabei denkt er an die
Verstrickung des Menschen in das Vielerlei der weltlichen Sorgen wie bei
Martha, aus denen er erst allméhlich gelost und verwandelt werden muss.
Wie ein Holz, das man entziindet hat, zuerst knistert und qualmt, schlieBlich
aber lichterloh brennt und ganz Feuer ist, so ist es auch beim Menschen, der
von Gott erfasst ist und bei dem aller Verwandlungsschmerz einmal der rei-
nen Freude weicht, in Gott zu sein (n. 129).

Dem Verfallensein in die Welt wohnt eine tiefe ,, Trauer tiber die Fremd-
heit (tristitia dissimilitudinis)* ?*> ein, wie man iibersetzen konnte. Wo ich
Gott fern bin, sind mir auch die Dinge fremd: ,,Je mehr ein Ding nach auflen
hervorgeht, um so mehr merkt man ihm das Anderssein und die Verschie-
denheit an (tanto plus sapit alienitatis et diversitatis)“.?* Ich habe sie nur als
Gegen-stinde, mir gegeniiber, blol zum Gebrauch, somit als Fremdes, Kal-
tes, Sinnloses, letztlich immer schon Verbrauchtes. Wo ich mich aber ge-
geniiber meinem Ursprung 6ffne, meine Vereinzelung aufgebe, wo ich Gott
in mir Gott sein lasse, da veridndert sich auch das eigene Verhiltnis zur Welt.
Alles Geschaffene hat seinen Ursprung in Gott, ,.es hat sein Sein von ihm,
durch ihn und in ihm* (n. 135).

19 Meister Eckhart, Reden der Unterweisung, Kap. 23,in: DW V, 534,

20 Vgl. Sermo V1,2, n. 57 (Anm. 2).

21 Vgl.dazu In Ioh., n. 88-90, wo die Erleuchtung von oben die Bereitschaft der Unterordnung
unter Gott von unten voraussetzt, d.h. den Wunsch, sich nicht selbst Licht zu sein, sondern es
wie Maria durch Erleuchtung zu empfangen.

2Vgl. aa0.,n. 129 u. ebenso das dissimilis n. 130.

2 Vgl.aa0.,n. 133.



Gottesgeburt und Christsein bei Meister Eckhart 421

IV. Glaube: Hineinbildung in das Sein Christi

Der geistliche Werdegang eines Menschen besteht darin, immer mehr in das
Sein Christi (esse Christi) als des Logos hineinzuwachsen. In Gott zu sein
wie der Sohn ist nur mdéglich in gottlicher Weise, also nicht mehr in der
Fremdheit eines Anderen, sondern indem es ,,dasselbe wie der Ursprung ist*
(n. 136). So wie der eine Gott selbst von Anfang an auch das Andere da sein
lasst, so ist dieses Andere auch immer schon in dem einen Gott (n. 137).
Denn Gott zeugt das Andere als ein Anderes seiner selbst. Ich verdanke
mein Sein Gott, bin ich selbst, indem ich ganz in ihm bin! Identitdt und An-
dersheit schlieflen sich nicht aus, sondern ein.

Eckhart erldutert dies hdufig mit der Vorstellung vom Sehen. Das Auge ist
reines Empfangen. Wenn es von sich aus eine Fiarbung hitte, wiirde es durch
die sprichwortliche rosarote Brille schauen und seinen Gegenstand ver-
zeichnen.?* | Es erhilt sein ganzes Sein vom Gegenstand her®; in einem ein-
zigen Akt ereignet sich fiir es das Sehen und fiir den Gegenstand das Gese-
hen-Werden.? ,,Sehen und Gesehenwerden sind ein und dasselbe, das heil3t
zugleich fangen sie an, stehen sie, fallen sie und erheben sich wieder, zu-
gleich entstehen und vergehen sie. Weder die Natur noch der Verstand noch
Gott kann sie trennen® (n. 107). Ebenso erhilt der menschliche Geist sein
ganzes Sein ausschlieBlich von seinem Gegenstand, Gott selbst, her, ,,s0 ist
fiir ihn das Sein nicht Fiir-sich-sein, sondern Zu-Gott-sein, zu Gott, sage ich,
als Ursprung, der das Sein gibt, und zu Gott als Ziel, fiir das er ist und lebt*
(ebd.).*® Diese erkennende Beziehung ist aber gleichzeitig getragen von der
Liebe, in Gott selbst also der dritten gottlichen Person des Heiligen Geistes.
Denn ein Ahnliches hervorzubringen heifit es zu lieben: So zeugt der Vater
ein anderes Selbst (generat alterum se) im Sohn.?”

24 Ebenso ist das Feuer in sich selbst unsichtbar. Dieser Vergleich hat weit reichende Konse-
quenzen fiir die Verstandestitigkeit auf dem mystischen Weg. Denn der menschliche Intellekt
beginnt zwar mit den Sinnen und wird von seinen Bildern iiberschattet. Doch er muss sie los-
lassen, um rein und bloB empfinglich zu werden; vgl. aaO., n. 84.

2 Vgl. aaO., n. 107: ;50 sind sie doch eins, insofern das eine wirklich sieht und das andere
wirklich gesehen wird; in ein und demselben verwirklicht sich das Sehen des einen und das
Gesehenwerden des anderen.” Wie also Erkenntnisvermogen und Erkenntnisgegenstand ei-
nen einzigen ,,Spross“ (proles) zeugen, nimlich die species, also das erkennbare Wesensbild
dieses Gegenstandes, so kann der allein auf den Vater ausgerichtete Mensch mit ihm zusam-
men den einen Sohn zeugen (n. 109).

26 Deshalb ist es falsch, Intellekt und Willen voneinander trennen zu wollen (vgl. aaO.,
n. 108).

27Vgl. aa0., n. 62. Auch diese Aussage hat wiederum einen erkenntnistheoretischen Hinter-
grund. Alles ist aus Gott (a Deo) als causa efficiens. Dem entspricht der Intellekt in Anglei-
chung an den Hervorgang des géttlichen Wortes. Doch noch viel mehr ist alles in Gott (in
Deo) als causa finalis, insofern dieser nach Aristoteles, Metaphysik 11, c. 8 [994b], den Wil-
len ,,wie ein Geliebtes bewegt (movet sicut amatum)*, d.h. Gott bewegt das Sein auf sich hin



Andreas Wollbold 422

Diese Offnung auf Gott allein beginnt mit dem christlichen Glauben, den
jemand durch Katechese und Einlibung empfangen hat. Als solcher ist er je-
doch unvollkommen. So unterscheidet Eckhart in n. 159 bei der Auslegung
von Rom 8,24 (,,Er gab ihnen die Macht, S6hne Gottes zu werden*) das
Werden des Gldubigen als etwas noch Unvollkommenes (fieri imper-
fectum), weil darin noch Verdnderung (moveri) notwendig ist, von der Sohn-
schaft. Das ganze geistliche Leben setzt den Glauben an Christus und eine
entsprechende Praxis voraus. Doch eben dieser Glaube setzt eine Bewegung
frei hin zum sohnschaftlichen Sein: ,,Darum ist das Glauben und der Glaube
gleichsam eine Bewegung und ein Werden zum Sohn-Sein® (n. 158). Dieses
Werden vollendet sich erst in der himmlischen Schau Gottes. Glaube 16st ei-
ne Entwicklung, eine Bewegung aus, die zunehmend die ganze Existenz
umfasst. Eckhart hat sich allerdings kaum dariiber gedufert, wie und mit
welchen Erlebnissen jemand schon auf Erden an die mystische Einigung mit
Gott rithren konne.?® Es geht ihm nicht um eine Methodenlehre der Medita-
tion, die bei den Dominikanern seiner Zeit bereits im Noviziat regelmifBig
geiibt wurde.? Vielmehr sagt er: ,,Es ist ja schon alles gegeben. Du bist ja
schon Sohn oder Tochter Gottes. Mach nur die Augen auf!“ Von uns aus
»basteln« wir an den Umstianden, an uns oder anderen herum (alteratio).
Nur kraft der Zeugung aus Gott wird das Wesen eines Geschopfs hervorge-
bracht (generatio).*°

All das ist keine neue Lehre, sondern schopft aus der Mitte des christli-
chen Denkens, vor allem der griechischen Kirchenviter, des Augustinus,
des Dionysius Areopagita, aber auch eines christlichen Neuplatonismus und
Aristotelismus, wie sie sich in der Dominikanerschule etwa seit der Mitte
des 13. Jahrhunderts ausgebreitet haben. Aber hier wird Tradition nicht nur
repetiert, sondern radikal auf die eine Wirklichkeit hin zu Ende gedacht:
dass alle Welt das Bild des dreifaltigen Gottes in sich trigt. Gott ist Vater —
das eine, volle Sein, das sich selbst verschenken will. Gott ist Sohn, ganz

als das Ziel aller Dinge (n. 42). Alles Streben nach ihm geht von seiner Bewegung aus, es ist
ein ,,bewegendes Bewegtes (movens motum)*, wie wiederum Aristoteles, De anima 111, c. 54
[433b], sagt (n.42). So ndmlich ist die Freiheit willentlich, doch zugleich ist sie vom Verstand
gelenkt (n. 43).

28 An einer Stelle freilich erwihnt er sehr eindrucksvoll das Erleben des mystischen raptus
(n.49) im Anschluss an Hugo von Sankt Viktor. Das Verhiltnis zu Gott ist so einzigartig, dass
man es nicht be-grifflich in den Griff bekommt: ,,Es kennt kein Warum, sondern ist selbst das
Warum aller und fiir alle* (n. 50). Vielmehr wirkt der Eine dadurch, dass er uns beriihrt (affi-
ciens,n. 48; vgl. das ,,Siile, das mich ... so heftig und liebreich zu ergreifen weifl* nach Hu-
g0,1n.49).

2 Vgl.etwa A. Schonfeld, Leib und Geist bei Meister Eckhart, in: Geist und Leben 74 (2001),
275-290 u. Ders., Meister Eckhart. Geistliche Ubungen. Meditationspraxis nach den ,,Reden
der Unterweisung “. Mainz 22003.

% Vgl. In Ioh., n. 142-150.



Gottesgeburt und Christsein bei Meister Eckhart 423

Bild des Vaters, ganz das Du, in dem der Vater sich wieder erkennt. Nichts
ist geschaffen, was nicht im Sohn geschaffen und so ebenfalls Bild des Va-
ters ist. Wer sich fragt: ,,Wer bin ich?*, kann nichts Wahreres antworten als:
»Ich bin das Bild Gottes.”“ Gott ist Heiliger Geist, ganz die Liebe, die den
Vater mit seinem Ebenbild verbindet. Und so darf sich auch alles Geschaf-
fene in die Liebe Gottes eingeschlossen wissen.




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [850.394 1672.441]
>> setpagedevice


