
Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung
Sind christliche Zen-Lehrer Kolonisatoren?1

AMA Samy, Perumalmalai/Indien

Der Autor ist Jesuit, Priester und Zen-Meister. Er kann auf eine langjährige Erfahrung als
Zen-Lehrer zurückblicken und hat mehrere Bücher zu diesem Thema veröffentlicht. AMA
Samy studierte Zen unter Yamada Ko‘un, der der Sanbo Kyodan-Schule angehörte, und wur-
de von diesem als Zen-Lehrer autorisiert. Nach dessen Tod verließ er Sanbo Kyodan, um
schließlich seine eigene Zen-Schule, Bodhi Sangha, zu gründen. Er lebt und unterrichtet im
Bodhi Zendo, Perumalmalai, Kodaikanal, Indien und kommt auch regelmäßig nach Europa,
um dort Zen zu lehren. Im ersten Teil seines Beitrages setzt sich AMA Samy kritisch mit dem
jüngst erschienenen Buch „Wie Zen mein Christsein verändert. Erfahrungen von Zen-Leh-
rern“ auseinander. Die meisten der Lehrer, die sich in diesem Buch äußern, sind ihm per-
sönlich bekannt. Im zweiten Teil stellt er seine eigene Auffassung einer authentischen Zen-
praxis von Christen und Christinnen vor. Insbesondere diese Darlegungen laden zu einer ver-
tieften, theologisch unterscheidenden und spirituell-praktischen Diskussion ein. Weiterfüh-
rende Beiträge dazu sind der Redaktion willkommen.

Die Schriftleitung

I. Erfahrungsberichte von Zen-Lehrern

Das Buch Wie Zen mein Christsein verändert. Erfahrungen von Zen-Leh-
rern2 handelt von den Erfahrungen christlicher Zen-Meister, die überwie-
gend in den deutschsprachigen Ländern Deutschland, Österreich und der
Schweiz unterrichten. Unter den Lehrern sind Männer wie Frauen, Katholi-
ken und Protestanten, Priester wie auch Nichtpriester. Viele der Autoren
sprechen in ihren Beiträgen zunächst über ihre Erfahrungen mit Zen und da-
rüber, wie diese ihren christlichen Glauben und ihre christlichen Erfahrun-
gen verändert haben. Im Anschluss daran werden zumeist theoretische Fra-
gen über Zen und Christentum erörtert und die eigenen Lehrmethoden vor-
gestellt. Einige Autoren verfallen sofort ins Predigen; vielleicht könnte man
auch sagen, dass sie von ihren in eigener Erfahrung gewonnenen Überzeu-
gungen sprechen, um andere zu überzeugen und zu bekehren.

Statt aufzuzählen, wie die Autoren jeweils an das Thema herangehen, und
jeden Beitrag kritisch zu besprechen, möchte ich einige der angesprochenen
Kernpunkte allgemein skizzieren. Die meisten beschreiben, in welcher Wei-

1 Aus dem Englischen übersetzt von Doris Petlan, München. 
2 M. Seitlinger/J. Höcht-Stöhr (Hrsg.), Wie Zen mein Christsein verändert. Erfahrungen von
Zen-Lehrern. Freiburg, Basel, Wien 22005 (Herder Spektrum; 5499), 190 S. – Mit Beiträgen
von St. Bauberger, N. Brantschen, M. von Brück, P. Gyger, W. Jäger, J. Kopp, P. Lengsfeld,
G. Meyer, K. Obermayer, B. Snela, J. Witkam, D. Witt u. D. Zölls.

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 424



se sich ihre Gottesvorstellung durch die radikal ikonoklastische Herange-
hensweise des Zen verändert hat: „Triffst du den Buddha, dann töte ihn!“
Sie betonen, dass es im Zen keine Dogmen und keine Philosophie gebe, und
dass es sich um keine Religion handle. Sie weisen auch auf die objektlose
Meditation des Zen hin: eine Meditation ohne Gedanken oder Bilder (munen
muso). Diese Erfahrung liege jenseits von Konzepten, Gedanken und Bil-
dern. Die Bedeutung, die Zen dem Körper und dem Gewahrsein von Körper
und Atem beimisst, sei heilsam und könne tatsächlich Heilung bringen. Da-
rüber hinaus habe die Lehre des Zen über das Leben im Jetzt eine befreien-
de Wirkung. Zen führe zur Erkenntnis von Nicht-Dualität, insbesondere der
Nicht-Dualität von Gott und Selbst, von Welt und Selbst sowie von Selbst
und Anderen und stelle die personale Ich-Du-Beziehung des Theismus in
Frage. Der Theismus und theistische Dogmen und Lehrsätze sind für viele
der Autoren anstößig geworden. Einige bemühen sich zu zeigen, wie das
christliche Gebet mit der Zen-Übung in Einklang gebracht werden kann.
Andere stellen alle derartigen Behauptungen von Nicht-Dualität in Frage,
und zwischen einigen scheint ein latenter theologischer Disput stattzufin-
den.

Die meisten Autoren betonen, dass Zen ihr Christentum und ihren Glau-
ben nur vertieft habe. Sie hätten dadurch tiefe Einsichten in die Bibel ge-
wonnen. Einige behaupten auch, dass gerade Zen ihnen den Weg gewiesen
habe, die Mystiker und die Mystik des Christentums zu entdecken. Sie he-
ben die mystische Erfahrung sehr stark hervor, und es ist Meister Eckhart,
der für sie eine hervorragende Stellung unter den Mystikern einnimmt und
ihnen als Vorbild dient. Einige sprechen auch von Mitgefühl, wenige dage-
gen berühren Themen wie Ethik oder Moral oder erwähnen die brennenden
Probleme, die mit dem Bösen und der Zerstörung in der Welt zusammen-
hängen. Fast alle Autoren scheinen der Meinung zu sein, Zen und Christen-
tum könnten miteinander verschmolzen werden oder das mystische Chris-
tentum sei identisch mit der Wahrheit des Zen. Sie vertreten die Ansicht,
dass es nur ein einziges letztgültiges Mysterium gebe, das sich in allen Re-
ligionen widerspiegelt, und dass Dogmen, Symbole usw. lediglich äußere
Hüllen darstellten und Zen sie alle abstreife, um in die dahinter liegende ei-
ne Wirklichkeit zu führen. Fast alle sprechen von christlichem Zen oder von
Zen-Christentum. Sie scheinen Zen als einen Weg zu betrachten und zu ver-
mitteln, der es ermöglicht, das in ihren Augen wahre, mystische Christen-
tum zu entdecken. Einige setzen sogar Zazen, Zen-Meditation im Sitzen,
mit christlicher Kontemplation gleich. Vielleicht könnte man ihnen zugute
halten, dass sie von ihren, in den christlichen Kontext eingebetteten Zen-Er-
fahrungen berichten. Doch nehmen sie zugleich auch eine Interpretation vor
und beschreiben ihre eigenen Lehrmethoden. Kaum einer der Autoren er-

Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 425

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 425



AMA Samy 426

wähnt, dass Zen mit dem Zen-Buddhismus zu tun hat, noch wird der An-
spruch erhoben, die eigenen Schüler in ein Zen im Sinne des Zen-Buddhis-
mus einzuführen.

In einem Nachwort korrigiert der Mitherausgeber Michael Seitlinger vie-
le der einseitigen Betrachtungsweisen der christlichen Zen-Lehrer, indem er
die Polaritäten oder Widersprüche etwa zwischen der Sprache und der Er-
fahrung, zwischen dem Einen und dem Vielen, zwischen dem Personalen
und dem Nichtpersonalen/Transpersonalen, zwischen Dualismus und
Nicht-Dualismus klärt und ins rechte Licht rückt. Diese Polaritäten kommen
sowohl im Christentum als auch im Buddhismus/Zen vor, aber ein Pol darf
nicht auf Kosten des anderen überbetont werden. Seitlinger weist auch auf
das Problem moralischer Verfehlungen seitens einiger Zen-Meister hin so-
wie darauf, dass die Interpretationen der einzelnen Zen-Meister voneinan-
der abweichen. Damit hat er einen wertvollen Dienst geleistet. Das zentrale
Problem von Zen übenden Christen, die interreligiöse Dimension, wird da-
mit aber noch nicht berührt. Wie schon erwähnt, verweist Seitlinger zwar
auf die unvermeidlichen und notwendigen Polaritäten innerhalb der christli-
chen Erfahrung und Interpretation, beispielsweise zwischen Sprache und
Erfahrung oder zwischen Dualität und Nicht-Dualität. Doch solche Parado-
xien und Polaritäten sind nicht das eigentliche Problem, obgleich sie viele
christliche Zen-Lehrer zu verwirren scheinen und Anlass zu Verwechslun-
gen geben.

Im zweiten Abschnitt möchte ich einige kritische Anmerkungen dazu ma-
chen, wie die Autoren Zen im Sinne des Christentums und der christlichen
Mystik interpretieren und lehren. Im dritten Abschnitt werde ich eigene Vor-
schläge unterbreiten, wie man sich aus meiner Sicht in rechter und ange-
messener Weise Zen und den interreligiösen Beziehungen nähern könnte.
Die Gedanken einiger führender Persönlichkeiten aus dem Bereich des in-
terreligiösen Dialogs sollen zur Verdeutlichung meines Ansatzes dienen.
Zen wie auch die interreligiösen Beziehungen sind in der heutigen Zeit von
grundlegender Bedeutung. Sie bieten uns viel versprechende Aussichten.
Wenn wir sie schlecht verwalten, wird das langfristig verhängnisvolle Fol-
gen haben.

II. Kritische Anmerkungen zur Didaktik christlicher Zenpraxis

Zunächst möchte ich hervorheben, dass die Zenpraxis Christen sehr wert-
volle Dienste geleistet und ihnen den Blick für die eigenen Reichtümer er-
öffnet hat. Sie hat sie von einengenden Dogmatisierungen und Institutiona-
lisierungen befreit und ihnen dabei geholfen, die kontemplative Dimension

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 426



Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 427

des Christentums und der Spiritualität zu erfahren. Viele haben durch Zen
zu den eigenen christlichen Wurzeln zurückgefunden. Die Zen-Übung hat
sie darüber hinaus gelehrt, offen für andere Religionen zu sein. Zen hat es
ihnen erleichtert, im Jetzt zu leben, die Ewigkeit in einem Sandkorn zu er-
kennen und ihr Leben als etwas zu sehen, das in der Gnade und im Mysteri-
um gründet. Doch andererseits ist das von christlichen Zen-Meistern ge-
lehrte Zen problematisch.

Zwar hat Zen vielen Christen dabei geholfen, die mystische Dimension
des Christentums schätzen zu lernen, doch ein Problem ist, dass viele der
christlichen Zen-Lehrer die Mystik so auslegen, als gäbe es nur die Ein-
heitsmystik. Es lassen sich aber verschiedene Formen von Mystik unter-
scheiden, ob im Christentum, im Hinduismus oder auch in anderen Religio-
nen. So lässt sich die christliche Braut-Mystik nicht einfach auf die Ein-
heitsmystik reduzieren, die Mystik des hl. Ignatius ist nicht die gleiche wie
die von Meister Eckhart. Meister Eckhart ist kein typischer christlicher
Mystiker. Ebenso gut wie er ein Mystiker ist, ist er auch ein Philosoph der
neuplatonischen Tradition; das heißt, dass seine Lehre auch von seinem phi-
losophischen Verständnis geprägt ist. Darüber hinaus sollte man ihn besser
in einem orthodoxen Sinne interpretieren als in einem esoterisch-buddhisti-
schen, wie Suzuki und andere Autoren das tun. Die christliche Mystik ent-
stammt der christlichen Bibel, der Liturgie, den Lehrsätzen und der christli-
chen Praxis. Wenn Karl Rahner vom zukünftigen Christen als einem Mysti-
ker spricht, denkt er eher im Sinne einer ignatianischen christo-zentrischen
Spiritualität. Rahner hat Recht – und darin kann Zen uns eine Gnade sein,
wenn er unsere Aufmerksamkeit darauf lenkt, dass Gott ein Mysterium ist, in
dem unser Dasein und alles Seiende gründet. Auch erinnert er uns zu Recht
daran, dass unser Leben von einem Horizont bedingungsloser Liebe und
Barmherzigkeit umfangen ist. Zen-Lehrer müssen sich jedoch bewusst sein,
dass ihre Rede von Mystik Menschen dazu bringen kann, sich in fixe Ideen
über ganz besondere Erfahrungen zu verrennen. Die Erfahrung des Mysteri-
ums offenbart sich eher in selbst-transzendierender Liebe, wie Rahner es
ausdrückt, in einer Hoffnung wider alle Hoffnung, im Verzeihen, ohne dass
ein Unrecht eingestanden wird, in geduldigem Ertragen von Schmerz, in der
Bereitschaft, die Last der Verantwortung auf sich zu nehmen und sich der
Einsamkeit und der Dunkelheit des Todes zu stellen, in selbstlosem Dienst
oder auch darin, dass die scheinbare Sinnlosigkeit des Lebens vertrauensvoll
ertragen wird. In diesem Zusammenhang sei an Martin Bubers Kritik an der
apersonalen Einheitsmystik erinnert. Nach seiner Einschätzung ist sie der
personalen Mystik unterlegen und auch weniger heilsam.

Darüber hinaus scheinen viele der Lehrer Nicht-Dualität und Dualität zu
vermischen. Eine Nicht-Dualität, die der Dualität gegenübergestellt wird,

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 427



AMA Samy 428

ist keine Nicht-Dualität. Form ist Leere und Leere ist Form, so verkündet es
das Herz-Sutra, das in den meisten Zen-Zentren täglich rezitiert wird. Der
Dogen-Experte Kim legt die Schriften des berühmten Zen-Meisters Dogen
dahingehend aus, dass es bei der Freiheit, die aus der Übung des Zazen er-
wächst, nicht darum geht, unsere Dualitäten zu transzendieren, sondern
vielmehr darum, sie zu verwirklichen: „Die entgegengesetzten Pole von
Dualitäten werden nicht verwischt oder gar ausgelöscht: Sie werden weni-
ger transzendiert als vielmehr verwirklicht. Die absolute Freiheit, um die es
hier geht, ist eine Freiheit, die sich innerhalb der Dualität und nicht getrennt
von ihr verwirklicht.“3 Die meisten Menschen – und selbst Zen-Lehrer –
verstehen die Funktion religiöser Sprache nur unzureichend. Sie fassen sie
ausschließlich wörtlich und unter ihrem Aspekt der Repräsentation von
Wirklichkeit auf. Doch das ist nur eine der Funktionen von Sprache; reli-
giöse Sprache ist eher expressiv, narrativ, performativ, symbolisch und me-
taphorisch. Paul Ricoeur unterscheidet in Bezug auf religiöses Verstehen
und religiöse Sprache eine erste Naivität und eine zweite Naivität. Auf der
Ebene der ersten Naivität fassen die Menschen religiöse Symbole und Lehr-
sätze als buchstäbliche Wahrheiten auf. Nachdem sie die symbolische und
religiöse Bedeutung einer solchen Sprache durchschaut haben, kann es ih-
nen in der zweiten Phase gelingen, religiöse Sprache frei und ungehindert zu
benützen. Auch unsere Zen-Lehrer scheinen zwischen den beiden Naivitä-
ten steckenzubleiben! Ich möchte dazu die schönen Worte Simone Weils zi-
tieren: „Wenn aufrichtige Freunde Gottes – wie zum Beispiel Eckhart in
meinen Augen einer ist – Worte wiederholen, die sie im Geheimen inmitten
der Stille einer Liebesvereinigung gehört haben, und diese Worte nicht mit
der Lehre der Kirche übereinstimmen, so liegt das einfach daran, dass die
Sprache des Marktplatzes nicht die Sprache des Brautgemachs ist.“4

Ein weiterer Punkt, auf den der Herausgeber Seitlinger hinweist, ist die
Tatsache, dass Erfahrung und Sprache nicht voneinander getrennt werden
können. Man sollte noch hinzufügen, dass Erleuchtung oder Erwachen in-
nerhalb der Sprache stattfindet. Erleuchtung ist ein metaphorischer Pro-
zess.5 Eine Erfahrung ohne Interpretation oder Sprache gibt es nicht. Viele
scheinen irrtümlicherweise zu glauben, Zen sei jenseits aller Konzepte, jen-
seits von Sprache und Philosophie. In Wirklichkeit ist das jedoch eine dua-
listische Sicht, die ein unzureichendes Verständnis von Zen und seiner
Grundlagen nahe legt. Bei Zen handelt es sich um eine bestimmte Lebens-
weise und eine bestimmte buddhistische Interpretation. Es ist das eine und

3 H.-J. Kim, Dogen Kigen: Mystical Realist. Tuscon 21987, 52f.
4 S. Weil, zit. in: O. Davies, Meister Eckhart: Mystical Theologian. London 1991, VII.
5 Vgl. A. Samy, Zen und Erleuchtung. Zehn Meditationen eines Zen-Meisters. Berlin 2005.

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 428



einzigartige Tor, durch das man in Alles hineintritt. Sogar innerhalb des Zen
gibt es einander widersprechende Interpretationen des Erwachens wie auch
des damit verbundenen Prozesses. Man könnte als Beispiel vielleicht die so
genannte objektfreie Meditation anführen. Diese gehört nicht ausschließlich
dem Zen an, sondern hat ihren Ursprung in der Tradition des Yoga. Objekt-
freies, absichtsloses, reines Bewusstsein ist aber nichts anderes als unser
grundlegendes Mit-sich-selbst-Sein. Es ist unser gewöhnliches Alltagsbe-
wusstsein. „Da ist nichts Besonderes daran“, wie Zen-Meister zu sagen pfle-
gen. Wir müssen nur aufmerksam dafür sein und lernen, darin zu verweilen.
In diesem Sinne geht es über Methoden, Lehrsätze und Religionen hinaus.
Doch dieser Weise des Selbstseins wirklich gewahr zu werden und sie als
Offenheit Allem, auch dem Jenseitigen gegenüber zu erkennen, oder als
Einssein mit Allem, bedarf es eines weiteren Schrittes in Glaube, Hoffnung
und Liebe. Das beinhaltet auch eine bestimmte Sichtweise und eine Vision,
die in ein bestimmtes Weltbild und in eine Religion eingebettet sind (vgl.
auch die Ausführungen unten zu shikantaza). Im Zazen wurzelt das alles in
der Zen-Tradition und kommt in der Vision und der Lebensweise des Zen
zur Entfaltung. Getrennt von Tradition und Verständnis des Zen verliert es
seinen Sinn. Die berühmten Zen-Meister, wie Rinzai und Dogen, oder die
berühmten indischen Gelehrten des Advaita, wie Sankara, stehen auf dem
Boden ihrer jeweiligen Schriften, Sutren und Traditionen und sind in diesen
verwurzelt.

Viele der Autoren sprechen von einer Transformation des Gottesbildes.
Das ist in der Tat ein Zeichen spirituellen Wachstums und spiritueller Reife.
Aber muss man sich dafür mit Zen beschäftigen? Das lässt den Eindruck
entstehen, dass sie in die eigene christliche Tradition nicht wirklich tief ein-
gedrungen sind. Im Christentum hat die negative Theologie eine lange Tra-
dition. Sogar der große Scholastiker Thomas von Aquin hat geschrieben,
dass wir nicht wissen können, was Gott ist, sondern nur, was er nicht ist.
Karl Rahner ist ebenfalls ein sehr gutes Vorbild. Doch ist es gar nicht nötig,
sich an die Mystiker zu wenden, das gewöhnliche theologische Verständnis
reicht dafür völlig aus. Christliches Leben bedeutet wie gesagt nicht, in den
so genannten Mystizismus hineinzugelangen, sondern meint vielmehr eine
geistige Wandlung von einer selbstbezogenen Haltung hin zu Gott und zum
Nächsten. Selten sprechen die christlichen Zen-Lehrer von Wandlung. Vie-
le Menschen benützen Zen zur Stärkung ihres Individualismus und ihres
Narzissmus, indem sie nach selbst bestätigenden und das Selbstwertgefühl
steigernden Erfahrungen suchen. Die in Gott gegründete Person, wie zum
Beispiel in den ignatianischen Exerzitien, lebt gegründet im göttlichen
Mysterium der Liebe, und das zeigt sich an dem Grad ihrer Selbstlosigkeit
und ihrer Bereitschaft zur Hingabe. Es wird deutlich, dass alles, was die

Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 429

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 429



AMA Samy 430

christlichen Zen-Meister in ihrem christlichen Leben als Errungenschaften
des Zen anführen, sehr gut auch durch traditionelle oder moderne spirituel-
le Praktiken oder Übungen innerhalb des Christentums erreicht werden
kann.

Darüber hinaus gilt es auch, sich dem Mysterium des Bösen, des Leidens,
der Gebrochenheit, der Ungerechtigkeit und der Konflikte in der Welt zu
stellen. Der christliche Glaube lässt sich am besten als ein Antworten auf
diese Fragen verstehen, ein Antworten in memoria passionis, mortis et re-
surrectionis Iesu Christi, wie es die theologische Vision von J.-B. Metz be-
schreibt.6 Brian Victoria zeigt7, dass Erleuchtung als Grundlage eines unter-
scheidenden Urteilens und Handelns in der Welt nicht ausreicht. Das Böse
verläuft mitten durch das eigene Herz, und Selbsttäuschung ist auch für er-
leuchtete Zen-Meister allgegenwärtig. Das ist eine der Bedeutungen der
Aussage: Kein Heil außerhalb der Kirche. Denn was uns stützt und trägt,
sind die Gemeinschaft oder Sangha und ihre Tradition sowie der kritische
Dialog innerhalb der Gemeinschaft. All das scheint in den Unterweisungen
der Zen-Lehrer einen geringen Stellenwert zu haben.

Viele von ihnen betrachten Zen-Meditation auch als nicht-religiös und als
unabhängig vom Buddhismus. Das ist ein schwerwiegender Fehler. Zen ist
grundsätzlich religiös und ist im Mahayana-Buddhismus verwurzelt. Viele
Menschen, die gegen eine institutionalisierte Religion allergisch sind, su-
chen dennoch nach einem religiösen Sinn und einer religiösen Bedeutung
ihres Lebens. Doch eine solche religiöse oder spirituelle Dimension kann
nur aus einer religiösen Tradition und Vision und aus dem Glauben heraus
erwachsen. Religiös zu sein bedeutet Glaube, geistige Gemeinschaft, Nach-
folge, Gebote und dergleichen. Die Trennung von Buddhismus und Zen geht
teilweise auf die Sanbo Kyodan-Schule des Zen zurück. Als Yamada Ko‘un
Roshi, der Mitbegründer dieser Schule, Zen auch für Christen und Nicht-
buddhisten öffnete, war das eine Geste großer Offenheit und Großzügigkeit.
Er war sich jedoch über all die Aufzweigungen und Konsequenzen nicht im
Klaren und nicht in der Lage, die Abgrenzungen und die Grenzen klar auf-
zuzeigen. Er war von Menschen aus dem Westen sowie von christlichen
Priestern und Nonnen sehr angetan und ernannte sie zu Zen-Meistern, so-
bald sie das Koan-Programm durchlaufen hatten. Später bedauerte er es, ei-
nige von ihnen so unkritisch und wahllos ernannt zu haben, konnte seine
Fehler aber nicht mehr ungeschehen machen. Seine Nachfolger haben – ge-

6 Vgl. J.-B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft: Studien zu einer praktischen Fun-
damentaltheologie, Mainz 1977, 87–103.
7 Vgl. B.D.A. Victoria, Zen, Nationalismus und Krieg. Eine unheimliche Bilanz. Berlin 1999;
Ders., Zen War Stories. London, New York 2003.

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 430



meinsam mit den christlichen Sanbo Kyodan-Lehrern – das Wasser noch
weiter getrübt. Auch sie haben auf eine Weise dazu beigetragen, Zen zu ei-
nem christlichen Zen zu machen oder das Christentum zu einem Zen-Chris-
tentum. Doch diese Mischung ist weder das eine noch das andere. Einige re-
duzieren das Christentum auf Zen oder umgekehrt Zen auf das Christentum.
Warum aber üben Christen Zen, wenn doch beide im Grunde identisch sind?
Wird Zen als ein Mittel benützt, um das eigene Christentum zu vertiefen?
Einfach nur mit Koans zu üben und die richtigen Antworten zu finden, ohne
dabei die religiöse Dimension zu berücksichtigen, bedeutet Spielchen zu
spielen und Erfahrungen, Konzepte und Vorstellungen zu manipulieren. Die
Lehrer sprechen von reiner Erfahrung, die angeblich frei von Ideologie und
von Dogmen sei. Doch man sollte nicht die Machtspiele übersehen, die je-
des Wissen und jede Beziehung mit sich bringen, ganz besonders auch das
Koantraining im Zen.8 Bei der Bestätigung der Echtheit von Zen-Erleuch-
tung, bei Übertragung, Traditionslinie, Meister-Schüler-Beziehung und
Ähnlichem geht es nicht einfach nur um Wahrheit und darum, diese zu be-
kräftigen. Diese Dinge schließen auch eine vertrauensvolle Beziehung, Ur-
teile, Macht und Hierarchie mit ein; und die Möglichkeiten, letztere falsch
zu gebrauchen oder zu missbrauchen, sind allgegenwärtig.

Man könnte den Eindruck gewinnen, dass die Anhänger der Soto-Traditi-
on, die das „Nur-Sitzen“ praktizieren, all diesen Schwierigkeiten entgehen,
doch das ist nicht der Fall. Nur-Sitzen, shikantaza, ist eine schöne Übungs-
form, ihr eigentlicher Sinn erfüllt sich aber erst innerhalb eines religiösen
Kontextes. Andernfalls dient sie lediglich der Entspannung oder dem
Stressabbau und mag vielleicht einige heilsame Auswirkungen haben. Die
Übung des shikantaza ist zutiefst religiös. Sie kann von Christen als Kon-
templation praktiziert werden. In diesem Fall wird sie zu einer christlichen
Übung, der man lediglich die Bezeichnung Zen hinzufügt, um sie zu etwas
Besonderem zu machen. Thomas Merton hat schon vor langem darauf hin-
gewiesen, wie gut diese Übungform als eine christliche Übung praktiziert
werden kann. Er erwähnte auch, dass der Jesuit und Zen-Historiker Hein-
rich Dumoulin dieser Art der Zen-Übung wohlwollend gegenüberstand, da
sie von Christen problemlos praktizierbar ist, während er vom Koan-Zen der
Rinzai-Tradition weniger begeistert war. Wenn das Nur-Sitzen im Sinne ei-
ner christlichen Gebetsform geübt wird, ist es nicht notwendig, sich dafür
auf die Autorität des Zen zu berufen. Einige der modernen christlichen Ge-
betsformen, wie zum Beispiel das Centering Prayer9 oder das Mantra-Ge-

8 Vgl. T.G. Foulk, The Form and Function of Koan Literature: A Historical Overview, in: S.
Heine/D.S. Wright (Hrsg.), The Koan: Texts and Contexts in Zen Buddhism. Oxford 2000,
15–45. Vgl. auch G.V.S. Hori, Teaching and Learning in the Rinzai Zen Monastery, in: The
Journal of Japanese Studies 20 (1994), 5–35.

Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 431

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 431



AMA Samy 432

bet10, belegen dies. Die Art und Weise, wie die Zen-Lehrer das Wort Kon-
templation gebrauchen, ist ebenfalls problematisch. Die Kontemplation ist
tief in der christlichen Tradition verwurzelt und weist viele verschiedene
Dimensionen und Bedeutungen auf. Die Autoren scheinen sie jedoch auf ei-
ne einzige Dimension zu reduzieren. Shikantaza dagegen hat seine Wurzeln
in der buddhistischen Tradition des Soto-Zen. Man vergleiche dazu auch die
Anmerkungen des Zen-Historikers Bielefeldt zu Dogens Wahl von shikan-
taza:

„Für Dogen konnte kein Text und auch keine Textsammlung das orthodoxe Ver-
ständnis (sc. von shikantaza) festlegen; das konnte nur durch die Erleuchtung des
Buddha und durch die mit der Überlieferung dieser Erleuchtung verbundene histori-
sche Kontinuität geschehen. Diese Kontinuität (…) hielt den wahren Dharma am Le-
ben und garantierte die Gültigkeit seiner Religion. (…) Letztendlich ist die Auswahl
von Zazen als die eine, wahre Übungsform ein Akt des Glaubens innerhalb einer be-
stimmten Vision der Religionsgeschichte. (…) In religiösen Begriffen ausgedrückt,
wird dann der Vorgang des Sitzens zu einem Zeichen unseres Glaubens an die histo-
rische Wirklichkeit einer Tradition erleuchteter Übung und zu unserer Einwilligung,
daran teilzuhaben.“11

Zusammenfassend könnte man vielen christlichen Zen-Lehrern den Vor-
wurf machen, dass sie dem Zen gegenüber nicht wahrhaftig sind und Zen
nicht als Zen lehren, sondern es benützen, um ihre eigenen Interessen vo-
ranzubringen. Sie enteignen Zen, um ihre eigene Version des Christentums
zu predigen. Sie greifen einige Aspekte des Zen heraus, idealisieren diese
als ewige, nicht-religiöse, transzendente Wahrheiten und reimportieren sie
anschließend wieder in ihre Form des Christentums. Dabei kümmern sie
sich weder um die religiösen Wurzeln noch um den religiösen Rahmen des
Zen und reißen es so aus dem Buddhismus heraus. Es handelt sich hier um
eine Art Kolonialismus oder, um einen anderen umstrittenen Begriff zu ver-
wenden, um »Orientalismus«. Das heißt, sie betrachten Zen durch ihre eige-
ne Brille, sie neigen dazu, ihre eigene Vorstellung von wahrem Zen kundzu-
tun und interpretieren sowohl Zen als auch das Christentum in diesem Sin-
ne. Diese christlichen Zen-Lehrer sind gefangen in ihrem Ringen um Macht
und um Kontrolle über die Botschaft. Natürlich gilt das nicht für alle, auf die
meisten von ihnen scheint es jedoch zuzutreffen. Das bedeutet nicht, dass es
den nicht-christlichen Zen-Lehrern besser ergeht! Das im Westen gelehrte
Zen, ob durch buddhistische oder durch nicht-buddhistische Lehrer, hat vie-
le blinde Flecken und Lücken. Das hat mit der Tiefe des Erwachens und mit
der Reife des jeweiligen Lehrers wie auch mit kulturellen Unterschieden zu

9 Vgl. T. Keating, Open Mind, Open Heart. The Contemplative Dimension of the Gospel. New
York 1986.
10 Vgl. L. Freeman, Light Within. The Inner Path of Meditation. London 1986.
11 C. Bielefeldt, Dogen‘s Manuals of Zen Meditation. Berkeley, Los Angeles, London 1988,
168f.

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 432



tun. Die japanischen Lehrer haben ähnliche Probleme; ihre Einbindung in
die monastische Gemeinschaft und in die religiöse Tradition vermag ihre
Schwächen jedoch auszugleichen. Können Christen nun wahre Zen-Lehrer
oder Zen-Meister sein und ein authentisches Zen lehren? Ich möchte diese
Möglichkeit kurz näher ausführen und einige Vorschläge unterbreiten, wie
sich das konkret umsetzen ließe.

III. Vorschläge für eine authentische Zen-Unterweisung

Wie bereits erwähnt, hat Zen in der Form, in der es von christlichen Zen-
Lehrern unterrichtet wird, Christen wertvolle Dienste geleistet. Die meisten
Menschen begnügen sich mit dieser Form der Übung und werden nicht be-
reit sein, sich den Tiefen des Zen zu öffnen. Es genügt ihnen, in schweigen-
dem Gewahrsein zu sitzen oder mit einigen Koans zu arbeiten, um mit Hil-
fe dieser Übung ihren Geist zu öffnen. Doch wenn man Zen wirklich ernst-
haft üben will, ist es notwendig, in das Reich des Zen und des Zen-Buddhis-
mus hinüberzugehen.

Der Begriff »hinübergehen« (passing over), wurde erstmals von John
Dunne12 gebraucht. Es gibt verschiedene Abstufungen bezüglich der Inten-
sität und der Radikalität des Hinübergehens. Dunne selbst scheint in dieser
Beziehung nicht weit genug zu gehen. Ein Hinübergehen findet statt, wenn
man von einer Kultur zu einer anderen hinübergeht, von einer Lebensform
zu einer anderen, von einer Religion zu einer anderen. Es bedeutet einen
Wechsel des Standpunktes, ein Hinüberwechseln zum Standpunkt einer an-
deren Kultur, einer anderen Lebensform, einer anderen Religion. Das Hin-
übergehen führt schließlich zu einer Rückkehr: Es schließt sich ein entspre-
chender und entgegengesetzter Prozess an, den wir vielleicht als »Zurück-
kommen« bezeichnen könnten, ein Zurückkommen zur eigenen Kultur, zur
eigenen Lebensform, zur eigenen Religion – nicht nur mit neuen Einsichten,
sondern selbst-transformiert und verwandelt. Will man Zen wirklich prakti-
zieren, muss man in die Welt und in die Vision des Zen und seiner Praxis
hinübergehen; hinüber in die Tradition des Mahayana-Buddhismus, zu Su-
tren, Symbolen, Ritualen, zu Übertragung, Traditionslinie usw. Im Hinüber-
gehen »stirbt« man seiner eigenen Welt von Bedeutungen, von Kultur und
Religion und lernt, im Sinne der Zen-Welt zu denken, zu fühlen, zu imagi-
nieren und zu handeln. Man muss hinzufügen, dass ein solches Hinüberge-
hen nur dann wirklich stattfinden kann, wenn man an die Grenzen seiner ei-

12 Vgl. J.S. Dunne, The Way of All the Earth. Experiments in Truth and Religion. New York
1972.

Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 433

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 433



AMA Samy 434

genen Lebenswelt oder Religion gestoßen ist, wenn man im Leben in eine
Sackgasse geraten ist und sich einem Abgrund von Dunkelheit und Nacht
gegenüber sieht. Im Hinübergehen lässt man sich selbst los – in den Ab-
grund hinein –, und im Fallen wird man erlöst. Man empfängt die »Taufe«
in eine neue Geburt hinein, in eine neue Welt von Bedeutung und Sprache.

Die Vision und die Erfahrung von Wirklichkeit und Welt im Sinne des
Zen sind mit jenen des Christentums nicht identisch. Obwohl es Ähnlich-
keiten, Überlappungen und Analogien gibt, so sind sie doch nicht die Glei-
chen. Folgende Bemerkung des japanischen Philosophen Shin‘ichi Hisa-
matsu ruft uns das ins Gedächtnis: „Die Nicht-Dualität des Zen ist nicht
identisch mit dem Begriff der ›Partizipation‹.“13 Hisamatsu zufolge impli-
ziert Partizipation, vom Standpunkt des Zen aus gesehen, eine Dualität.
Ko‘un Yamada pflegte zu sagen, dass Tee immer Tee sei, unabhängig davon,
ob man Christ, Buddhist oder Atheist ist, und folglich auch Erleuchtung für
alle das Gleiche sei. Das ist eine falsche Analogie. Sind Wein und Brot in
der christlichen Eucharistie für einen Buddhisten, einen Christen und einen
Atheisten das Gleiche? Sie mögen zwar für alle den gleichen Geschmack
haben, ihr Sinn und ihre Bedeutung aber können für jeden unterschiedlich
sein. Symbole, Worte und Rituale eines religiösen Systems können nicht
einfach aus ihrem lebendigen Kontext herausgerissen und mit denen einer
anderen Tradition, Religion oder Kultur gleichgesetzt werden. Somit ist es
falsch und irreführend, die Leere des Zen mit der christlichen Gottesvor-
stellung gleichzusetzen. Worte und Konzepte einer Sprache erhalten ihre
Bedeutung erst im Gesamtkontext und durch den Sprachgebrauch der je-
weiligen Sprachengemeinschaft. Man muss die Welt und die Wirklichkeit
im Kontext und im Sinne des Zen erleben, man muss auch lernen, dem Zen
entsprechend zu handeln. Denn in Zen-Handlungen und Zen-Worten gibt es
einen Bedeutungsüberschuss, der durch Analysen, Erklärungen oder Wort-
Äquivalenzen allein nicht ausgeschöpft werden kann.

Doch reicht es nicht aus, zum Zen hinüberzugehen. Man muss in seine ur-
sprüngliche Heimat und Welt auch wieder zurückkehren. Bei dieser Rück-
kehr ist man derselbe und doch nicht mehr derselbe. Man wurde transfor-
miert und kann in der eigenen Religion neue Tiefen und neue Höhen entde-
cken. Hinüberzugehen und zurückzukehren bedeutet nicht, die eigene Reli-
gion oder Tradition abzulehnen und sie im Vergleich zu Zen herabzuwürdi-
gen oder zu verunglimpfen. Man steht in kreativer Treue zur eigenen Reli-
gion. Man ist ihr treu, doch zugleich ist da auch Raum für Kreativität und
Offenheit. Dann gibt es keine Götzenanbetung mehr, sondern wahre Anbe-

13 S. Hisamatsu, Dialogues, East and West. Conversations Between Dr. Paul Tillich and Dr.
Hisamatsu Shin‘ichi. Part III, in: The Eastern Buddhist N.S. 6/2 (1973), 87–114.

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 434



tung im Geist und in der Wahrheit. Man kann sich nun frei in Sprache und
Symbolen bewegen, in Lehrsätzen und Ritualen des Christentums, in der
zweiten Naivität im Sinne Paul Ricoeurs. Für einige mag die Gefahr beste-
hen, sich in der neu gefundenen Religion des Zen zu verlieren, indem sie
diese als endgültige und absolute Wahrheit ansehen. Manche mögen auch
Gefahr laufen, in Zynismus oder in einer überkritischen Haltung gegenüber
Zen oder dem Christentum steckenzubleiben. Das ist ein Zeichen dafür, dass
sie in einem wörtlichen Sprachverständnis gefangen sind und Begriffe für
die Wahrheit halten. Sie sind nicht wirklich zum Erwachen gekommen und
nicht wirklich befreit.

David J. Krieger erklärt diesen gesamten Prozess aus kommunikations-
theoretischer Sicht.14 Dabei unterscheidet er drei Phasen: Den argumentati-
ven Diskurs (Argumentative Discourse), den Grenz-Diskurs (Boundary
Discourse) sowie den Diskurs der Öffnung (Discourse of Disclosure). Ich
möchte seine sehr sorgfältig ausgearbeiteten Darstellungen nicht im Detail
wiedergeben, sondern sie an dieser Stelle nur kurz zusammenfassen: Die
erste Kommunikationsebene bewegt sich innerhalb der Grenzen, die durch
den Horizont einer bestimmten Lebenswelt, einer Kultur oder Religion ab-
gesteckt sind. Verwandlung in diesem Bereich bedeutet konfessionelle Be-
kehrung: Man wird zur eigenen Religion oder Kultur bekehrt und stärker auf
sie festgelegt. Das gilt sowohl für gemeinsame Werte und eine gemeinsame
»Sprache« als auch für die gemeinsame Lebenswelt. Der Umgang unterei-
nander ist geprägt durch Vernunft, durch Überzeugungsversuche, durch Be-
weisführungen und Verifikation, und der gefundene Konsens wird anhand
von allgemein anerkannten gemeinsamen Kriterien bestätigt. Die Vernünf-
tigkeit, die Gültigkeit und die Überlegenheit der eigenen Lebensweise oder
Religion werden argumentativ untermauert. Beweisverfahren sind allge-
mein anerkannt, Urteils- und Erkenntnisprozesse zeichnen sich durch eine
objektivierende Distanz aus, es gibt fortschreitende Lernprozesse und einen
Wissenszuwachs, die jeweils für Überprüfungen und Veränderungen offen
sind. Alle sind dazu eingeladen, an dieser Welt der Vernunft und der Werte
teilzuhaben. Die Menschen lernen voneinander. Elemente anderer Kulturen
und Religionen können in die eigene Religion und Kultur hineingenommen,
ihr einverleibt und an die Ausdrucksformen der eigenen Religion und Kul-
tur angeglichen werden. Man könnte das auch als Assimilation bezeichnen.
Die Geschichte bietet viele Beispiele dafür.

14 Vgl. D.J. Krieger, The New Universalism: Foundations for a Global Theology. Maryknoll,
New York 1991; Ders., Das interreligiöse Gespräch. Methodologische Grundlagen der
Theologie der Religionen. Zürich 1986 u. Ders., Communication Theory and Interreligious
Dialogue, in: Journal of Ecumenical Studies 30 (1993), 331–353.

Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 435

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 435



AMA Samy 436

Der Grenz-Diskurs dagegen findet dann statt, wenn verschiedene Reli-
gionen sich begegnen und sich gegenüberstehen. Es handelt sich hier um un-
terschiedliche und miteinander unvereinbare Lebenswelten, um unter-
schiedliche Paradigmen der Wirklichkeit, um unterschiedliche Erzählun-
gen. In seinen Ausführungen über Ethik weist Alasdair MacIntyre auf Fol-
gendes hin: „Ich kann die Frage: ‚Wie soll ich handeln?‘ nur dann beant-
worten, wenn ich eine Antwort weiß auf die Frage: ‚In welcher Erzählung
oder in welchen Erzählungen befinde ich mich, an welchen Erzählungen ha-
be ich teil?‘“15 In diesem Fall werden Beweisführung und Urteilsbildung
nicht funktionieren, da es keinen Konsens bezüglich der Kriterien und der
Bedeutungen gibt. Es kommt zu einer Sinnkrise, die Kriterien selbst, an de-
nen Bedeutung und Gültigkeit gemessen werden, sind in Frage gestellt. Wir
betreten hier den Raum zwischen unterschiedlichen Lebenswelten und blei-
ben zwischen ihren Grenzen gefangen; es handelt sich um eine Kollision un-
terschiedlicher Lebenswelten und Deutungen. Hier kann man sich nicht auf
Kriterien der eigenen Welt, auf Vernunft oder Logik berufen, um etwas zu
validieren oder zu verifizieren. Folglich verkündet man absolute Wahrhei-
ten und stellt die eigene Wahrheit als die Wahrheit dar. Hier stehen sich die
einzelnen Verkündigungen und Offenbarungen jeweils gegenüber. Man ver-
sucht, den Anderen zur eignen Weltanschauung zu bekehren. Verkündigung
verlangt nach Missionierung und nach Propheten und Aposteln, die An-
spruch auf allgemein gültige Wahrheiten und auf Erlösung erheben. Was
hier erforderlich ist, ist nicht eine Verifizierung anhand von bestimmten Kri-
terien, sondern eine Bekehrung, eine Entscheidung, ein Glaubenssprung. So
war auch die Herangehensweise vieler Missionare, welche letztlich zu reli-
giöser und kultureller Polemik führte.

Bei der dritten Form von Verwandlung oder Kommunikation handelt es
sich um den Diskurs der Öffnung. Es ist der Zwischenraum der Öffnung
zwischen Religionen und Kulturen. In diesem Raum können sich die Be-
deutungshorizonte der Lebenswelten wahrhaftig begegnen. Der Diskurs der
Öffnung lässt den Anderen so sein, wie er ist und erlaubt ihm, so wie er ist,
ganz präsent zu sein, ohne ihm die eigenen Kategorien, Erwartungen oder
Bedürfnisse aufzudrängen. In diesem Raum ist Zen Zen, und das Christen-
tum Christentum. Es handelt sich hier um eine gewaltfreie Offenheit gegen-
über dem Anderen, die den Anderen den Anderen sein lässt. Krieger spricht
zwar nicht von Hinübergehen und Zurückkehren, doch die Möglichkeit ei-
nes solchen Diskurses der Öffnung eröffnet sich erst, wenn man zum Ande-

15 A. MacIntyre, After Virtue: A Study in Moral Theory. Notre Dame, Ind. 21984, 216 (Titel
der deutschen Übersetzung: Der Verlust der Tugend: Zur moralischen Krise der Gegenwart.
Frankfurt, New York 1987 u.ö.). Vgl. auch B.N. Seeman, Whose Rationality? Which Cogni-
tive Psychotherapy?, in: International Philosophical Quarterly 44 (2004), 201–222.

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 436



ren hinübergeht und wieder zurückkehrt. Darüber hinaus können wir nur
dann zu uns selbst kommen, wenn wir uns dem Anderen öffnen oder ihn in
unser Herz und in unseren Geist eintreten lassen. Nur durch unsere Offen-
heit für den Anderen wird unser Leben überhaupt erst kreativ, wird es offen
für das immer Neue. Indem wir hinübergehen und zurückkehren, erkennen
wir unser Selbst als grenzenlose Offenheit, erkennen wir, dass wir die gan-
ze Welt umfassen: Das ist unsere Selbst-Erkenntnis.

„Im Diskurs der Abgeschlossenheit (Discourse of Closure) ist ein Seiendes das, was
es ist, weil es nichts anderes als es selbst ist, im Diskurs der Öffnung dagegen ist et-
was das, was es ist, weil es auch Anderes sein kann. Innerhalb des Diskurses der Öff-
nung wird Identität nicht durch Ausschluss oder Verdrängung konstituiert.“16

„(Das Selbst, das die Öffnung vollzieht,) ist ein mediales Subjekt, das heißt, es ist das
Medium der Kommunikation, der Ort der Verwandlung, das Subjekt der Deutungen.
(…) Das mediale Subjekt wird konstituiert durch die Weisheit zu wissen, dass es
nicht weiß, ›wer‹ es ist (docta ignorantia), denn es kann Beliebiges sein – und in der
Tat ist es Alles. Es ist reines Verwandlungspotential, reine Beziehung, die unendliche
Bewegung und der Prozess der Identifikation, nie jedoch deren konkretes und be-
grenztes Ergebnis. Der zeitliche Modus der medialen Subjektivität ist kreative Prä-
senz, der ›Augenblick‹, ihr räumlicher Modus ist dramatische Selbst-Distanz, d.h. der
Raum zwischen der Maske und dem Gesicht.“17

Diese Weise des Seins und Handelns basiert nicht auf Macht und Aus-
schluss, sondern auf gewaltfreier Liebe. Es ist eine erlösende Liebe, die sich
in Solidarität mit dem Feind äußert sowie in der Bereitschaft, freiwillig Lei-
den auf sich zu nehmen, ahimsa und satyagraha.

„Eine Pragmatik der Gewaltlosigkeit eröffnet einen geistigen Horizont der Begeg-
nung. Auf diese Weise treibt sie den Diskurs in jenen Bereich voran, wo Macht den
Anderen konfrontiert und ihn ausschließt, dadurch aber wird die mit dem Ausschluss
verbundene Gewalt in eine Solidarität verwandelt, aus der ein Dialog entstehen
kann.“18

Wenn man in die eigene, ursprüngliche Heimat zurückkehrt – bzw. wenn
man den „Diskurs der Öffnung“ verwirklicht, – ist man sowohl in der ur-
sprünglichen Heimat zu Hause und gegründet als auch im Anderen, zu dem
man hinübergegangen ist. Oder, besser ausgedrückt, steht man in dem Da-
zwischen. Das Christentum ist absolut und voll und ganz wahr, und Zen ist
ebenso absolut und voll und ganz wahr. Zugleich aber wird sowohl Zen
durch das Christentum verwandelt als auch das Christentum durch Zen.
Man entdeckt das Herz des Christentums als grenzenlose Offenheit zum An-
deren hin, und auch Zen wird als Offenheit zum Christentum hin erkannt. Es
geht jedoch weder darum, beide zu vermischen noch darum, sie miteinander
in Einklang zu bringen oder zu verschmelzen. Oder, besser gesagt, ist es die
in dem Dazwischen stehende Person, die verwandelt wurde und deren Herz-

16 Vgl. D.J. Krieger, The New Universalism (Anm. 14), 151.
17 Vgl. Ders., Communication Theory (Anm. 14), 350.
18 Vgl. Ders., The New Universalism (Anm. 14), 151.

Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 437

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 437



AMA Samy 438

Geist zu grenzenloser Offenheit hin geöffnet wurde. Das ist weder Relativis-
mus noch Pluralismus. Beide sind jeweils einzigartig, unersetzbar und ab-
solut. Konflikte und Widersprüche werden auch weiterhin bestehen bleiben,
es handelt sich jedoch um ein dynamisches und kreatives Spannungsver-
hältnis. Das Christentum umfasst die gesamte Wirklichkeit, so wie auch Zen
die gesamte Wirklichkeit umfasst. Es ist ein göttliches Paradox. Jeder Ver-
such, es mit klaren, logischen Begriffen zu erklären, ist zwecklos, es gilt in
Unwissenheit und im Mysterium zu leben. Das physikalische Verständnis
des Elektrons, das einmal als Welle und einmal als Teilchen erscheint, mag
eine hilfreiche Metapher dafür sein. Doch erst in der Praxis des Hinüberge-
hens und Zurückkehrens wird man das Mysterium erkennen und im Leben
verwirklichen können. Das ist das Mysterium Jesu Christi.

Ich möchte diese Dimension des Hinübergehens, Zurückkehrens und Im-
Dazwischen-Stehens anhand des Lebens und der Erkenntnis von Swami Abhi-
shiktananda veranschaulichen.19 Während der gesamten Zeit, die er in In-
dien lebte (1948–1973), mühte er sich mit dem Versuch ab, das Christentum
und Advaita, die nicht-dualistische Spiritualität der Upanishaden, zu inte-
grieren. Advaita und Zen liegen nahe beieinander, und das Spannungsver-
hältnis zwischen Advaita und Christentum ist dem zwischen Zen und Chris-
tentum vergleichbar. Abhishiktananda wurde 1910 unter dem Namen Henri
Le Saux in Frankreich geboren. Er wurde Benediktiner-Mönch und kam
schließlich nach Indien, wo er zusammen mit Jules Monchanin, einem an-
deren französischen Priester, ein Kontemplations-Zentrum gründete. Sie be-
absichtigten damit die Inkulturation des Christentums in die indische Kultur
und Religion zu fördern. Abhishiktananda war von der hinduistischen Ad-
vaita-Spiritualität sehr angetan. In seiner ursprünglichen Auslegung ging er
davon aus, dass diese in der christlichen trinitarischen Spiritualität zur Er-
füllung kommen könne. Je tiefer er aber in Advaita eindrang, desto stärker
wurden seine Zweifel an der Möglichkeit einer Integration, es tauchten im-
mer mehr Fragen auf, und er durchlebte eine lange Phase des Ringens und
Leidens. Manchmal hatte er das Gefühl, dass das Christentum Advaita ein-
schließe und diesem überlegen sei, manchmal wiederum kam ihm Advaita
umfassender und dem Christentum überlegen vor. Vor seinem Tod hatte er
eine tiefe advaitische Erkenntnis:

„Danach schien das Spannungsverhältnis zwischen seinen beiden Erfahrungen ver-
schwunden zu sein. (…) Er akzeptierte die Unterschiedlichkeit der beiden Erfahrun-
gen – der christlichen und der advaitischen – und versuchte nicht länger, die eine un-
ter die andere unterzuordnen oder die eine als Erfüllung der anderen anzusehen. Er

19 Ascent to the Depths of the Heart: The Spiritual Diary (1948–1973) of Swami Abhishikta-
nanda (Dom H. LeSaux). Hrsg. von R. Panikkar, übers. von D. Fleming u. J. Stuart. Delhi
1998.

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 438



hatte zwei Erfahrungen des Absoluten, die in einem Spannungsverhältnis zueinander
standen. (…) Mit Abhishiktananda sehen wir uns einer Situation gegenüber, in der es
nicht möglich ist, die andere religiöse Erfahrung in den eigenen religiösen Rahmen zu
integrieren. Es bleiben zwei unterschiedliche Erfahrungen. Sie können einander nicht
untergeordnet werden, weder in einem hierarchischen Verhältnis noch als Beziehung
eines Teils zum Ganzen noch in dem Sinne, dass das eine die Vorbereitung und das
andere die Erfüllung wäre. Es gilt beide in ihrer Unterschiedlichkeit zu respektie-
ren.“20

Zen ist ein wunderbares Geschenk an die Kirche und an die Christen. Die
Tiefe und die Kostbarkeit des Zen wird man aber erst erkennen, wenn man
in dessen Herz hinübergehen und zum Herz-Geist des Buddha erwachen
kann. Dann kann man zum eigenen Christentum zurückkehren, befreit und
voller Freude und Dankbarkeit. In diesem Prozess empfängt auch Zen
Christi Gnade und Licht als Geschenk. Der Zen übende Christ wird schließ-
lich in dem Dazwischen zu stehen kommen: Er oder sie wird eine mediale
Person. Das alles kann nur in der Praxis eines beständigen Hinübergehens
und Zurückkehrens erkannt werden. Das Hinübergehen und Zurückkehren
ermöglicht den Diskurs der Öffnung, in welchem Argumentationen, Ver-
kündigungen, Beweisführungen und Bestätigungen verwandelt und rehabi-
litiert werden.

Wenn Sie Zen-Meister sind, dann sollten Sie voll und ganz Zen lehren.
Das schliesst nicht aus, christliche oder andere Begriffe ergänzend zu Hilfe
zu nehmen. Wenn Sie einen christlichen Gottesdienst feiern, dann sollten
Sie voll und ganz Christ sein, obwohl Sie natürlich auch hier Geschichten
oder Einsichten des Zen verwenden können, um Sachverhalte zu verdeutli-
chen. Natürlich ist es in Ordnung, für Menschen, die nicht wirklich bereit
sind, Zen als Zen zu üben, eine Art Teilvariante von Zen zu unterrichten!
Wenn Sie es aber in einer authentischen und wahrhaftigen Weise lehren wol-
len, dann sollten Sie Zen als Zen unterrichten, im Sinne der Zen-Tradition,
im Sinne ihrer Vision und auch ihrer Sprache. Lassen Sie das Zen-Erwachen
Zen-Erwachen und Zen-Erkenntnis sein. Ich möchte mit folgenden Worten
Abhishiktanandas zum Schluss kommen:

„Der beste Weg ist meiner Meinung nach immer noch der, trotz des extremen Span-
nungsverhältnisses an diesen beiden Formen (der christlichen Erfahrung und der ad-
vaitischen Erfahrung, Erg. d. Verf.) eines einzigartigen ›Glaubens‹ festzuhalten, bis
endlich die Morgendämmerung anbricht.“21

„Es ist falsch, absolut falsch, das Christentum und Advaita als Gegensätze zu be-
trachten. Die Wahrheit liegt jedoch nicht in dem ohnehin unmöglichen Versuch, bei-
de miteinander zu verschmelzen, sondern darin, über sie hinauszugehen, dorthin, wo
beide voll und ganz sie selbst bleiben.“22

20 M. Amaladoss, From Syncretism to Harmony, in: Chakana 2 (2004), 43–60, hier 55.
21 J. Stuart, Swami Abhishiktananda: His Life Told through His Letters. Delhi 1989, 268.
22 S. Abhishiktananda, zit. in: R. Panikkar, Letter to Abhishiktananda, in: Studies in Formati-
ve Spirituality 3 (1982), 441.

Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung 439

424-439  11.10.2005  16:23 Uhr  Seite 439



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [566.929 822.047]
>> setpagedevice


