
Einübung und Weisung 473

„ganzes Leben“ (bios). Sie gibt sich selbst. Sie gibt sich weg. Sie gibt sich hin. So
hat Jesus seinen eigenen Tod verstanden und gedeutet, als „Lösegeld für die vie-
len“ (10,45). Er sieht hier eine Schwester im Geist, die ihm Ganzhingabe vor Au-
gen führt. Sie ist ein Sinnbild für »Proexistenz«, d.h. des Daseins für andere, die bis
zur äußersten Konsequenz geht. Mit dem Beispiel dieser armen Witwe ermutigt ihn
der Vater selbst, denn bald wird es für ihn zum Äußersten kommen.

Damit eröffnet sich eine weitere Dimension der Würde dieser Frau: Sie ist für Je-
sus Bild und Gleichnis seines liebenden „Abba“, der alles weggibt und alles mit
seinen Kindern teilt. Er gibt mit ihm, seinem Sohn, sein Bestes, sein „ganzes Le-
ben“. Trinitarische Verbundenheit blitzt in dieser Szene auf: Einheit von Vater,
Sohn und göttlichem Geist, d.h. der ruach, innigste Verbundenheit im gegenseiti-
gen Sich-Durchdringen und in der Hingabe. Der Vatergott zeigt seine mütterliche
Zuwendung in dieser Witwe.„Das ist Liebe, die alles gibt und die restlos vertraut.
Das ist dein Werk, lieber Abba! Du hast mir diese Frau über den Weg geschickt.
Ich danke dir.“ So oder ähnlich könnte es Jesus durchfahren haben. Die Erschei-
nung dieser Frau war wie eine Offenbarung, vielleicht dem Tauf- und Ver-
klärungserlebnis vergleichbar. In einem Menschen, in einer Frau offenbart sich
Gott seinem Gesalbten. Lässt sich von einer Sterblichen Größeres und Schöneres
sagen?

Karl Kern SJ, Nürnberg

***

„Paradoxien der Priesterausbildung“ – 
Eine Stellungnahme1

Nachdem am Schluss des Artikels von Karsten Erdmann gesagt wird: „Das Ge-
spräch über dieses Thema und die Suche nach weiteren Perspektiven dürfen nicht
abbrechen“, möchte ich mich an diesem wichtigen Dialog beteiligen. Dem Grund-
anliegen von Erdmann stimme ich zu: Zur wissenschaftlichen Ausbildung des
Theologen muss das geistliche Leben hinzukommen. Aber nicht so sehr in Form ei-
nes neuen Faches „Einführung in die Geschichte und Gegenwart christlicher Spiri-
tualität“, sondern in Form praktischer Einübung in geistliches Leben. „Nicht das
Vielwissen, sondern das Verkosten sättigt den inneren Menschen“, sagt Ignatius
von Loyola. Hier Psychologie einzusetzen, wie Erdmann meint, dürfte nicht das
Not-Wendende sein. Merkwürdigerweise kommt Erdmann auf die traditionelle Ein-

1 Der Verfasser bezieht sich auf den Beitrag von K. Erdmann, Paradoxien der Priesterausbil-
dung, in: Geist und Leben. Hf. 3/78 (2005), 196–208; s. dazu auch M. Schrom, „Du bist et-
was Besonderes, aber etwas Besonderes bist Du nicht“: Seminaristen heute, in: Christ in der
Gegenwart. Nr. 23/57 (2005), 188.

470-476  18.10.2005  15:37 Uhr  Seite 473



weisung in geistliches Leben überhaupt nicht zu sprechen, nämlich auf die Exerzi-
tien. Vor allem die klassischen dreißigtägigen Exerzitien nach Ignatius von Loyola
haben sich bei vielen Priestern und Ordensleuten bewährt. Darf hier nicht auch an
unsere Ordenspraxis erinnert werden? Vor der wissenschaftlichen Ausbildung ist
das Noviziat vorgeschrieben, das der Einübung ins geistliche Leben dient. Bei uns
Benediktinern wie auch in den meisten anderen Orden dauert es ein Jahr, im Jesui-
tenorden zunächst zwei Jahre und später nochmals ein drittes Jahr zwischen Theo-
logiestudium und Praxis. Im Noviziat steht nicht das Studium im Mittelpunkt, son-
dern die Einführung in das Ordensleben, in den Gottesdienst und die damit verbun-
denen Riten, vor allem aber die Einübung in geistliches Leben.

In meiner Noviziatszeit hielten wir jeden Morgen eine halbstündige Betrachtung
unter Leitung des Novizenmeisters. Sie begann und schloss mit einem Gebet. Wich-
tiger als diese »Pflichtübung« wurde für mich ein anderer Hinweis unseres Magis-
ters. Er empfahl uns, nach der Messe und Kommunion eine Viertelstunde »Danksa-
gung« zu halten. Zunächst nahm ich diesen Rat nicht sehr ernst und meinte, fünf Mi-
nuten dürften reichen. Aber im Laufe der Jahre fand ich, dass er uns da etwas Wich-
tiges gesagt hatte, vor allem, als ich später die Schweigemeditation kennen lernte.
Die Kommunion ist ja kein Mechanismus, der magisch-automatisch wirkt, sondern
ein personaler Vorgang, der seine Zeit beansprucht.

Die gesamte Thematik hat mich schon früher beschäftigt. Bei einem Zusammen-
treffen mit Joseph Ratzinger Ende der sechziger Jahre in Tübingen stellten wir bei-
de fest, dass es dort zwar ein Riesenangebot an theologischer Wissenschaft gab,
aber so gut wie keine Anleitung zu geistlichem Leben. 

Ein wichtiger Einschnitt in mein religiöses Lebens wurde durch die Schweige-
meditation bewirkt. Ein Anstoß kam von evangelischen Christen, die schon länger
unter der Verkopfung des kirchlichen Angebotes litten. Sie erklärten, wenn sie in
ein Kloster kämen, erwarteten sie nicht nur Vorträge und Diskussionen, sondern
noch etwas anderes: Eine Anleitung zum Gebet, zum geistlichen Leben, zum Glau-
ben, letztlich zu Möglichkeiten, die Realität Gottes zu erfahren. Gibt es das? Diese
evangelischen Freunde waren es auch, die mich zu Karlfried Graf Dürckheim
brachten, der dann mein eigentlicher Meditationslehrer wurde. Der außerordentli-
che Andrang zur Neresheimer Werkwoche mit Dürckheim zeigte uns, wie groß das
Verlangen vieler Menschen nach geistlicher Vertiefung war. Ähnlich groß war der
Zustrom zu den Sesshins von P. Lassalle SJ, die er öfter bei uns leitete. Lassalle hat-
te sich zunächst als Missionar den Übungen des japanischen Zen-Buddhismus un-
terzogen, um sich in die Mentalität des Japaners einzufühlen, um „den Japanern ein
Japaner zu werden“, um sie für Christus zu gewinnen. Aber dann stellte er fest, dass
diese strengen Übungen ihm selbst zu einer Vertiefung seines geistlichen Lebens
halfen. Deshalb ließ er sich zum Zenmeister ausbilden und brachte die Zenmeditati-
on zu uns. Dabei ging er mit Vorliebe in Benediktinerklöster, weil unsere mehr kon-
templative Orientierung seinem Bestreben näher kam. Die von ihm begründeten In-
tensivkurse finden seither sechsmal jährlich bei uns statt mit einem treuen Teilneh-
merkreis.

Einübung und Weisung 474

470-476  18.10.2005  15:37 Uhr  Seite 474



Im Unterschied zu P. Lassalle SJ hat Dürckheim nicht die reine Zen-Meditation
bei uns gelehrt, die ja das einfache Sitzen im Schweigen fordert, sondern hat uns
Einstiegsworte gegeben, die mit dem Atem zu verbinden sind, zum Beispiel „Los
von mir – hin zu Dir“. Er vertrat den Standpunkt, dass wir vom Christentum und da-
mit vom Wort geprägt seien. Mir hat diese Methode eingeleuchtet und geholfen.
Dürckheim hat auch den Einstieg vom Leib her betont. Dürckheim sagte einmal,
dass die Lehre von der Inkarnation doch eine zentrale Wahrheit im Christentum sei,
wir aber der Bedeutung des Leibes in unserem religiösen Leben kaum Beachtung
geschenkt hätten, während der Osten, der die Lehre der Inkarnation nicht kennt, im
Yoga und in der Meditationspraxis eine große Achtsamkeit gegenüber dem Leib
entwickelt habe.

Man kann einen deduktiven Zugang zur Wirklichkeit Gottes, ausgehend von Bi-
belsätzen und Glaubenswahrheiten, von einem induktiven Zugang unterscheiden,
gewissermaßen von unten nach oben, vom Erspüren unseres Leibes, unseres Atems,
ja des Bodens, der uns trägt. Deshalb gehen dem Schweigen meist »eutonische
Übungen« voraus zur Entspannung und Einstimmung des Leibes. Daraus wiederum
erwachte der meditative Tanz. 

Bei Eucharistiefeiern im Rahmen meiner Meditationskurse werden Schweigezei-
ten eingefügt; nach der Kommunion sind es häufig sogar zehn bis fünfzehn Minu-
ten. Immer wieder sagen Teilnehmer, dass es dadurch bei ihnen zu einer Christus-
begegnung gekommen sei. Ich möchte diesen Brauch auch für die Gemeinden emp-
fehlen, vielleicht zunächst nicht im Hauptgottesdienst, sondern in eigenen Feiern
mit Meditation. Aber ein Pfarrer wird das nicht einführen können, wenn er sich
nicht vorher selbst damit vertraut gemacht hat.

Der heutige Mensch ist von Hetze, Lärm und Überflutung durch die Medien und
einer atheistischen Umwelt geplagt. Er muss zur äußeren und dann zu der noch
wichtigeren inneren Ruhe erst geführt werden, um sich der ganz anderen Wirklich-
keit Gottes öffnen zu können. Er braucht dazu Anleitung und Begleitung, und das
umso mehr, als die Einübung von Kindheit an immer weniger gegeben ist.

Den Priesteramtskandidaten kann ich empfehlen, sich mit der Schweigemeditati-
on vertraut zu machen. Wäre es nicht sinnvoll, ihnen dazu einen regelmäßigen Auf-
enthalt im Kloster zu ermöglichen? Altabt Emmanuel Jungclaussen von Niederal-
taich berichtete von dem Angebot „Kloster auf Zeit“, das dort schon seit fünfzig
Jahren besteht. Er sieht darin den fast wichtigsten Beitrag der Klöster für die Zu-
kunft der Kirche. Nachdem die normalen Pfarreien mit ihrem Angebot kaum mehr
in der Lage sind, den geistlichen Hunger vieler Zeitgenossen zu stillen und auch
schon der Religionsunterricht hier weitgehend versagt, sollen und werden die Klös-
ter „Biotope des Glaubens“ sein (Joachim Wanke).

In einem Beitrag „Kloster auf Zeit – Kloster auf Lebenszeit“, den ich 1995 in der
Ordenskorrespondenz veröffentlichte, wies ich darauf hin, dass Klöster den Welt-
priestern, die im Pfarrdienst stehen und oft überfordert sind, ein Refugium sein
könnten, in das sie immer wieder einkehren, um sich körperlich, menschlich und
geistlich zu erholen. Der im Zölibat lebende Priester ist nicht selten von Einsamkeit
geplagt und bedarf der geistlichen Beheimatung, die ihm ein Kloster seiner Wahl

Einübung und Weisung 475

470-476  18.10.2005  15:37 Uhr  Seite 475



schenken könnte. Auch und gerade der Seelsorger bedarf der Gebetsgemeinschaft,
gewiss zunächst in seiner eigenen Gemeinde, aber auch der Rückhalt in einem Kon-
vent könnte eine zusätzliche Kraftquelle für ihn sein.

Bei Erdmann vermisse ich Überlegungen zur Gebetspraxis. Sollte sich nicht je-
der angehende Priester ganz persönlich um eine Lebensführung bemühen, in der
Gebet und ganz allgemein geistliches Leben einen hohen Stellenwert haben, mögli-
cherweise in einem Gebetskreis?

Bei seiner Klage über einen leitenden Geistlichen, der zunächst jeden Aspiranten
für ungeeignet hält bis zum Erweis des Gegenteils, muss ich an die Weisung Bene-
dikts denken, jeden Eintrittswilligen kühl zu behandeln. Man soll ihn sogar vier oder
fünf Tage warten lassen. Benedikt spricht von Injurien, die er geduldig ertragen müs-
se, um seine Demut und Ernsthaftigkeit unter Beweis zu stellen. Heute wird nicht
mehr so verfahren, weil die öffentliche Meinung schon für genug Gegenwind sorgt.
Berufung kommt von „rufen“. Deshalb ist es für den jungen Menschen wichtig, im-
mer wieder in die Stille zu gehen und sich innerlich zu öffnen: „Wenn der Mensch
horcht – redet Gott. Wenn der Mensch gehorcht – handelt Gott“ (Frank Buchman).

Die Tendenz zur Wissenschaftsgläubigkeit, von der Erdmann nicht ganz frei zu
sein scheint, ist schon im profanen Bereich problematisch, führt sie doch allzu leicht
zu einem reinen Spezialistentum und zum Verlust der Mitte, für die Theologie ist sie
tödlich. Karl Rahners Prognose „der Christ von morgen wird ein Mystiker sein oder
er wird überhaupt nicht mehr sein“ gilt in erster Linie für den Priester von morgen.

Beda Müller OSB, Neresheim

Einübung und Weisung 476

470-476  18.10.2005  15:37 Uhr  Seite 476


	78_2005_6_470_476_Kern_0 4
	78_2005_6_470_476_Kern_0 5
	78_2005_6_470_476_Kern_0 6
	78_2005_6_470_476_Kern_0 7

