Einiibung und Weisung 473

»ganzes Leben® (bios). Sie gibt sich selbst. Sie gibt sich weg. Sie gibt sich hin. So
hat Jesus seinen eigenen Tod verstanden und gedeutet, als ,,Losegeld fiir die vie-
len* (10,45). Er sieht hier eine Schwester im Geist, die ihm Ganzhingabe vor Au-
gen fiihrt. Sie ist ein Sinnbild fiir »Proexistenz«, d.h. des Daseins fiir andere, die bis
zur duBersten Konsequenz geht. Mit dem Beispiel dieser armen Witwe ermutigt ihn
der Vater selbst, denn bald wird es fiir ihn zum AuBersten kommen.

Damit eroffnet sich eine weitere Dimension der Wiirde dieser Frau: Sie ist fiir Je-
sus Bild und Gleichnis seines liebenden ,,Abba“, der alles weggibt und alles mit
seinen Kindern teilt. Er gibt mit ihm, seinem Sohn, sein Bestes, sein ,,ganzes Le-
ben‘. Trinitarische Verbundenheit blitzt in dieser Szene auf: Einheit von Vater,
Sohn und gottlichem Geist, d.h. der ru®ch, innigste Verbundenheit im gegenseiti-
gen Sich-Durchdringen und in der Hingabe. Der Vatergott zeigt seine miitterliche
Zuwendung in dieser Witwe.,,Das ist Liebe, die alles gibt und die restlos vertraut.
Das ist dein Werk, lieber Abba! Du hast mir diese Frau iiber den Weg geschickt.
Ich danke dir.”“ So oder dhnlich konnte es Jesus durchfahren haben. Die Erschei-
nung dieser Frau war wie eine Offenbarung, vielleicht dem Tauf- und Ver-
kldrungserlebnis vergleichbar. In einem Menschen, in einer Frau offenbart sich
Gott seinem Gesalbten. Lisst sich von einer Sterblichen Grofleres und Schoneres
sagen?

Karl Kern SJ, Niirnberg

,Paradoxien der Priesterausbildung® —
Eine Stellungnahme'

Nachdem am Schluss des Artikels von Karsten Erdmann gesagt wird: ,,Das Ge-
sprich iiber dieses Thema und die Suche nach weiteren Perspektiven diirfen nicht
abbrechen®, mochte ich mich an diesem wichtigen Dialog beteiligen. Dem Grund-
anliegen von Erdmann stimme ich zu: Zur wissenschaftlichen Ausbildung des
Theologen muss das geistliche Leben hinzukommen. Aber nicht so sehr in Form ei-
nes neuen Faches ,,Einfiihrung in die Geschichte und Gegenwart christlicher Spiri-
tualitdt™, sondern in Form praktischer Einiibung in geistliches Leben. ,,Nicht das
Vielwissen, sondern das Verkosten séttigt den inneren Menschen®, sagt Ignatius
von Loyola. Hier Psychologie einzusetzen, wie Erdmann meint, diirfte nicht das
Not-Wendende sein. Merkwiirdigerweise kommt Erdmann auf die traditionelle Ein-

! Der Verfasser bezieht sich auf den Beitrag von K. Erdmann, Paradoxien der Priesterausbil-
dung, in: Geist und Leben. Hf. 3/78 (2005), 196-208; s. dazu auch M. Schrom, ,, Du bist et-
was Besonderes, aber etwas Besonderes bist Du nicht“: Seminaristen heute, in: Christ in der
Gegenwart. Nr. 23/57 (2005), 188.



Einiibung und Weisung 474

weisung in geistliches Leben iiberhaupt nicht zu sprechen, ndmlich auf die Exerzi-
tien. Vor allem die klassischen dreifigtdgigen Exerzitien nach Ignatius von Loyola
haben sich bei vielen Priestern und Ordensleuten bewéhrt. Darf hier nicht auch an
unsere Ordenspraxis erinnert werden? Vor der wissenschaftlichen Ausbildung ist
das Noviziat vorgeschrieben, das der Einiibung ins geistliche Leben dient. Bei uns
Benediktinern wie auch in den meisten anderen Orden dauert es ein Jahr, im Jesui-
tenorden zundchst zwei Jahre und spiter nochmals ein drittes Jahr zwischen Theo-
logiestudium und Praxis. Im Noviziat steht nicht das Studium im Mittelpunkt, son-
dern die Einfiihrung in das Ordensleben, in den Gottesdienst und die damit verbun-
denen Riten, vor allem aber die Eintibung in geistliches Leben.

In meiner Noviziatszeit hielten wir jeden Morgen eine halbstiindige Betrachtung
unter Leitung des Novizenmeisters. Sie begann und schloss mit einem Gebet. Wich-
tiger als diese »Pflichtiibung« wurde fiir mich ein anderer Hinweis unseres Magis-
ters. Er empfahl uns, nach der Messe und Kommunion eine Viertelstunde »Danksa-
gung« zu halten. Zunichst nahm ich diesen Rat nicht sehr ernst und meinte, fiinf Mi-
nuten diirften reichen. Aber im Laufe der Jahre fand ich, dass er uns da etwas Wich-
tiges gesagt hatte, vor allem, als ich spiter die Schweigemeditation kennen lernte.
Die Kommunion ist ja kein Mechanismus, der magisch-automatisch wirkt, sondern
ein personaler Vorgang, der seine Zeit beansprucht.

Die gesamte Thematik hat mich schon friiher beschiftigt. Bei einem Zusammen-
treffen mit Joseph Ratzinger Ende der sechziger Jahre in Tiibingen stellten wir bei-
de fest, dass es dort zwar ein Riesenangebot an theologischer Wissenschaft gab,
aber so gut wie keine Anleitung zu geistlichem Leben.

Ein wichtiger Einschnitt in mein religioses Lebens wurde durch die Schweige-
meditation bewirkt. Ein Ansto3 kam von evangelischen Christen, die schon ldnger
unter der Verkopfung des kirchlichen Angebotes litten. Sie erklédrten, wenn sie in
ein Kloster kiimen, erwarteten sie nicht nur Vortrige und Diskussionen, sondern
noch etwas anderes: Eine Anleitung zum Gebet, zum geistlichen Leben, zum Glau-
ben, letztlich zu Moglichkeiten, die Realitdt Gottes zu erfahren. Gibt es das? Diese
evangelischen Freunde waren es auch, die mich zu Karlfried Graf Diirckheim
brachten, der dann mein eigentlicher Meditationslehrer wurde. Der au3erordentli-
che Andrang zur Neresheimer Werkwoche mit Diirckheim zeigte uns, wie gro8 das
Verlangen vieler Menschen nach geistlicher Vertiefung war. Ahnlich groB war der
Zustrom zu den Sesshins von P. Lassalle SJ, die er 6fter bei uns leitete. Lassalle hat-
te sich zunichst als Missionar den Ubungen des japanischen Zen-Buddhismus un-
terzogen, um sich in die Mentalitit des Japaners einzufiihlen, um ,,den Japanern ein
Japaner zu werden®, um sie fiir Christus zu gewinnen. Aber dann stellte er fest, dass
diese strengen Ubungen ihm selbst zu einer Vertiefung seines geistlichen Lebens
halfen. Deshalb lieB er sich zum Zenmeister ausbilden und brachte die Zenmeditati-
on zu uns. Dabei ging er mit Vorliebe in Benediktinerkldster, weil unsere mehr kon-
templative Orientierung seinem Bestreben niher kam. Die von ihm begriindeten In-
tensivkurse finden seither sechsmal jdhrlich bei uns statt mit einem treuen Teilneh-
merkreis.



Einiibung und Weisung 475

Im Unterschied zu P. Lassalle SJ hat Diirckheim nicht die reine Zen-Meditation
bei uns gelehrt, die ja das einfache Sitzen im Schweigen fordert, sondern hat uns
Einstiegsworte gegeben, die mit dem Atem zu verbinden sind, zum Beispiel ,,Los
von mir — hin zu Dir*. Er vertrat den Standpunkt, dass wir vom Christentum und da-
mit vom Wort geprigt seien. Mir hat diese Methode eingeleuchtet und geholfen.
Diirckheim hat auch den Einstieg vom Leib her betont. Diirckheim sagte einmal,
dass die Lehre von der Inkarnation doch eine zentrale Wahrheit im Christentum sei,
wir aber der Bedeutung des Leibes in unserem religiosen Leben kaum Beachtung
geschenkt hitten, wihrend der Osten, der die Lehre der Inkarnation nicht kennt, im
Yoga und in der Meditationspraxis eine grole Achtsamkeit gegeniiber dem Leib
entwickelt habe.

Man kann einen deduktiven Zugang zur Wirklichkeit Gottes, ausgehend von Bi-
belsdtzen und Glaubenswahrheiten, von einem induktiven Zugang unterscheiden,
gewissermalien von unten nach oben, vom Erspiiren unseres Leibes, unseres Atems,
ja des Bodens, der uns trigt. Deshalb gehen dem Schweigen meist »eutonische
Ubungen« voraus zur Entspannung und Einstimmung des Leibes. Daraus wiederum
erwachte der meditative Tanz.

Bei Eucharistiefeiern im Rahmen meiner Meditationskurse werden Schweigezei-
ten eingefiigt; nach der Kommunion sind es hidufig sogar zehn bis fiinfzehn Minu-
ten. Immer wieder sagen Teilnehmer, dass es dadurch bei ihnen zu einer Christus-
begegnung gekommen sei. Ich mochte diesen Brauch auch fiir die Gemeinden emp-
fehlen, vielleicht zunéchst nicht im Hauptgottesdienst, sondern in eigenen Feiern
mit Meditation. Aber ein Pfarrer wird das nicht einfithren konnen, wenn er sich
nicht vorher selbst damit vertraut gemacht hat.

Der heutige Mensch ist von Hetze, Larm und Uberﬂutung durch die Medien und
einer atheistischen Umwelt geplagt. Er muss zur dufleren und dann zu der noch
wichtigeren inneren Ruhe erst gefiihrt werden, um sich der ganz anderen Wirklich-
keit Gottes 6ffnen zu konnen. Er braucht dazu Anleitung und Begleitung, und das
umso mehr, als die Einiibung von Kindheit an immer weniger gegeben ist.

Den Priesteramtskandidaten kann ich empfehlen, sich mit der Schweigemeditati-
on vertraut zu machen. Wiire es nicht sinnvoll, ihnen dazu einen regelmiBigen Auf-
enthalt im Kloster zu ermoglichen? Altabt Emmanuel Jungclaussen von Niederal-
taich berichtete von dem Angebot ,,Kloster auf Zeit*, das dort schon seit fiinfzig
Jahren besteht. Er sieht darin den fast wichtigsten Beitrag der Kloster fiir die Zu-
kunft der Kirche. Nachdem die normalen Pfarreien mit ihrem Angebot kaum mehr
in der Lage sind, den geistlichen Hunger vieler Zeitgenossen zu stillen und auch
schon der Religionsunterricht hier weitgehend versagt, sollen und werden die Kl16s-
ter ,,Biotope des Glaubens* sein (Joachim Wanke).

In einem Beitrag ,,Kloster auf Zeit — Kloster auf Lebenszeit”, den ich 1995 in der
Ordenskorrespondenz veroffentlichte, wies ich darauf hin, dass Kloster den Welt-
priestern, die im Pfarrdienst stehen und oft iiberfordert sind, ein Refugium sein
konnten, in das sie immer wieder einkehren, um sich korperlich, menschlich und
geistlich zu erholen. Der im Zolibat lebende Priester ist nicht selten von Einsamkeit
geplagt und bedarf der geistlichen Beheimatung, die ihm ein Kloster seiner Wahl



Einiibung und Weisung 476

schenken konnte. Auch und gerade der Seelsorger bedarf der Gebetsgemeinschaft,
gewiss zunichst in seiner eigenen Gemeinde, aber auch der Riickhalt in einem Kon-
vent konnte eine zusitzliche Kraftquelle fiir ihn sein.

Bei Erdmann vermisse ich Uberlegungen zur Gebetspraxis. Sollte sich nicht je-
der angehende Priester ganz personlich um eine Lebensfiihrung bemiihen, in der
Gebet und ganz allgemein geistliches Leben einen hohen Stellenwert haben, mogli-
cherweise in einem Gebetskreis?

Bei seiner Klage iiber einen leitenden Geistlichen, der zunéchst jeden Aspiranten
fiir ungeeignet hélt bis zum Erweis des Gegenteils, muss ich an die Weisung Bene-
dikts denken, jeden Eintrittswilligen kiihl zu behandeln. Man soll ihn sogar vier oder
fiinf Tage warten lassen. Benedikt spricht von Injurien, die er geduldig ertragen miis-
se, um seine Demut und Ernsthaftigkeit unter Beweis zu stellen. Heute wird nicht
mehr so verfahren, weil die 6ffentliche Meinung schon fiir genug Gegenwind sorgt.
Berufung kommt von ,,rufen®. Deshalb ist es fiir den jungen Menschen wichtig, im-
mer wieder in die Stille zu gehen und sich innerlich zu 6ffnen: ,,Wenn der Mensch
horcht — redet Gott. Wenn der Mensch gehorcht — handelt Gott* (Frank Buchman).

Die Tendenz zur Wissenschaftsgldubigkeit, von der Erdmann nicht ganz frei zu
sein scheint, ist schon im profanen Bereich problematisch, fiihrt sie doch allzu leicht
zu einem reinen Spezialistentum und zum Verlust der Mitte, fiir die Theologie ist sie
todlich. Karl Rahners Prognose ,,der Christ von morgen wird ein Mystiker sein oder
er wird iiberhaupt nicht mehr sein* gilt in erster Linie fiir den Priester von morgen.

Beda Miiller OSB, Neresheim



	78_2005_6_470_476_Kern_0 4
	78_2005_6_470_476_Kern_0 5
	78_2005_6_470_476_Kern_0 6
	78_2005_6_470_476_Kern_0 7

