Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit
Ignatianisches Jahr 2006'

Andreas Schonfeld, Koln

IHS. —, Nicht ihr habt mich erwihlt, sondern ich habe euch erwihlt und dazu bestimmt, dass ihr
euch aufmacht und Frucht bringt und eure Frucht bleibt. Dann wird euch der Vater alles geben,
um was ihr ihn in meinem Namen bittet. (Joh 15,16). Die Rede Jesu vom Fruchtbringen ist an
seine Freunde gerichtet. Wer aber zihlt zu seinen Freunden? Der Gott der Barmherzigkeit ist al-
ler Menschen Freund, ob sie es erkennen oder nicht. Dennoch diirfen wir uns nicht eigenméchtig
zu seinen Freunden zédhlen. Die Freundschaft mit Gott ist ungeschuldete Erwihlung. Diese Gna-
de ist die Quelle aller geistlichen Fruchtbarkeit. Sie griindet nicht in einzelnen Tugend- und Lie-
beswerken, vielmehr umgekehrt: Dass jemand ein Freund Jesu ist, verleiht ihm innere und, so-
fern er nicht gehindert wird, duere Fruchtbarkeit. Das Kriterium fiir das wahre Freundsein ist die
Nachfolge: Wir diirfen uns als Freunde Jesu betrachten, wenn wir tun, was er uns auftrigt. Ge-
meint ist zunédchst kein Werk, sondern ein Hingabewille, der uns im Vertrauen auf Christus zu-
wiichst: ,,Das ist mein Gebot: Liebt einander, so wie ich euch geliebt habe. Es gibt keine grofere
Liebe, als wenn einer sein Leben fiir seine Freunde hingibt. Ihr seid meine Freunde, wenn ihr tut,
was ich euch auftrage.” (12f.).

Christus, Vorbild und Regel

Zu den Freunden Gottes zéhlt, wer im Wissen um seine Unwiirdigkeit die
Kreuzesliebe als Form seines eigenen Lebens annimmt. Die gottliche Liebe
wird in Christi Freunden zur mitgekreuzigten Liebe. Im kontemplativen Blick
auf seine Person ist sie in uns gegenwirtig. Diese Vertrautheit gewinnt ihre In-
nigkeit im Teilen. Der Freund teilt mit Christus ,.Leiden* und ,,Herrlichkeit*.2
So bekennt Ignatius: ,,Jesus amor meus crucifixus est.® Die Teilhabe an Chris-
ti stellvertretender Liebe ist entscheidend. Dies geschieht jedoch nicht als ei-
gene Tat, sondern kraft des Seins in Christus: ,,Ich bin der Weinstock, ihr seid
die Reben. Wer in mir bleibt und in wem ich bleibe, der bringt reiche Frucht;
denn getrennt von mir konnt ihr nichts vollbringen.” (15,5). Die Freundschaft
mit Christus ist keine zwischen Gleichen. Als Siinder ist der Mensch nichtig
vor Gott, unfihig Gottes Freund zu sein. Wie aber konnen zwei Verschiedene
eins werden?

! Der Jesuitenorden feiert im Jahr 2006 ein dreifaches Jubildum: den 450. Sterbetag des hl. Igna-
tius von Loyola am 31. Juli 1556 in Rom, den 500. Geburtstag der hl. Franz Xaver am 7. April
1506 in Javier (Navarra) und den 500. Geburtstag des sel. Peter Faber am 13. April 1506 in Vil-
laret (Savoyen).

2 Vgl. Ignatius von Loyola, GU, n. 95f ; zit. n. Geistliche Ubungen und erléiuternde Texte. Ubers.
und erkl. von P. Knauer. Graz, Wien, Koln 31988, 53f.

3 Regulae Patris nostri domini Ignatii, in: MI Epp. XII, n. 13 (678).



Andreas Schonfeld 2

Die Liebe ist es, die uns Christus angleicht und zu Freunden Gottes macht.
Das Christusformigwerden in ihr eint den Menschen mit Gott. Er wird aufge-
nommen in die ewige Liebe von Vater und Sohn: ,,Wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin, sollen auch sie in uns sein‘ (17,21). Die hochste Liebe, die uns in
Gott versetzt, hat uns Christus vorgelebt. Seine Liebe, die uns iiberbildet, ver-
gottlicht uns, weil sie Gott selbst ist: ,,Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe
bleibt, bleibt in Gott, und Gott bleibt in ihm.* (1 Joh 4,16). Fruchtbar wird je-
mand, wenn er sich als Siinder und doch Erwéhlter erkennt und Christus folgt.
Der Mensch muss an seiner Vergottlichung mitwirken, indem er die eigene
Person Gott liberantwortet. Diese Hingabe ist die innerste Frucht, unabhéngig
vom dufleren Tun. Mitteilung von dem, was ich bin, Tausch des Eigenen, ist das
Wesen der Liebe. Der Eine gibt sich dem Anderen und umgekehrt. Dies ldsst
uns Ignatius im Suscipe vollziehen:

,,Nehmt, Herr und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedéchtnis, meinen Verstand und
meinen ganzen Willen, all mein Haben und Besitzen. Ihr habt es mir gegeben; Euch, Herr,
gebe ich es zuriick. Alles ist Euer, verfiigt (dispone) nach Eurem ganzen Willen. Gebt mir
Eure Liebe und Gnade, denn diese geniigen mir.*4
Selbstlos zu geben ist Mehrung der Liebe, geistliche Frucht aus der in Christus
gegebenen Liebe. Von Christus spricht Ignatius als ,,unserem Vorbild und un-
serer Regel*>. Wir sollen uns in sein Leben geistlich hineinbilden und uns, so-
weit es unserer Berufung entspricht, ihm in duerer Armut angleichen. Wenn
wir unsere Person zuriickschenken, wird uns Gott mit dem, was wir sind und
haben, seinem geliebten Sohn zugesellen. Er hat uns erwihlt und verleiht auch
die geeignete Weise, in der wir Frucht bringen sollen.

Im Weinberg des Herrn

Legen wir die Einsicht zugrunde, dass das Ordensleben in zeichenhafter Aus-
driicklichkeit verwirklicht, was fiir jede christliche Berufung gilt, so ldsst sich
aus dem geistlichen Ideal, wie es uns Ignatius vorlegt, ein Nutzen fiir alle zie-
hen, die nach einem vollkommenen Leben streben. Denn jede von Gott gege-
bene Lebensform, sei es im geistlichen oder weltlichen Beruf, ist nicht Selbst-
zweck, sondern ein geschaffenes »Mittel«, um unsere Gaben fiir andere einzu-
setzen. Exemplarisch wird dies an der Bestimmung des Jesuitenordens deut-
lich. Ignatius spricht davon, dass ,,dass seine gottliche und hochste Majestét
sich dieser geringsten Gesell schaft bediene (u#i).“¢ Der Orden ist, wie jeder
4 GU, n.234 Betrachtung >um Liebe zu erlangen< (100); zit. als >Ad amoremc; s. auch n. 230 (99):
,amans gmato“/,,amatus amanti“ (MI Ex., 427).

3Vgl. GU, n. 344a (143); lat. Text: ,,exemplar et regulam nostram* (MI Ex., 541).

¢ Vgl. Satzungen der Gesellschaft Jesu, n. 190 (640); zit. n. Ignatius von Loyola, Deutsche Werk-

ausgabe, Bd. 2, iibers. von P. Knauer. Wiirzburg 1998 [= DW 2] u. MI Const. III, 56,3f.; s. auch
Examen, n. 114 (621).



Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 3

christliche Stand, eine Vermittlungswirklichkeit. Er muss so geordnet sein,
dass Gott durch ihn wirken kann. Seine Verfassung ist im besten Fall »objekti-
vierte Gelassenheit«, d.h. ein Werkzeug fiir den Dienst am Reich Gottes.

Der Gedanke »Ad maiorem Dei gloriam« lebt von der Liebe zu Christus,
den man ,,anstelle von allen Dingen besitzt“.” Die Verherrlichung Gottes be-
steht im Mehren der Tugend, meint ein Wachsen in Glaube, Hoffnung und Lie-
be. Unsere Aufgabe ist es, die Bedingungen zu schaffen, die menschlicherseits
dazu notwendig sind. Die Satzungen verwenden dafiir das Bild vom »Herren-
acker« und »Weinberg«. Ignatius iibertrigt auf diejenigen, die das Wort Gottes
verkiindigen, das Motiv des Sdmanns: ,,die gesandt werden, um auf dem Acker
des Herrn Frucht zu erreichen*®. Sie sollen dem gleichen, den sie verkiindigen:
Christus. Darin liegt ihre Uberzeugungskraft. Sind die Betreffenden ,,in Bei-
spiel und Lehre* ein Vorbild, so auch ,,geeignete Arbeiter im Weinberg Chris-
ti“. Je mehr Tugend sie haben, desto ,,geeignetere Werkzeuge* sind sie, um
»gut und treu auf dem Herrenacker zu sden und die Frohbotschaft seines gott-
lichen Wortes zu verkiinden®.

Das Anliegen Frucht zu bringen, haben die ersten Gefihrten des Ignatius tief
verinnerlicht. Peter Faber etwa zweifelt, ob er ,,in Deutschland Frucht bringen
konne oder nicht*“. Er ruft die Heiligen an, die ,,um die geistliche Ernte in den
verschiedenen Weltgegenden besorgt sind*, erbittet die Gnade, im Geiste der
Tugenden ,,einige Frucht bringen* zu kdnnen, fiihlt sich unwiirdig an der ,,Ern-
te der Seelen® mitzuhelfen. Er gewinnt Zuversicht, indem er auf Gott vertraut:
,,Es ist nicht genug, wenn ich meinerseits fiir das Erntewerk Jesu Christi auf-
getan und bereit bin; auch dieses Werk selbst muss mir von Gottes Gnade auf-
getan und vorbereitet werden.”

Der apostolische Einsatz ist ein spiritueller Dienst, um den ,,groeren geist-
lichen Fortschritt der Seelen® zu fordern.!® Der Leitspruch »animas iuvare«
meint, allen zu helfen, ,,das letzte Ziel zu erreichen, fiir das sie geschaffen wor-
den sind*“. Dieses Ziel besteht in der Einung der Seele mit Gott, d.h. der ewigen
Gliickseligkeit (visio immediata). Das ,,hauptsdchliche Band®, das alle Ge-
schopfe mit Gott eint, ist die ,,Liebe Gottes unseres Herrn*. Im Exerzitienbuch
wird die Einung in der Liebe als gottliches Einwohnen beschrieben; es leitet
uns an, Gott inne zu sein. Wir sollen verspiiren, ,,wie Gott in den Geschopfen

"Vgl. z.B. Examen, n. 18 (DW 2,596): ,,ad gloriam et honorem divinae maiestatis.” (MI Const.
11, 7,39f.).

8 Vgl. Satzungen, n. 674 (DW 2, 781) u. folgende: n. 334 (684) u. Examen, n. 30 (598): ,,aptiora
instrumenta“ (MI Const. I1I, 8,38-43); s. dazu: Mt 13,24 u. 20,1.

° Vgl. Petrus Faber, Memoriale. Das Geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland.
Ubers. und eingel. von P. Henrici. Einsiedeln, Trier 21989, n. 254 (203); zit. als Memoriale; fer-
ner: n. 28 (54); 86 (95); 165 (149) u. 141 (131) [Herv.d.Verf.].

1 Vgl. Satzungen, n. 258 (DW 2, 661); s. auch GU, n. 23, 152, 185, 189 u. 339 (magis); folgen-
de: n. 307 (676); s. auch 189 (640) u. 671 (780).



Andreas Schonfeld 4

wohnt* und so auch in mir, ,,indem er einen Tempel aus mir macht.”“!! Diese
Dynamik der Einung vollendet sich in einer unmittelbaren Gotteserfahrung:
»ohne jedes vorherige Verspiiren oder Erkennen irgendeines Gegenstandes,
durch den diese Trostung kime mittels der eigenen Akte von Verstand und Wil-
len.“12

Kreislauf der Liebe

Wer sich fiir Gottes Reich einsetzen will, der muss ,,in Geist und Tugenden vo-
ranschreiten und die , fiir die Arbeit im Weinberg unseres Herrn notwendige
Gesundheit und korperlichen Krifte® mitbringen.”> Um Glauben zu wecken,
die Liebe zu mehren und recht handeln zu konnen, miissen unsere Fihigkeiten
gut ausgebildet sein. Doch geniigt das bei weitem nicht. Um anderen zu helfen,
Gott zu finden, miissen wir selbst ihn finden. Fehlt uns die nétige Innerlichkeit,
droht das Beste zu verderben. Wer geistlich Frucht bringen will, muss den Ei-
genwillen gelassen haben:

,,Und man ermahne sie héufig, in allen Dingen Gott unseren Herrn zu suchen, indem sie, so
sehr es moglich ist, die Liebe zu allen Geschopfen von sich entfernen, um sie auf deren
Schopfer zu richten und ihn in allen Dingen zu lieben (eum in omnibus) und alle in ihm
(omnes in eo), gemil seinem heiligsten und gottlichen Willen. !

Die Liebe Christi muss uns zu vollstidndigen ,,Werkzeugen der gottlichen Gna-
de* formen, damit wir zum ,,hochsten Werk™ fiahig werden, ndmlich den Men-
schen zu ,,Gott als dem hochsten Ziel* zuriickzufiihren.!> Beim Apostolat, dem
Weinberg des Herrn, handelt es sich um einen Kreislauf der Liebe. Wir schen-
ken die empfangene Liebe zuriick, indem wir sie dem Néchsten Gott zur Ehre
zuwenden. Je dhnlicher wir Christus werden, unsere Ichhaftigkeit aufgeben, je
mehr sind wir ein »Mittel« seines Wirkens. Der christusférmige Mensch steht
gleichsam ,,in der Mitte* zwischen Gott und dem Nichsten. Seine Person ver-
weist auf Gottes Liebe, ist reine Transparenz. So kann er ,,unmittelbar den
Schopfer mit dem Geschopf wirken lassen und das Geschopf mit seinem
Schopfer®.!6

Ein solcher Austausch 6ffnet uns Gott. Um ihn zu empfangen, gebe ich ,,al-
le meine Dinge und mich selbst mit ihnen®. Denn Gott wiinscht sich mir ,,nach

"'Vgl. GU, n. 235 >Ad amoremc< (100).

12Vel. GU, n. 330 Unterscheidungsregeln (139): ,,sine causa praecedente* (MI Ex., 529).

3 Vgl. Sarzungen, n. 243 (DW 2, 657) [Herv.d.Verf.].

14 Satzungen, n. 288 (DW 2, 670; MI Const. I11, 92 971f.).

15 Vgl. Brief an die Mitbriider in Coimbra, Rom, 7. Mai 1547, zit. n. Ignatius von Loyola, Deut-
sche Werkausgabe, Bd. 1,iibers. von P. Knauer. Wiirzburg 1993, 148 [= DW 1]. Er fiihrt dazu das
Liebesgebot an (Joh 15,12).

1©Vel. GU, n. 14 (17): ,,immediate operari** (MI Ex., 239).



Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 5

seiner gottlichen Anordnung zu geben, sosehr er kann.“!” Unsere geistliche
Fruchtbarkeit ist davon abhédngig, wie sehr wir fihig sind zur Unmittelbarkeit.
Nicht eine spirituelle Leistung ist gemeint. Entscheidend ist, ob ich die Wahl
getroffen habe, nach Unmittelbarkeit zu streben. Gott will mit uns in Christi
Liebe eins sein. Dies ist ja Gottes eigenster Wille fiir unser Leben.

Das ignatianische Gebetsideal besteht in einem Gottfinden, das nach einer
Einung »ohne Mittel« strebt; besser gesagt: in einem unablissigen Gott-ge-
genwirtig-Haben durch verinnerlichte Liebe. Die spirituelle Eigenart dieser
Innerlichkeit liegt in ihrer Hingabefihigkeit, die ein Geist universeller Freund-
schaft durchseelt: ,,Anfang und Ende im Gebet sei, soweit immer moglich,
ganz tiefe Gottesliebe und Eifer fiir die Seelen aller, mit einem ganz groflem
Verlangen nach dem Heil und der Vollendung der eigenen Seele wie der Seelen
anderer.“!® Es ist eine geistliche Solidaritt, die alle Menschen umfasst, beson-
ders die Freunde im Glauben. Vor allem Franz Xaver bezeugt uns diese uni-
verselle Liebe. Er schreibt an seine Mitbriider:

.Spalten Sie Ihr Herz in zwei Teile und opfern Sie die Hilfte Ihrer gegenseitigen Liebe, die
andere Hilfte aber dem Verlangen, fiir Christus zu leiden, zu leiden aus Liebe: das ist der
Triumph, den wir tiber uns selbst erringen und iiber alle Widerstidnde, die dem Wachstum
solcher Liebe entgegenstehen. Sie wissen, Christus sagt, daf3 er die Seinen erkenne, wenn
sie einander lieben. Unser Herr lasse uns in unserer Seele seines hochheiligen Willens in-
newerden und schenke uns Gnade, ihn zu erfiillen.*!°

Ignatius, mafigebendes Charisma

Dem Kreislauf der gottlichen Liebe entspringt ein regelmifiger Kreislauf von
Titigsein und Kontemplation. Spirituelles Ziel ist eine vollstindige gegensei-
tige Durchdringung von Gebet und Arbeit. Grundgelegt wird dies durch die re-
gelmiBige Kontemplationsiibung, wie sie Ignatius besonders in der Betrach-
tung >um Liebe zu erlangen< dargestellt hat. Der Ansatzpunkt der Verinnerli-
chung ist nicht die duBlere Tétigkeit, sondern die Kontemplation. Nadal erklirt:
0 reift eine vita activa superior heran, in der Tat und Beschauung eins ge-
worden sind, die die Kraft hat, beide iberall auszuwirken, wie es dem gréBeren
Dienst unseres Herrn entspricht. Mit einem Wort: Das Wirken der Liebe, die

" Vgl. GU, n. 234 >Ad amoremc, 1° (99f.).

18 J. Nadal, De la oracion specialmente para los de la Compaiiia, in: Ders., Exhorten des Visita-
tors 1561 in Alcala de Henares. Ubers. und eingel. von G. Hock und A. Falkner. Frankfurt 1999
(geistliche texte sj; 21), 82.

Y An die Viiter der Gesellschaft zu Goa, Kagoshima, 5. Nov. 1549; zit. n. Die Briefe des Fran-
cisco de Xavier. Ubertr. von E. von Vitzthum. Leipzig 1977, 175 (ep. 90) u. Joh 13,35/15,12; s.
dazu DW 1, 39: ,Freunde im Herrn* (amygos myos en el Seniior) u. MI Epp. XII, App. II, n. 2,
321.



Andreas Schonfeld 6

ganz eins ist mit Gott: das ist vollendetes Tun.“?* Diese Gebetsweise stellt uns
Ignatius in seiner Person vollendet vor Augen:

,,Ferner empfing er aulerdem, daf3 er in allen Dingen, Handlungen und Gesprichen die Ge-
genwart Gottes und das Bewegtsein durch die geistliche Wirklichkeit verspiire und schaue:
im Handeln zugleich beschaulich (in actione contemplativus). Er pflegte dies wie folgt zu
erkldren: Gott kann in allen Dingen gefunden werden.*?!
Diese Vertrautheit mit Gott wurzelt im Habitus der Liebe, der seine Seele
durchformt (familiaritas cum Deo).?> Nadal iiberliefert uns einen weiteren Be-
richt, der veranschaulicht, dass Ignatius im Gebet nicht auf vermittelnde Wil-
lens- und Verstandesakte angewiesen ist. An Stelle einzelner Trosterfahrungen
ist ein wesenhaftes Innesein getreten.

,Ignatius ist ganz aulergewohnlich mit Gott vertraut, denn er hat alle Visionen iiberstie-
gen, sowohl die realistischen, wie etwa Christus, Maria usw. gegenwirtig zu sehen, als
auch die durch Erkenntnisbilder und Vergegenwirtigungen vermittelten (per species); er
bewegt sich jetzt im rein Geistigen, in der Einheit Gottes.*??
Durch seine Einung im Grund der Seele ist er vom mentalen Gebet mit Gedan-
ken oder Vorstellungen unabhéngig geworden (7Trostung >cum causa<).?* Dass
Ignatius seine Fihigkeit nicht als Sonderfall betrachtet, ergibt sich aus einer
Stelle im Exerzitienbuch. Dort geht er ndmlich davon aus, dass sich die im
geistlichen Leben Fortgeschrittenen in dieser Gebetsweise iiben. Er spricht von
einem Gebet »ohne Unterlass«:

,.Denn aufgrund der stindigen Betrachtung (per assiduam contemplationem) und Erleuch-
tung des Verstandes erwigen die Vollkommenen, besinnen sich dariiber und betrachten sie
mehr (magis), dal Gott, unser Herr, gemil seiner eigenen Wesenheit, Gegenwart und
Macht in jedem Geschopf ist.“>

Erste Regel des Handelns

Die Fihigkeit sich einzusetzen, ohne ichhaft zu sein, erlangt nur, wer den Ei-
genwillen gelassen hat. Ferner muss das, was er tut, gottgewollt sein. Dies ist
einzig als Akt der Liebe moglich, die Gottes Willen erfiillt. Die gute Absicht
geniigt keineswegs. Um Gott in allem, was wir tun, zu finden, miissen wir ein
habituelles Gottvertrautsein erstreben, so wie Ignatius es bezeugt. Anderfalls
bleiben wir, angesichts von Erfolg oder Scheitern, einer subtilen Werkgerech-
tigkeit verhaftet. Affekte von Stolz und Ungentigen sind die Folge, der Ichhaf-

20 J. Nadal, De la oracion specialmente (Anm. 22), 89 u. MI Epp. Nadal IV, 679.

21J. Nadal, In Examen Annotationes — 66, in: MI Epp. Nadal IV, 651.

2 Vgl. Satzungen, n. 723 (DW 2, 798; MI Const. II1, 244,1-5).

2 P. Hieronymi Nadal, Patrum dicta aliquot (1558/1565), in: MI FN 11, 315,43-47 (Bericht von
D. Lainez).

% Vgl. GU, n. 316 Unterscheidungsregeln (133) u. 330 (139).

% GU,n.39c (31) u. MI Ex., 267; s. auch Thomas von Aquin, Sth.1,q. 8, a. 3.



Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 7

te erleidet ein Wechselspiel von Gliicks- und Untrostempfindungen. Um weder
der Resignation noch dem Aktivismus zu verfallen, muss unser Inneres in
rechter Weise geformt und auf das duflere Tun bezogen werden.

Die Handlungsregel des Ignatius ist dem Wesen der Liebe selbst entnom-
men. Es ist eine Durchdringung von menschlichem und géttlichem Willen
kraft vollkommener Indifferenz. Je mehr wir Gott vertrauen, den Eigenwillen
lassen, desto wirksamer sind unsere Seelenkréfte, weil sein Wille (caritas) sie
unmittelbarer bewegt. Der ungarische Jesuit G. Hevensi hat gut 150 Jahre nach
Ignatius dessen Handlungsweise in einem paradoxen Merkspruch zusammen-
gefasst.

Dies sei die erste Regel des Handelns:?’
Haec prima sit agendorum regula:
Vertraue so auf Gott,

Sic Deo fide,

als ob der Erfolg in den Dingen ganz von dir, nichts von Gott abhinge,
quasi rerum successus omnis da te, nihil a Deo penderet;

so aber

ita tamen

wende ihnen alle Miihe zu,

iis operam omnem admove,

als ob du nichts, Gott allein alles wirken werde.
quasi tu nihil, Deus omnia solus sit facturus.

Beide durch das ,,so aber* verbundenen Teilsitze bilden eine Verschrinkung
von »Kontemplation« (vertraue auf Gott) und »Titigsein« (alle Miihe zuwen-
den), die sich weiter in die Gegeniiberstellung von » Vermogen« (ganz von dir)
und »Passivitit« (du nichts) aufgliedert. Das Paradox liegt darin, dass wir ge-
rade im reinen Vertrauen auf Gott (Gott allein alles) vollstindig auf uns ver-
trauen konnen (nichts von Gott). Dies ist aber kein Hochmut, weil echtes Gott-
vertrauen nur als Selbstlosigkeit moglich ist (vertraue >so<), indem wir uns
nichtig vor Gott erfahren (du nichts). Das Fundament der Regel ist das »sic
Deo fide«. Im Ansatz der Regel liegt der kontemplative Grundakt beschlossen,
der uns in Gottes Liebe versetzt und zu einem »Mittel« seines Wirkens macht.

Franz Xaver wurde durch Anfechtungen, ausgeldst durch die enormen
Schwierigkeiten seiner Mission, von jedem falschen Selbstvertrauen geldutert.
Er gewinnt die reine Indifferenz, erlangt volle Tatkraft im Blick auf das Kreuz
Christi. Das grofte Hindernis sieht er im Ausweichen vor der Selbstentdufe-
rung:

2 Scintillae Ignatianae, ed. F. Brehm. Regensburg 1919 (Bibliotheca ascetica; 10), 2 [2. Januar];
Erstausg.: Gabor Hevensi SJ (11715), Scintillae Ignatianae. Vienna 1705. Zur Herkunft: C.A.
Kneller, Ein Wort des hl. Ignatius von Loyola, in: ZAM (1928),253-257 u. bes. Brief Franciscos
de Borja, Rom 17. Sept. 1555 (DW 1, 793).

" An die Viiter der Gesellschaft zu Goa (Anm. 19), 154 (ep. 90).



Andreas Schonfeld 8

,,Viele fahren nicht fort, standhaft und ausdauernd die siif3e Last des Kreuzes Christi zu tra-
gen. Kleinmut (pusylanimidad) begriindet das traurige und gefahrvolle Unvermogen des
Menschen, der so wenig vermag, wenn er sich auf sich selbst verldBt, er, ein geringes Ge-
schopf; und wenn er dann wieder fiihlt, dal er groflerer Krifte bedarf, als er von Natur be-
sitzt, so daB} er noch mehr gezwungen wire, sich ganz auf Gott zu verlassen (fotalmente
confiar en Dios), dann fehlt ihm erst der Mut, etwas GroBles zu beginnen, weil er nicht
wagt, wirklich auf Gottes Hilfe zu zédhlen und die Gnadenkraft zu gebrauchen, die unser
Herr ihm schenkt.“?7

Betrachten >um Liebe zu erlangenc

Die Umsetzung der Prima regula agendorum im Alltag ist nicht leicht. Wir
scheitern, wenn wir sie durch reflexe Besinnung anwenden wollen. Ihr gemaf
zu handeln, kann nur gelingen, wenn wir durch kontemplatives Beten und Got-
tes Gnade zum habituellen Gott-gegenwirtig-Haben fidhig werden. Ignatius
lasst uns dies in der Betrachtung >ad amorems« einiiben. Das, worauf letztlich
jede geistliche Uben hinzielt, findet in dieser Betrachtung seinen reinsten Aus-
druck. Sie fasst den Prozel3 der vier Exerzitienwochen in ihrer Essenz zusam-
men: Einung mit Gott in einer innigen Liebe — daher das Gebet ,,Gebt mir Eu-
re Liebe und Gnade, denn diese geniigt mir*?8. Dass hier die gekreuzigte Liebe
gemeint ist, zeigt sich im Dritten Punkt; darin ldsst uns Ignatius das Sein Chris-
ti in allen Dingen betrachten:

.Erwigen, wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde fiir
mich miiht (operatur) und arbeitet (laborat), das heift, sich in der >Weise eines Arbeiten-
den<verhilt (ad modum laborantis). So etwa in den Himmeln, Elementen, Pflanzen, Friich-
ten, Herden usw., indem er Sein gibt, erhilt, belebt und wahrnehmen macht usw.*?
Die Gegenwart Gottes, die wir suchen sollen, ist keine allgemeine, nicht des-
sen Insein als Schopfer in allen Dingen. Mit dem ,,Arbeitenden ist Christus
gemeint. Der scholastische Gedanke der Erstursache ist bei Ignatius einer per-
sonal-mystischen Erfahrung untergeordnet. Zwar wird Christus nicht eigens
mit Namen genannt. Dennoch muss er gemeint sein, weil sich die ewige Gott-
heit nicht ,,miihen‘ kann. Das Motiv des »labor Dei« verweist auf den Gekreu-
zigten.’® Medium des Gottfindens ist die erhohte Menschennatur Christi. In ihr
sind alle Geschopfe einbeschlossen. Die gottliche Liebe des Auferstandenen
ist die innerste Wesensmitte alles Seienden. Sie ldsst uns Gott in allen Dingen
finden, weil er es ist, der uns durch das Kreuz als Freunde angenommen hat. Es

B Vgl. GU, n. 234 >Ad amoremc, 1° (100).

2 GU, n. 236 >Ad amorem«, 3°(101; MI Ex., 433).

0 Vgl. GU, n.95 (52): ,.Deshalb muB, wer mit mir kommen will, sich mit mir mithen (mecum la-
borare),damit .. . (MI Ex., 319); ferner: J. Roothaan SJ (11853), Exercitia Spiritualia, in: Ope-
ra Spiritualia, vol. IT. Romae 1936, 154, Anm. 12: ,,Christum Deum spectemus, operantem et la-
borantem pro nobis in vita sua mortali* [zu n. 236].



Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 9

ist der Christus laborans, der uns, weil er Gottheit und Mensch umspannt, in
Gottes Sein und Wirken einfiigt.

Die Betrachtung ist aus der Christuserfahrung des Ignatius abgeleitet. Thre
Schau bildet das Grundmodell fiir das kontemplative Beten im Alltag. Sie ist
Weg zur Gottvertrautheit, ja formt unsere Seele, um Gott in allem zu finden.
Dieses gesammelte Innesein setzt die Erste Regel in Beziehung zum Titigsein,
damit wir das im Gebet Erfahrene richtig einsetzen (contemplata aliis trade-
re).3! Wir sollen unser Bestes geben, ohne es zu verduBerlichen. Die Weise des
Betens und des Handelns ist eine einzige Form, weil ndmlich beide der Liebe
Christi entsprechen: ,,Die Worte, die ich zu euch sage, habe ich nicht aus mir
selbst. Der Vater, der in mir bleibt, vollbringt seine Werke.“ (Joh 14,10). Chris-
tus wirkt seine Werke, weil er nicht aus sich handelt. Der Liebende ist bei sich,
weil er beim Anderen ist. Wie Gott in allen Dingen ruht, weil er auler ihnen ist.
Ebenso das Mitwirken mit Gott: Aus Liebe setze ich mich ein. Und ohne Ei-
genwillen bin ich gelassen im Tun. Um Frucht zu bringen, miissen wir dem Ge-
setz der Liebe folgen.

Baum der Gnade, umgekehrt

Auch Peter Faber hat nach den Exerzitien, die er bei Ignatius machte, noch lan-
ge um das Gottfinden in allen Dingen gerungen. Und dies, obwohl er als bester
Exerzitiengeber galt.3> Faber spricht vom ,,Geist der Verzagtheit™ (spiritus dif-
fidentiae), ,,der mich bisher so mannigfach gequilt hat und dabei vor allem da-
rauf abzielte, mich am Ertrag meiner Arbeit ginzlich verzweifeln zu lassen®.3
Die Erfahrung schlieBlich, die ihn von einzelnen Trostungen und Selbstzwei-
feln, ausgelost durch Erfolg und Misserfolg, unabhiingig werden ldsst, ist das
Mitsterben mit Christus. Der mystische Tod umfasst fiir ihn ein Vierfaches: das
Entschlafen (obdormire) allen ,,Empfindungen spiirbarer Andacht®, das Sich-
nicht-verwirren-Lassen gegeniiber unverschuldeten Fehlern, die Gelassenheit,
wenn der eigene Einsatz ,keine Frucht duBerer Leistung™ zeigt und das Ge-
storbensein (sepultus) der ,,6ffentlichen Meinung® bzw. ,,Erwartung aller Men-
schen®.3*

Seine Loslosung von aller Anhénglichkeit schenkt ihm eine ,,neue Form des
Trostes (nova forma consolationis)®. Diese besteht in eben diesem Gott-ge-

3 Vgl. Thomas von Aquin, Sth. 11T, q. 40, a. 1 ad 2.

32 Vgl. Luis G. da Camara SJ (11575), Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius.
Ubers. von P. Knauer. Frankfurt 1988 (Typoskript gedr.), n. 226 (123).

3 Vgl. Memoriale, n. 329 (250): ,,ut omnino desperarem de fructu faciendo* (MF, 651).

#*Vgl. Memoriale, Ostern 1543, n.279 (217; MF, 627f.).

3 Vgl. Memoriale, n. 279 (217f.).



Andreas Schonfeld 10

genwirtig-Haben durch die verinnerlichte Form der Liebe. Das Sterben seines
»alten Menschen«, indem er Christus gleich wird, schenkt ihm die Einung mit
Gott im Seelengrund.*® Diese Angleichung an das Kreuz fiihrt zu einer radika-
len Umkehrung der Perspektive. Faber blickt nicht mehr auf die ,,Friichte”, d.h.
Erfolge und affektiven Trost als Vergewisserungen seines Gnadenstandes.
Sondern in allen Dingen schaut er auf die ,, Wurzel* der Gnade, Christus. Faber
beschreibt seine Erfahrung im Bild vom »umgekehrten Baum« (arbor conver-
sa):
,,Bisher hast du mehr Trost an der Gré8e des aus der gottlichen Gnade erwachsenden Bau-
mes gefunden als in seiner Wurzel, in der doch all seine Kraft liegt. Du hast auf das Laub-
werk geschaut, auf die Blitter, die Bliiten und die Friichte. Darin aber gibt es gar manche
Verdnderung, weil sie erst noch ihrer Vervollkommnung entgegenstreben — und so konnen
sie dir auch keinen Trost von Bestand und Dauer bieten (firma consolatio). Suche darum
die Wurzel des Baumes nicht um ihrer Friichte willen; suche vielmehr die Friichte und al-
les andere um der Wurzel willen! Suche Tag fiir Tag dauerhafteren Halt und tiefere Ein-
wurzelung (maiorem radicationem) in der Wurzel des Baumes, und sorge dich dafiir weni-

ger um das Fortdauern seiner Frucht in dir! Nicht die Frucht wird dich zur Herrlichkeit die-
ses Baumes fiihren, sondern die Wurzel .37

Der Friichte tragende Baum ist ein Symbol der Kreuzesliebe, sie bringt alle
Gnaden und Gaben hervor. Faber versteht unter seiner ,,Wurzel*“ den Christus
laborans. Dies beweist seine eigene Deutung:

,Richte darum alle deine Sorge auf die Wurzel; denn eben diese Wurzel wird eines Tages
in Herrlichkeit erstrahlen — so wie sie einst, noch unter der Erde, als erste in Herrlichkeit er-
strahlt ist, als Christi Seele zur Holle hinabstieg. Dies ist die wahre geschopfliche Wurzel
(vera radix creata), die zur hochsten verherrlichten Frucht aller verniinftigen Geschopfe
wurde. Und so kehrte der Baum sich um: Die Wurzel kam zu oberst zu liegen, sie 146t alle
Friichte herunterhidngen und {166t ihnen ihre Wurzelkraft von oben nach unten ein.

Christi Entduflerung, allgegenwirtig, vermittelt das gottliche Sein. Das Gott-
finden in allem und das Durchbrechen zum Seelengrund sind eins. Mit der Er-
hohung des Gekreuzigten ist unser Innerstes in Gottes Leben aufgenommen.
Bringen wir Frucht fiir Christus, dann nicht aus uns selbst: Je weniger ich den
Erfolg suche, umso fruchtbarer ist mein Tun.

* ok ok

Schauen, wie alle Giiter und Gaben von oben herabsteigen, etwa meine bemessene
Macht von der hochsten und endlichen, und genauso Gerechtigkeit, Giite, Freund-
lichkeit, Barmherzigkeit usw.

Ignatius, Exerzitienbuch, n. 237

36 Vgl. Fabers Erhebung zur »Seelenspitze« (apex mentis) nach Pfingsten 1543; s. Memoriale, n.
318f. (244ff.; MF 647) u. 191 (167): ,,Mdchte doch mein inneres Sein selbst (ipsum esse) neu
werden .. .*“ (590).

37 Memoriale, n. 280 (218f.; MF, 629). Zur »Seele Christi« s. GU, n. 219 (95) [Herv.d.Verf.].




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [850.394 1672.441]
>> setpagedevice


