
Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit
Ignatianisches Jahr 20061

Andreas Schönfeld, Köln

IHS. – „Nicht ihr habt mich erwählt, sondern ich habe euch erwählt und dazu bestimmt, dass ihr
euch aufmacht und Frucht bringt und eure Frucht bleibt. Dann wird euch der Vater alles geben,
um was ihr ihn in meinem Namen bittet.“ (Joh 15,16). Die Rede Jesu vom Fruchtbringen ist an
seine Freunde gerichtet. Wer aber zählt zu seinen Freunden? Der Gott der Barmherzigkeit ist al-
ler Menschen Freund, ob sie es erkennen oder nicht. Dennoch dürfen wir uns nicht eigenmächtig
zu seinen Freunden zählen. Die Freundschaft mit Gott ist ungeschuldete Erwählung. Diese Gna-
de ist die Quelle aller geistlichen Fruchtbarkeit. Sie gründet nicht in einzelnen Tugend- und Lie-
beswerken, vielmehr umgekehrt: Dass jemand ein Freund Jesu ist, verleiht ihm innere und, so-
fern er nicht gehindert wird, äußere Fruchtbarkeit. Das Kriterium für das wahre Freundsein ist die
Nachfolge: Wir dürfen uns als Freunde Jesu betrachten, wenn wir tun, was er uns aufträgt. Ge-
meint ist zunächst kein Werk, sondern ein Hingabewille, der uns im Vertrauen auf Christus zu-
wächst: „Das ist mein Gebot: Liebt einander, so wie ich euch geliebt habe. Es gibt keine größere
Liebe, als wenn einer sein Leben für seine Freunde hingibt. Ihr seid meine Freunde, wenn ihr tut,
was ich euch auftrage.“ (12f.). 

Christus, Vorbild und Regel 

Zu den Freunden Gottes zählt, wer im Wissen um seine Unwürdigkeit die
Kreuzesliebe als Form seines eigenen Lebens annimmt. Die göttliche Liebe
wird in Christi Freunden zur mitgekreuzigten Liebe. Im kontemplativen Blick
auf seine Person ist sie in uns gegenwärtig. Diese Vertrautheit gewinnt ihre In-
nigkeit im Teilen. Der Freund teilt mit Christus „Leiden“ und „Herrlichkeit“.2

So bekennt Ignatius: „Jesus amor meus crucifixus est.“3 Die Teilhabe an Chris-
ti stellvertretender Liebe ist entscheidend. Dies geschieht jedoch nicht als ei-
gene Tat, sondern kraft des Seins in Christus: „Ich bin der Weinstock, ihr seid
die Reben. Wer in mir bleibt und in wem ich bleibe, der bringt reiche Frucht;
denn getrennt von mir könnt ihr nichts vollbringen.“ (15,5). Die Freundschaft
mit Christus ist keine zwischen Gleichen. Als Sünder ist der Mensch nichtig
vor Gott, unfähig Gottes Freund zu sein. Wie aber können zwei Verschiedene
eins werden? 

1 Der Jesuitenorden feiert im Jahr 2006 ein dreifaches Jubiläum: den 450. Sterbetag des hl. Igna-
tius von Loyola am 31. Juli 1556 in Rom, den 500. Geburtstag der hl. Franz Xaver am 7. April
1506 in Javier (Navarra) und den 500. Geburtstag des sel. Peter Faber am 13. April 1506 in Vil-
laret (Savoyen).
2 Vgl. Ignatius von Loyola, GÜ, n. 95f.; zit. n. Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übers.
und erkl. von P. Knauer. Graz, Wien, Köln 31988, 53f. 
3 Regulae Patris nostri domini Ignatii, in: MI Epp. XII, n. 13 (678).

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 1



Die Liebe ist es, die uns Christus angleicht und zu Freunden Gottes macht.
Das Christusförmigwerden in ihr eint den Menschen mit Gott. Er wird aufge-
nommen in die ewige Liebe von Vater und Sohn: „Wie du, Vater, in mir bist und
ich in dir bin, sollen auch sie in uns sein“ (17,21). Die höchste Liebe, die uns in
Gott versetzt, hat uns Christus vorgelebt. Seine Liebe, die uns überbildet, ver-
göttlicht uns, weil sie Gott selbst ist: „Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe
bleibt, bleibt in Gott, und Gott bleibt in ihm.“ (1 Joh 4,16). Fruchtbar wird je-
mand, wenn er sich als Sünder und doch Erwählter erkennt und Christus folgt.
Der Mensch muss an seiner Vergöttlichung mitwirken, indem er die eigene
Person Gott überantwortet. Diese Hingabe ist die innerste Frucht, unabhängig
vom äußeren Tun. Mitteilung von dem, was ich bin, Tausch des Eigenen, ist das
Wesen der Liebe. Der Eine gibt sich dem Anderen und umgekehrt. Dies lässt
uns Ignatius im Suscipe vollziehen: 

„Nehmt, Herr und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedächtnis, meinen Verstand und
meinen ganzen Willen, all mein Haben und Besitzen. Ihr habt es mir gegeben; Euch, Herr,
gebe ich es zurück. Alles ist Euer, verfügt (dispone) nach Eurem ganzen Willen. Gebt mir
Eure Liebe und Gnade, denn diese genügen mir.“4

Selbstlos zu geben ist Mehrung der Liebe, geistliche Frucht aus der in Christus
gegebenen Liebe. Von Christus spricht Ignatius als „unserem Vorbild und un-
serer Regel“5. Wir sollen uns in sein Leben geistlich hineinbilden und uns, so-
weit es unserer Berufung entspricht, ihm in äußerer Armut angleichen. Wenn
wir unsere Person zurückschenken, wird uns Gott mit dem, was wir sind und
haben, seinem geliebten Sohn zugesellen. Er hat uns erwählt und verleiht auch
die geeignete Weise, in der wir Frucht bringen sollen.

Im Weinberg des Herrn

Legen wir die Einsicht zugrunde, dass das Ordensleben in zeichenhafter Aus-
drücklichkeit verwirklicht, was für jede christliche Berufung gilt, so lässt sich
aus dem geistlichen Ideal, wie es uns Ignatius vorlegt, ein Nutzen für alle zie-
hen, die nach einem vollkommenen Leben streben. Denn jede von Gott gege-
bene Lebensform, sei es im geistlichen oder weltlichen Beruf, ist nicht Selbst-
zweck, sondern ein geschaffenes »Mittel«, um unsere Gaben für andere einzu-
setzen. Exemplarisch wird dies an der Bestimmung des Jesuitenordens deut-
lich. Ignatius spricht davon, dass „dass seine göttliche und höchste Majestät
sich dieser geringsten Gesell schaft bediene (uti).“6 Der Orden ist, wie jeder

Andreas Schönfeld 2

4 GÜ, n. 234 Betrachtung ›um Liebe zu erlangen‹ (100); zit. als ›Ad amorem‹; s. auch n. 230 (99):
„amans amato“/„amatus amanti“ (MI Ex., 427). 
5 Vgl. GÜ, n. 344a (143); lat. Text: „exemplar et regulam nostram“ (MI Ex., 541).
6 Vgl. Satzungen der Gesellschaft Jesu, n. 190 (640); zit. n. Ignatius von Loyola, Deutsche Werk-
ausgabe, Bd. 2, übers. von P. Knauer. Würzburg 1998 [= DW 2] u. MI Const. III, 56,3f.; s. auch
Examen, n. 114 (621).

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 2



christliche Stand, eine Vermittlungswirklichkeit. Er muss so geordnet sein,
dass Gott durch ihn wirken kann. Seine Verfassung ist im besten Fall »objekti-
vierte Gelassenheit«, d.h. ein Werkzeug für den Dienst am Reich Gottes.

Der Gedanke »Ad maiorem Dei gloriam« lebt von der Liebe zu Christus,
den man „anstelle von allen Dingen besitzt“.7 Die Verherrlichung Gottes be-
steht im Mehren der Tugend, meint ein Wachsen in Glaube, Hoffnung und Lie-
be. Unsere Aufgabe ist es, die Bedingungen zu schaffen, die menschlicherseits
dazu notwendig sind. Die Satzungen verwenden dafür das Bild vom »Herren-
acker« und »Weinberg«. Ignatius überträgt auf diejenigen, die das Wort Gottes
verkündigen, das Motiv des Sämanns: „die gesandt werden, um auf dem Acker
des Herrn Frucht zu erreichen“8. Sie sollen dem gleichen, den sie verkündigen:
Christus. Darin liegt ihre Überzeugungskraft. Sind die Betreffenden „in Bei-
spiel und Lehre“ ein Vorbild, so auch „geeignete Arbeiter im Weinberg Chris-
ti“. Je mehr Tugend sie haben, desto „geeignetere Werkzeuge“ sind sie, um
„gut und treu auf dem Herrenacker zu säen und die Frohbotschaft seines gött-
lichen Wortes zu verkünden“.

Das Anliegen Frucht zu bringen, haben die ersten Gefährten des Ignatius tief
verinnerlicht. Peter Faber etwa zweifelt, ob er „in Deutschland Frucht bringen
könne oder nicht“9. Er ruft die Heiligen an, die „um die geistliche Ernte in den
verschiedenen Weltgegenden besorgt sind“, erbittet die Gnade, im Geiste der
Tugenden „einige Frucht bringen“ zu können, fühlt sich unwürdig an der „Ern-
te der Seelen“ mitzuhelfen. Er gewinnt Zuversicht, indem er auf Gott vertraut:
„Es ist nicht genug, wenn ich meinerseits für das Erntewerk Jesu Christi auf-
getan und bereit bin; auch dieses Werk selbst muss mir von Gottes Gnade auf-
getan und vorbereitet werden.“

Der apostolische Einsatz ist ein spiritueller Dienst, um den „größeren geist-
lichen Fortschritt der Seelen“ zu fördern.10 Der Leitspruch »animas iuvare«
meint, allen zu helfen, „das letzte Ziel zu erreichen, für das sie geschaffen wor-
den sind“. Dieses Ziel besteht in der Einung der Seele mit Gott, d.h. der ewigen
Glückseligkeit (visio immediata). Das „hauptsächliche Band“, das alle Ge-
schöpfe mit Gott eint, ist die „Liebe Gottes unseres Herrn“. Im Exerzitienbuch
wird die Einung in der Liebe als göttliches Einwohnen beschrieben; es leitet
uns an, Gott inne zu sein. Wir sollen verspüren, „wie Gott in den Geschöpfen

Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 3

7 Vgl. z.B. Examen, n. 18 (DW 2, 596): „ad gloriam et honorem divinae maiestatis.“ (MI Const.
III, 7,39f.). 
8 Vgl. Satzungen, n. 674 (DW 2, 781) u. folgende: n. 334 (684) u. Examen, n. 30 (598): „aptiora
instrumenta“ (MI Const. III, 8,38-43); s. dazu: Mt 13,24 u. 20,1. 
9 Vgl. Petrus Faber, Memoriale. Das Geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland.
Übers. und eingel. von P. Henrici. Einsiedeln, Trier 21989, n. 254 (203); zit. als Memoriale; fer-
ner: n. 28 (54); 86 (95); 165 (149) u. 141 (131) [Herv.d.Verf.].
10 Vgl. Satzungen, n. 258 (DW 2, 661); s. auch GÜ, n. 23, 152, 185, 189 u. 339 (magis); folgen-
de: n. 307 (676); s. auch 189 (640) u. 671 (780). 

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 3



wohnt“ und so auch in mir, „indem er einen Tempel aus mir macht.“11 Diese
Dynamik der Einung vollendet sich in einer unmittelbaren Gotteserfahrung:
„ohne jedes vorherige Verspüren oder Erkennen irgendeines Gegenstandes,
durch den diese Tröstung käme mittels der eigenen Akte von Verstand und Wil-
len.“12

Kreislauf der Liebe

Wer sich für Gottes Reich einsetzen will, der muss „in Geist und Tugenden vo-
ranschreiten“ und die „für die Arbeit im Weinberg unseres Herrn notwendige
Gesundheit und körperlichen Kräfte“ mitbringen.13 Um Glauben zu wecken,
die Liebe zu mehren und recht handeln zu können, müssen unsere Fähigkeiten
gut ausgebildet sein. Doch genügt das bei weitem nicht. Um anderen zu helfen,
Gott zu finden, müssen wir selbst ihn finden. Fehlt uns die nötige Innerlichkeit,
droht das Beste zu verderben. Wer geistlich Frucht bringen will, muss den Ei-
genwillen gelassen haben:

„Und man ermahne sie häufig, in allen Dingen Gott unseren Herrn zu suchen, indem sie, so
sehr es möglich ist, die Liebe zu allen Geschöpfen von sich entfernen, um sie auf deren
Schöpfer zu richten und ihn in allen Dingen zu lieben (eum in omnibus) und alle in ihm
(omnes in eo), gemäß seinem heiligsten und göttlichen Willen.“14

Die Liebe Christi muss uns zu vollständigen „Werkzeugen der göttlichen Gna-
de“ formen, damit wir zum „höchsten Werk“ fähig werden, nämlich den Men-
schen zu „Gott als dem höchsten Ziel“ zurückzuführen.15 Beim Apostolat, dem
Weinberg des Herrn, handelt es sich um einen Kreislauf der Liebe. Wir schen-
ken die empfangene Liebe zurück, indem wir sie dem Nächsten Gott zur Ehre
zuwenden. Je ähnlicher wir Christus werden, unsere Ichhaftigkeit aufgeben, je
mehr sind wir ein »Mittel« seines Wirkens. Der christusförmige Mensch steht
gleichsam „in der Mitte“ zwischen Gott und dem Nächsten. Seine Person ver-
weist auf Gottes Liebe, ist reine Transparenz. So kann er „unmittelbar den
Schöpfer mit dem Geschöpf wirken lassen und das Geschöpf mit seinem
Schöpfer“.16

Ein solcher Austausch öffnet uns Gott. Um ihn zu empfangen, gebe ich „al-
le meine Dinge und mich selbst mit ihnen“. Denn Gott wünscht sich mir „nach

Andreas Schönfeld 4

11 Vgl. GÜ, n. 235 ›Ad amorem‹ (100).
12 Vgl. GÜ, n. 330 Unterscheidungsregeln (139): „sine causa praecedente“ (MI Ex., 529).
13 Vgl. Satzungen, n. 243 (DW 2, 657) [Herv.d.Verf.]. 
14 Satzungen, n. 288 (DW 2, 670; MI Const. III, 92,97ff.).
15 Vgl. Brief an die Mitbrüder in Coimbra, Rom, 7. Mai 1547; zit. n. Ignatius von Loyola, Deut-
sche Werkausgabe, Bd. 1, übers. von P. Knauer. Würzburg 1993, 148 [= DW 1]. Er führt dazu das
Liebesgebot an (Joh 15,12).
16 Vgl. GÜ, n. 14 (17): „immediate operari“ (MI Ex., 239).

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 4



seiner göttlichen Anordnung zu geben, sosehr er kann.“17 Unsere geistliche
Fruchtbarkeit ist davon abhängig, wie sehr wir fähig sind zur Unmittelbarkeit.
Nicht eine spirituelle Leistung ist gemeint. Entscheidend ist, ob ich die Wahl
getroffen habe, nach Unmittelbarkeit zu streben. Gott will mit uns in Christi
Liebe eins sein. Dies ist ja Gottes eigenster Wille für unser Leben.

Das ignatianische Gebetsideal besteht in einem Gottfinden, das nach einer
Einung »ohne Mittel« strebt; besser gesagt: in einem unablässigen Gott-ge-
genwärtig-Haben durch verinnerlichte Liebe. Die spirituelle Eigenart dieser
Innerlichkeit liegt in ihrer Hingabefähigkeit, die ein Geist universeller Freund-
schaft durchseelt: „Anfang und Ende im Gebet sei, soweit immer möglich,
ganz tiefe Gottesliebe und Eifer für die Seelen aller, mit einem ganz großem
Verlangen nach dem Heil und der Vollendung der eigenen Seele wie der Seelen
anderer.“18 Es ist eine geistliche Solidarität, die alle Menschen umfasst, beson-
ders die Freunde im Glauben. Vor allem Franz Xaver bezeugt uns diese uni-
verselle Liebe. Er schreibt an seine Mitbrüder: 

„Spalten Sie Ihr Herz in zwei Teile und opfern Sie die Hälfte Ihrer gegenseitigen Liebe, die
andere Hälfte aber dem Verlangen, für Christus zu leiden, zu leiden aus Liebe: das ist der
Triumph, den wir über uns selbst erringen und über alle Widerstände, die dem Wachstum
solcher Liebe entgegenstehen. Sie wissen, Christus sagt, daß er die Seinen erkenne, wenn
sie einander lieben. Unser Herr lasse uns in unserer Seele seines hochheiligen Willens in-
newerden und schenke uns Gnade, ihn zu erfüllen.“19

Ignatius, maßgebendes Charisma 

Dem Kreislauf der göttlichen Liebe entspringt ein regelmäßiger Kreislauf von
Tätigsein und Kontemplation. Spirituelles Ziel ist eine vollständige gegensei-
tige Durchdringung von Gebet und Arbeit. Grundgelegt wird dies durch die re-
gelmäßige Kontemplationsübung, wie sie Ignatius besonders in der Betrach-
tung ›um Liebe zu erlangen‹ dargestellt hat. Der Ansatzpunkt der Verinnerli-
chung ist nicht die äußere Tätigkeit, sondern die Kontemplation. Nadal erklärt:
„So reift eine vita activa superior heran, in der Tat und Beschauung eins ge-
worden sind, die die Kraft hat, beide überall auszuwirken, wie es dem größeren
Dienst unseres Herrn entspricht. Mit einem Wort: Das Wirken der Liebe, die

Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 5

17 Vgl. GÜ, n. 234 ›Ad amorem‹, 1° (99f.). 
18 J. Nadal, De la oración specialmente para los de la Compañía, in: Ders., Exhorten des Visita-
tors 1561 in Alcalá de Henares. Übers. und eingel. von G. Hock und A. Falkner. Frankfurt 1999
(geistliche texte sj; 21), 82.
19 An die Väter der Gesellschaft zu Goa, Kagoshima, 5. Nov. 1549; zit. n. Die Briefe des Fran-
cisco de Xavier. Übertr. von E. von Vitzthum. Leipzig 1977, 175 (ep. 90) u. Joh 13,35/15,12; s.
dazu DW 1, 39: „Freunde im Herrn“ (amygos myos en el Senñor) u. MI Epp. XII, App. II, n. 2,
321. 

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 5



ganz eins ist mit Gott: das ist vollendetes Tun.“20 Diese Gebetsweise stellt uns
Ignatius in seiner Person vollendet vor Augen:

„Ferner empfing er außerdem, daß er in allen Dingen, Handlungen und Gesprächen die Ge-
genwart Gottes und das Bewegtsein durch die geistliche Wirklichkeit verspüre und schaue:
im Handeln zugleich beschaulich (in actione contemplativus). Er pflegte dies wie folgt zu
erklären: Gott kann in allen Dingen gefunden werden.“21

Diese Vertrautheit mit Gott wurzelt im Habitus der Liebe, der seine Seele
durchformt (familiaritas cum Deo).22 Nadal überliefert uns einen weiteren Be-
richt, der veranschaulicht, dass Ignatius im Gebet nicht auf vermittelnde Wil-
lens- und Verstandesakte angewiesen ist. An Stelle einzelner Trosterfahrungen
ist ein wesenhaftes Innesein getreten.

„Ignatius ist ganz außergewöhnlich mit Gott vertraut, denn er hat alle Visionen überstie-
gen, sowohl die realistischen, wie etwa Christus, Maria usw. gegenwärtig zu sehen, als
auch die durch Erkenntnisbilder und Vergegenwärtigungen vermittelten (per species); er
bewegt sich jetzt im rein Geistigen, in der Einheit Gottes.“23

Durch seine Einung im Grund der Seele ist er vom mentalen Gebet mit Gedan-
ken oder Vorstellungen unabhängig geworden (Tröstung ›cum causa‹).24 Dass
Ignatius seine Fähigkeit nicht als Sonderfall betrachtet, ergibt sich aus einer
Stelle im Exerzitienbuch. Dort geht er nämlich davon aus, dass sich die im
geistlichen Leben Fortgeschrittenen in dieser Gebetsweise üben. Er spricht von
einem Gebet »ohne Unterlass«:

„Denn aufgrund der ständigen Betrachtung (per assiduam contemplationem) und Erleuch-
tung des Verstandes erwägen die Vollkommenen, besinnen sich darüber und betrachten sie
mehr (magis), daß Gott, unser Herr, gemäß seiner eigenen Wesenheit, Gegenwart und
Macht in jedem Geschöpf ist.“25

Erste Regel des Handelns

Die Fähigkeit sich einzusetzen, ohne ichhaft zu sein, erlangt nur, wer den Ei-
genwillen gelassen hat. Ferner muss das, was er tut, gottgewollt sein. Dies ist
einzig als Akt der Liebe möglich, die Gottes Willen erfüllt. Die gute Absicht
genügt keineswegs. Um Gott in allem, was wir tun, zu finden, müssen wir ein
habituelles Gottvertrautsein erstreben, so wie Ignatius es bezeugt. Anderfalls
bleiben wir, angesichts von Erfolg oder Scheitern, einer subtilen Werkgerech-
tigkeit verhaftet. Affekte von Stolz und Ungenügen sind die Folge, der Ichhaf-

Andreas Schönfeld 6

20 J. Nadal, De la oración specialmente (Anm. 22), 89 u. MI Epp. Nadal IV, 679.
21 J. Nadal, In Examen Annotationes – 66, in: MI Epp. Nadal IV, 651.
22 Vgl. Satzungen, n. 723 (DW 2, 798; MI Const. III, 244,1-5).
23 P. Hieronymi Nadal, Patrum dicta aliquot (1558/1565), in: MI FN II, 315,43-47 (Bericht von
D. Laínez).
24 Vgl. GÜ, n. 316 Unterscheidungsregeln (133) u. 330 (139).
25 GÜ, n. 39c (31) u. MI Ex., 267; s. auch Thomas von Aquin, Sth. I, q. 8, a. 3.

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 6



te erleidet ein Wechselspiel von Glücks- und Untrostempfindungen. Um weder
der Resignation noch dem Aktivismus zu verfallen, muss unser Inneres in
rechter Weise geformt und auf das äußere Tun bezogen werden. 

Die Handlungsregel des Ignatius ist dem Wesen der Liebe selbst entnom-
men. Es ist eine Durchdringung von menschlichem und göttlichem Willen
kraft vollkommener Indifferenz. Je mehr wir Gott vertrauen, den Eigenwillen
lassen, desto wirksamer sind unsere Seelenkräfte, weil sein Wille (caritas) sie
unmittelbarer bewegt. Der ungarische Jesuit G. Hevensi hat gut 150 Jahre nach
Ignatius dessen Handlungsweise in einem paradoxen Merkspruch zusammen-
gefasst.

Dies sei die erste Regel des Handelns:27

Haec prima sit agendorum regula:
V e r t r a u e  so auf Gott, 
Sic Deo fide, 
als ob der Erfolg in den Dingen g a n z  v o n  d i r , n i c h t s  v o n  G o t t  abhinge, 
quasi rerum successus omnis a te, nihil a Deo penderet; 
so aber 
ita tamen
wende ihnen alle Mühe zu, 
iis operam omnem admove, 
a l s  o b  d u  n i c h t s ,  G o t t  a l l e i n  a l l e s  wirken werde.
quasi tu nihil, Deus omnia solus sit facturus. 

Beide durch das „so aber“ verbundenen Teilsätze bilden eine Verschränkung
von »Kontemplation« (vertraue auf Gott) und »Tätigsein« (alle Mühe zuwen-
den), die sich weiter in die Gegenüberstellung von »Vermögen« (ganz von dir)
und »Passivität« (du nichts) aufgliedert. Das Paradox liegt darin, dass wir ge-
rade im reinen Vertrauen auf Gott (Gott allein alles) vollständig auf uns ver-
trauen können (nichts von Gott). Dies ist aber kein Hochmut, weil echtes Gott-
vertrauen nur als Selbstlosigkeit möglich ist (vertraue ›so‹), indem wir uns
nichtig vor Gott erfahren (du nichts). Das Fundament der Regel ist das »sic
Deo fide«. Im Ansatz der Regel liegt der kontemplative Grundakt beschlossen,
der uns in Gottes Liebe versetzt und zu einem »Mittel« seines Wirkens macht. 

Franz Xaver wurde durch Anfechtungen, ausgelöst durch die enormen
Schwierigkeiten seiner Mission, von jedem falschen Selbstvertrauen geläutert.
Er gewinnt die reine Indifferenz, erlangt volle Tatkraft im Blick auf das Kreuz
Christi. Das größte Hindernis sieht er im Ausweichen vor der Selbstentäuße-
rung: 

Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 7

26 Scintillae Ignatianae, ed. F. Brehm. Regensburg 1919 (Bibliotheca ascetica; 10), 2 [2. Januar];
Erstausg.: Gábor Hevensi SJ (†1715), Scintillae Ignatianae. Vienna 1705. Zur Herkunft: C.A.
Kneller, Ein Wort des hl. Ignatius von Loyola, in: ZAM (1928), 253-257 u. bes. Brief Franciscos
de Borja, Rom 17. Sept. 1555 (DW I, 793).
27 An die Väter der Gesellschaft zu Goa (Anm. 19), 154 (ep. 90).

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 7



„Viele fahren nicht fort, standhaft und ausdauernd die süße Last des Kreuzes Christi zu tra-
gen. Kleinmut (pusylanimidad) begründet das traurige und gefahrvolle Unvermögen des
Menschen, der so wenig vermag, wenn er sich auf sich selbst verläßt, er, ein geringes Ge-
schöpf; und wenn er dann wieder fühlt, daß er größerer Kräfte bedarf, als er von Natur be-
sitzt, so daß er noch mehr gezwungen wäre, sich ganz auf Gott zu verlassen (totalmente
confiar en Dios), dann fehlt ihm erst der Mut, etwas Großes zu beginnen, weil er nicht
wagt, wirklich auf Gottes Hilfe zu zählen und die Gnadenkraft zu gebrauchen, die unser
Herr ihm schenkt.“27

Betrachten ›um Liebe zu erlangen‹ 

Die Umsetzung der Prima regula agendorum im Alltag ist nicht leicht. Wir
scheitern, wenn wir sie durch reflexe Besinnung anwenden wollen. Ihr gemäß
zu handeln, kann nur gelingen, wenn wir durch kontemplatives Beten und Got-
tes Gnade zum habituellen Gott-gegenwärtig-Haben fähig werden. Ignatius
lässt uns dies in der Betrachtung ›ad amorem‹ einüben. Das, worauf letztlich
jede geistliche Üben hinzielt, findet in dieser Betrachtung seinen reinsten Aus-
druck. Sie fasst den Prozeß der vier Exerzitienwochen in ihrer Essenz zusam-
men: Einung mit Gott in einer innigen Liebe – daher das Gebet „Gebt mir Eu-
re Liebe und Gnade, denn diese genügt mir“28. Dass hier die gekreuzigte Liebe
gemeint ist, zeigt sich im Dritten Punkt; darin lässt uns Ignatius das Sein Chris-
ti in allen Dingen betrachten: 

„Erwägen, wie Gott sich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der Erde für
mich müht (operatur) und arbeitet (laborat), das heißt, sich in der ›Weise eines Arbeiten-
den‹ verhält (ad modum laborantis). So etwa in den Himmeln, Elementen, Pflanzen, Früch-
ten, Herden usw., indem er Sein gibt, erhält, belebt und wahrnehmen macht usw.“29

Die Gegenwart Gottes, die wir suchen sollen, ist keine allgemeine, nicht des-
sen Insein als Schöpfer in allen Dingen. Mit dem „Arbeitenden“ ist Christus
gemeint. Der scholastische Gedanke der Erstursache ist bei Ignatius einer per-
sonal-mystischen Erfahrung untergeordnet. Zwar wird Christus nicht eigens
mit Namen genannt. Dennoch muss er gemeint sein, weil sich die ewige Gott-
heit nicht „mühen“ kann. Das Motiv des »labor Dei« verweist auf den Gekreu-
zigten.30 Medium des Gottfindens ist die erhöhte Menschennatur Christi. In ihr
sind alle Geschöpfe einbeschlossen. Die göttliche Liebe des Auferstandenen
ist die innerste Wesensmitte alles Seienden. Sie lässt uns Gott in allen Dingen
finden, weil er es ist, der uns durch das Kreuz als Freunde angenommen hat. Es

Andreas Schönfeld 8

28 Vgl. GÜ, n. 234 ›Ad amorem‹, 1° (100).
29 GÜ, n. 236 ›Ad amorem‹, 3°(101; MI Ex., 433).
30 Vgl. GÜ, n. 95 (52): „Deshalb muß, wer mit mir kommen will, sich mit mir mühen (mecum la-
borare), damit .. .“ (MI Ex., 319); ferner: J. Roothaan SJ (†1853), Exercitia Spiritualia, in: Ope-
ra Spiritualia, vol. II. Romae 1936, 154, Anm. 12: „Christum Deum spectemus, operantem et la-
borantem pro nobis in vita sua mortali“ [zu n. 236].

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 8



ist der Christus laborans, der uns, weil er Gottheit und Mensch umspannt, in
Gottes Sein und Wirken einfügt. 

Die Betrachtung ist aus der Christuserfahrung des Ignatius abgeleitet. Ihre
Schau bildet das Grundmodell für das kontemplative Beten im Alltag. Sie ist
Weg zur Gottvertrautheit, ja formt unsere Seele, um Gott in allem zu finden.
Dieses gesammelte Innesein setzt die Erste Regel in Beziehung zum Tätigsein,
damit wir das im Gebet Erfahrene richtig einsetzen (contemplata aliis trade-
re).31 Wir sollen unser Bestes geben, ohne es zu veräußerlichen. Die Weise des
Betens und des Handelns ist eine einzige Form, weil nämlich beide der Liebe
Christi entsprechen: „Die Worte, die ich zu euch sage, habe ich nicht aus mir
selbst. Der Vater, der in mir bleibt, vollbringt seine Werke.“ (Joh 14,10). Chris-
tus wirkt seine Werke, weil er nicht aus sich handelt. Der Liebende ist bei sich,
weil er beim Anderen ist. Wie Gott in allen Dingen ruht, weil er außer ihnen ist.
Ebenso das Mitwirken mit Gott: Aus Liebe setze ich mich ein. Und ohne Ei-
genwillen bin ich gelassen im Tun. Um Frucht zu bringen, müssen wir dem Ge-
setz der Liebe folgen.

Baum der Gnade, umgekehrt

Auch Peter Faber hat nach den Exerzitien, die er bei Ignatius machte, noch lan-
ge um das Gottfinden in allen Dingen gerungen. Und dies, obwohl er als bester
Exerzitiengeber galt.32 Faber spricht vom „Geist der Verzagtheit“ (spiritus dif-
fidentiae), „der mich bisher so mannigfach gequält hat und dabei vor allem da-
rauf abzielte, mich am Ertrag meiner Arbeit gänzlich verzweifeln zu lassen“.33

Die Erfahrung schließlich, die ihn von einzelnen Tröstungen und Selbstzwei-
feln, ausgelöst durch Erfolg und Misserfolg, unabhängig werden lässt, ist das
Mitsterben mit Christus. Der mystische Tod umfasst für ihn ein Vierfaches: das
Entschlafen (obdormire) allen „Empfindungen spürbarer Andacht“, das Sich-
nicht-verwirren-Lassen gegenüber unverschuldeten Fehlern, die Gelassenheit,
wenn der eigene Einsatz „keine Frucht äußerer Leistung“ zeigt und das Ge-
storbensein (sepultus) der „öffentlichen Meinung“ bzw. „Erwartung aller Men-
schen“.34

Seine Loslösung von aller Anhänglichkeit schenkt ihm eine „neue Form des
Trostes“ (nova forma consolationis)35. Diese besteht in eben diesem Gott-ge-

Paradox der geistlichen Fruchtbarkeit 9

31 Vgl. Thomas von Aquin, Sth. III, q. 40, a. 1 ad 2.
32 Vgl. Luis G. da Câmara SJ (†1575), Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius.
Übers. von P. Knauer. Frankfurt 1988 (Typoskript gedr.), n. 226 (123).
33 Vgl. Memoriale, n. 329 (250): „ut omnino desperarem de fructu faciendo“ (MF, 651). 
34 Vgl. Memoriale, Ostern 1543, n. 279 (217; MF, 627f.).
35 Vgl. Memoriale, n. 279 (217f.).

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 9



genwärtig-Haben durch die verinnerlichte Form der Liebe. Das Sterben seines
»alten Menschen«, indem er Christus gleich wird, schenkt ihm die Einung mit
Gott im Seelengrund.36 Diese Angleichung an das Kreuz führt zu einer radika-
len Umkehrung der Perspektive. Faber blickt nicht mehr auf die „Früchte“, d.h.
Erfolge und affektiven Trost als Vergewisserungen seines Gnadenstandes.
Sondern in allen Dingen schaut er auf die „Wurzel“ der Gnade, Christus. Faber
beschreibt seine Erfahrung im Bild vom »umgekehrten Baum« (arbor conver-
sa):

„Bisher hast du mehr Trost an der Größe des aus der göttlichen Gnade erwachsenden Bau-
mes gefunden als in seiner Wurzel, in der doch all seine Kraft liegt. Du hast auf das Laub-
werk geschaut, auf die Blätter, die Blüten und die Früchte. Darin aber gibt es gar manche
Veränderung, weil sie erst noch ihrer Vervollkommnung entgegenstreben – und so können
sie dir auch keinen Trost von Bestand und Dauer bieten (firma consolatio). Suche darum
die Wurzel des Baumes nicht um ihrer Früchte willen; suche vielmehr die Früchte und al-
les andere um der Wurzel willen! Suche Tag für Tag dauerhafteren Halt und tiefere Ein-
wurzelung (maiorem radicationem) in der Wurzel des Baumes, und sorge dich dafür weni-
ger um das Fortdauern seiner Frucht in dir! Nicht die Frucht wird dich zur Herrlichkeit die-
ses Baumes führen, sondern die Wurzel.“37

Der Früchte tragende Baum ist ein Symbol der Kreuzesliebe, sie bringt alle
Gnaden und Gaben hervor. Faber versteht unter seiner „Wurzel“ den Christus
laborans. Dies beweist seine eigene Deutung: 

„Richte darum alle deine Sorge auf die Wurzel; denn eben diese Wurzel wird eines Tages
in Herrlichkeit erstrahlen – so wie sie einst, noch unter der Erde, als erste in Herrlichkeit er-
strahlt ist, als Christi Seele zur Hölle hinabstieg. Dies ist die wahre geschöpfliche Wurzel
(vera radix creata), die zur höchsten verherrlichten Frucht aller vernünftigen Geschöpfe
wurde. Und so kehrte der Baum sich um: Die Wurzel kam zu oberst zu liegen, sie läßt alle
Früchte herunterhängen und flößt ihnen ihre Wurzelkraft von oben nach unten ein.“ 

Christi Entäußerung, allgegenwärtig, vermittelt das göttliche Sein. Das Gott-
finden in allem und das Durchbrechen zum Seelengrund sind eins. Mit der Er-
höhung des Gekreuzigten ist unser Innerstes in Gottes Leben aufgenommen.
Bringen wir Frucht für Christus, dann nicht aus uns selbst: Je weniger ich den
Erfolg suche, umso fruchtbarer ist mein Tun.

* * *

Schauen, wie alle Güter und Gaben von oben herabsteigen, etwa meine bemessene
Macht von der höchsten und endlichen, und genauso Gerechtigkeit, Güte, Freund-
lichkeit, Barmherzigkeit usw.

Ignatius, Exerzitienbuch, n. 237

Andreas Schönfeld 10

36 Vgl. Fabers Erhebung zur »Seelenspitze« (apex mentis) nach Pfingsten 1543; s. Memoriale, n.
318f. (244ff.; MF 647) u. 191 (167): „Möchte doch mein inneres Sein selbst (ipsum esse) neu
werden .. .“ (590).
37 Memoriale, n. 280 (218f.; MF, 629). Zur »Seele Christi« s. GÜ, n. 219 (95) [Herv.d.Verf.].

01-10_1-06  19.01.2006  17:26 Uhr  Seite 10



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [850.394 1672.441]
>> setpagedevice


