
Ignatianische Exerzitien 
und Zen-Meditation (Teil I)
Geistliche Ansprachen vor indischen Ordensleuten1

AMA Samy, Perumalmalai/Indien

Wu-Di von Liang fragte den Großmeister Boddhidharma: Welches ist der höchs-
te Sinn der Heiligen Wahrheit? Boddhidharma sagte: Offene Weite – nichts von
heilig. Der Kaiser fragte weiter: Wer ist das Uns gegenüber? Boddhidharma er-
widerte: Ich weiß es nicht. (…) Bei der ersten Begegnung Boddhidharmas mit Wu-
Di fragte der Kaiser: Wir haben Klöster gebaut und Mönche bestätigt; was für ein
Verdienst wird Uns dafür? Boddhidharma erwiderte: Kein Verdienst.2

Dies ist die legendäre Begegnung des Zen-Begründers mit dem chinesi-
schen Kaiser. Sie ist zwar erfunden, bringt aber die Weisung des Zen tref-
fend zum Ausdruck. Ich habe dieses Koan als Ausgangspunkt gewählt, um
einige Bemerkungen zum Ignatianischen Gebet und zur Zen-Meditation
zu machen. Das Erwachen im Zen ist nicht-dualistisch, jenseits eines Sub-
jekt-Objekt-Dualismus, und jenseits von diskursivem Urteilen und Verge-
genständlichungen. Die Geistlichen Übungen3 sind diskursive, imaginati-
ve Übungen, darauf hingeordnet, jemanden zum Sein mit Christus in ei-
nem apostolischen Dienst zu führen. Die Herzmitte der Exerzitien bildet
die personale Beziehung, eine Ich-Du-Beziehung, mit und in Christus. Na-
türlich ist dies das wesentliche Grundelement der christlichen Spiritualität
und des Gebetes. Das Ignatianische Gebet und die Ignatianische Spiritua-
lität wollen den Einzelnen zu Offenheit, Freiheit und Abgeschiedenheit
führen, alles im Dienst für Christus und die Kirche. Ignatius sagt: Der bes-
te Weg für jeden Einzelnen ist der, „wo Gott unser Herr sich mehr mitteilt,

1 Es handelt sich um eine Sammlung von Vorträgen, die 2002 und 2003 bei verschiedenen
Gelegenheiten gehalten wurden. Der Text wurde für die Veröffentlichung leicht gekürzt
und überarbeitet; Originaltitel: Can the Spiritual Exercises open onto Zen meditation?
(Part I). Der Vortragsstil wurde so weit wie möglich beibehalten. Die Texte sind daher
nicht so sehr als theologische Abhandlung, sondern als geistliche Unterweisung zu lesen,
die ein Reformanliegen verfolgt und spirituell motivieren will (Anm. der Schriftleitung). 
2 Bi-Yän-Lu. Meister Yüan-wu’s Niederschrift von der Smaragdenen Felswand. Übers. und
erl. von W. Gundert. Wiesbaden 2005. 3 Bde in 1. (Originalausg. München 1960); hier Bd.
1, 37 u. 40 (1. Beispiel).
3 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen; zit. als GÜ [n. 1–370]. Dt. Ausgaben:
Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übers. und erkl. von P. Knauer. Graz, Wien,
Köln 31988; ferner in: Ders., Gründungstexte der Gesellschaft Jesu. Übers. von P. Knauer.
Würzburg 1998 (Deutsche Werkausgabe; Bd. 2), 85–269 [= DW 2].

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 360



indem er seine heiligsten Gaben und geistlichen Gnaden zeigt, weil er
sieht und weiß, was mehr für ihn angebracht ist, und ihm als der, der alles
weiß, den Weg zeigt. Und damit nun wir mittels seiner göttlichen Gnade
diesen Weg finden, hilft es sehr, auf viele Weisen zu suchen und zu pro-
bieren, um auf dem Weg zu wandeln, der einem mehr erläutert wird: der
glücklicher und seliger in diesem Leben ist.“4 Das ist schön ausgedrückt,
aber „er sieht und weiß“ und „auf dem Weg zu wandeln, … der glücklicher
und seliger in diesem Leben ist“ – solche Formulierungen sind in der post-
modernen Welt problematisch geworden.

Krise unserer Gottesbilder

Wir gehen heute durch eine geistige Krise, die alle unsere geliebten Über-
zeugungen und Praktiken in Frage stellt. Wie können wir unsere Wurzeln
finden und wie können wir weiter vorangehen? Wird es bloß eine Wieder-
holung der und ein Wiedereinwurzeln (re-grounding) in die Geistlichen
Übungen sein, was nur eine Art „konfessioneller Bekehrung“ wäre, wie
David J. Krieger es nennt?5 Dies kann nicht wirklich die Antwort auf die
Schwierigkeiten sein, mit denen wir heute konfrontiert sind. Natürlich
wird nicht jeder von uns, ob Jesuit oder nicht, diesem Problem begegnen
müssen. Aber einige von uns werden durch die „Dunkle Nacht“ und prü-
fenden Feuer hindurchgehen müssen. Lassen Sie mich einige dieser be-
deutenden Krisen und Herausforderungen der heutigen Zeit skizzieren.

Vor allem gibt es die so genannte Dunkle Nacht im geistlichen Leben.
Viele ernsthafte und fromme Menschen erfahren diese selbst heute. Die
Erfahrung der Dunklen Nacht scheint nicht einfach eine individuelle An-
gelegenheit zu sein, sondern vielmehr eine unserer Menschheit und Ge-
meinschaft als solcher. Constance Fitzgerald hat dies so ausgedrückt:
„Wenn der unsichtbare, stumme Gott eines verlassenen Jesus uns in einsa-
me Selbstprüfung zu ziehen scheint, wo Gebete und Beziehungen, wie wir
sie kennen, schmerzhaft oder vergangen sind, wenn Verluste, Versagen
und Hoffnungslosigkeit bedrohlich erscheinen, wenn unser Bewusstsein
jeden Halt verliert und des Lebens tiefste Sinngebungen und Symbolsys-
teme leer und schal sind, wenn unsere ererbte Sprache und unsere Bilder
nicht mehr das Göttliche offenbaren, dann ist eine dunkle Weisheit wirk-

4 Vgl. Ders., Brief an Franz von Borgia vom 20. Sept. 1548 (MI Epp. II, 233–237); zit. n.
Ders., Briefe und Unterweisungen. Übers. von P. Knauer. Würzburg 1993 (Deutsche Werk-
ausgabe, Bd. 1), 248 [= DW 1].
5 Vgl. AMA Samy, Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung. Sind christliche Zen-Lehrer
Kolonisatoren?, in: GuL 78 (2005), 224–439; hier 435.

Ignatianische Exerzitien und Zen-Meditation (Teil I) 361

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 361



AMA Samy 362

sam .. .“6 Es ist die Krise unseres Bildes von Gott, von uns selbst und der
Welt. Es ist solch eine Krise, wie sie Therese von Lisieux in ihren letzten
Tagen durchlitt. Aber in dieser Dunklen Nacht gibt es immer noch Glau-
ben, Hoffnung und Liebe, wenn auch dunkel und verborgen.

Es gibt eine Dunkelheit des Leidens und des Bösen, oft erfahren in ex-
tremen Lebenssituationen, erinnert sei an den Holocaust oder das Morden
in Ruanda. Warum so viel Böses? Warum so viel Unrecht? Nicht nur drau-
ßen in der Welt, sondern auch in unserer geliebten Kirche und Familie.
Zweifellos geht in extremen Situationen sogar das Menschsein verloren.

Es ist der Schrei Jesu am Kreuz: „Mein Gott, von mein Gott, warum hast
du mich verlassen?“ Ist es das Schweigen Gottes? Nur, wenn es einen Gott
gibt. Haben wir nicht einen Gott nach unserem eigenen Bild geschaffen,
uns ähnlich? Meister Eckhart betet: „Ich bitte Gott, dass er mich Gottes le-
dig mache“.7 Zu welchem Gott hat er gebetet? Und welchen Gott wollte er
aufgeben?

Ist Gott ein »Du«?

Die Geistlichen Übungen sind ein Ich-Du-Dialog. Ist Gott ein »Du«? Mein
Ich braucht ein Du, um ein Ich zu sein. Ist es nicht dieses Bedürfnis (need),
das ein unendliches Du erschafft, um die eigene Sicherheit und eigenes Sein
in Unendlichkeit und Ewigkeit zu gründen? Solch ein Ich ist ein individuali-
siertes Selbst, der Welt und Gott gegenübergesetzt. Wir sehnen uns danach,
in unserem individuellen Selbst geborgen zu bestehen, im Dialog mit einem
vorgestellten unendlichen Sein, das uns angesichts der Unsicherheiten und
Zerbrechlichkeiten des Lebens in sicheren Händen hält. All unsere Gebete
und Werke werden dann zu einer Bekräftigung und Bestätigung solch einer
Geborgenheit und Sicherheit. Was aber, wenn Gott als Sein oder als »Du« ei-
ne Illusion ist, eine Projektion unseres Verlangens und Bedürfnisses? 

In der Sichtweise des Zen ist die Idee eines letzten Ich-Du, wenn sie wört-
lich genommen wird, die Perspektive eines ichbezogenen Individualismus
und Dualismus, unseres tief eingewurzelten Verlangens nach einer dualisti-
schen Vergegenständlichung zum Zwecke unserer Selbst-Definition.8

6 Vgl. C. Fitzgerald, Desolation as Dark Night. The Transformative Influence of Wisdom in
John of the Cross, in: The Way, Supplement 82 (1995), 103. 
7 Vgl. Meister Eckhart, Predigt ›Beati pauperes spiritu‹, in: Ders., Die deutschen Werke.
Hrsg. von J. Quint, Bd. 2: Predigten. Stuttgart 1971, 493,7f.: „Her umbe sô biten wir got,
daz wir gotes ledic <quît> werden“ (Pred. 52); s. auch Ders., Reden der Unterweisung, in:
aaO., Bd. 5: Traktate. Stuttgart 1965, 225,3: „Ez enist kein rât als guot, got ze vindenne,
dan wâ man got læzet.“ (Kap. 11). 
8 „it is our deep-seated craving for dualistic objectification in service of self-definition“

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 362



Ignatianische Exerzitien und Zen-Meditation (Teil I) 363

Scheitern aller Gedankensysteme

In unserer so genannten postmodernen Welt sind alle Ideologien, Weltan-
schauungen und Glaubenssysteme fraglich geworden. Sie werden als
Machtspiele und als Willen zur Macht betrachtet. Wenn wir den Grenzsi-
tuationen ins Auge sehen: Warum das Böse? Warum moralisch sein? Was
ist Wahrheit? Wie können wir angesichts so vieler konkurrierender Wahr-
heitsansprüche dem Diktat der Macht entrinnen? Es gibt kein reines Wis-
sen ungetrübt von Macht. Die Welt ist von konkurrierenden Weltanschau-
ungen, Religionen, Offenbarungen geprägt. Welche ist die wahre? Sind
die heiligen Schriften wahr? Welche Schrift? Die kritische Forschung hat
die Bibel ihrer für selbstverständlich genommenen Autorität beraubt. Die
biblische Geschichte ist ein Mythos unter anderen Mythen geworden. Es
bleiben uns lediglich unsere Vermutungen, Hoffnungen und „Als ob’s“. 

So sind wir gezwungen, den Schranken und Grenzen unserer Welt ins
Auge zu sehen. Wir sind nicht nur mit der Begrenztheit unseres Wissens
und Seins konfrontiert, wir müssen auch unserem eigenen Tod und Verlö-
schen ins Auge sehen, ohne uns einer Kontinuität unseres individuellen
Selbst (selfhood) sicher sein zu können. Uns Menschen und der Welt
scheint dasselbe Verhängnis bestimmt zu sein. Wir sind dabei, kopfüber in
das Nichts (the nihil) zu hasten. Wir sind auch mit unserer eigenen per-
sönlichen Dunkelheit, unserem Versagen, Leiden und Bösen konfrontiert,
mit unserer eigenen Gespaltenheit, Zweideutigkeit, Hinfälligkeit und Un-
beständigkeit. Wir haben keinen Ort, auf dem wir stehen können. Wie kön-
nen wir in diesem Nirgends (nowhere) verweilen?9

Zen-Praxis als ein Weg aus der Krise

„Nirgendwo gegründet, lass deinen Geist hervortreten“, sagt herausfor-
dernd ein Koan.10 Die meisten von uns konfrontieren sich nicht mit dem
Schrecken des Nicht-Seins und der Absurdität des Lebens. Wir nehmen
Zuflucht zu unserem Willen zur Macht, unseren Tätigkeiten und Besitztü-
mern – unserer Habgier, unserem Hass und unserem Unwissen. Der
Buddhismus lehrt, dass wir in anfangloser Unwissenheit leben und dieses
Unwissen (avidya) die Ursache unserer Habgier und unseres Hasses ist.
Friedrich Nietzsche ist erbarmungslos in der Bloßstellung unserer Schau-

9 Vgl. das Koan: „Verweile, wo es kein Verweilen gibt“ (Abide where there is no abiding);
s. auch Anm. 10. 
10 Das Koan stammt aus dem Diamant-Sutra; vgl. dazu AMA Samy, Zen: Erwachen zum
usprünglichen Gesicht. Hrsg. und übers. von St. Bauberger. Berlin 2002, 203.

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 363



AMA Samy 364

spielerei: „Es ist nicht genug, daß du einsiehst, in welcher Unwissenheit
Mensch und Tier lebt: du mußt auch noch den Willen zur Unwissenheit ha-
ben und hinzulernen. Es ist dir nötig, zu begreifen, daß ohne diese Art Un-
wissenheit das Leben selber unmöglich wäre, daß sie eine Bedingung ist,
unter welcher das Lebendige allein sich erhält und gedeiht: eine große,
feste Glocke von Unwissenheit muß um dich stehn.“11

Ohne eine radikale Bekehrung und ein radikales Erwachen wird unser
geistliches Leben und unser geistliches Amt nur eine Weiterführung einer
eigensinnigen Unwissenheit und unseres Willens zur Macht sein. Das ist
der Punkt, an dem uns Zen meiner Meinung nach helfen kann. Ich werde
den Zen-Weg als einen möglichen Weg aus dem Dilemma der Postmoder-
ne darlegen. Für uns ist der Weg, um genau zu sein, nicht einfach Zen als
solches, sondern vielmehr eine Übung des passing over und des coming
back – ein »Hinübergehen« zu Zen und ein »Zurückkommen« zu unserer
eigenen Tradition und ein »Stehen in dem Dazwischen« (standing in the
in-between).12 Dies kann uns zur wahren Gottesverehrung führen, zur An-
betung des wahren Gottes „weder auf diesem Berg noch in Jerusalem“,
sondern „im Geist und der Wahrheit“ (vgl. Joh 4,21ff.).

Die zwei Übungswege des Zen

Bevor ich den Zen-Weg erkläre, lassen Sie mich Ihnen einige Vorsichtsmaß-
regeln geben. Zum einen kennt das Zen wie jede andere Religion viele ver-
schiedene Formen. Ferner kann die Qualität von Zen-Lehrern und ihrer Un-
terweisung stark variieren. Zen als „Institution“ hat Anteil an diesen typi-
schen Problemen und Mängeln. Obwohl man die zentrale Zen-Dynamik und
deren Kern in fast jeder Schule kennen lernen kann, braucht man auch einen
guten Lehrer, um zum Zen-Erwachen und zur Verwirklichung zu gelangen. 

Das Zen kennt hauptsächlich zwei Herangehens- und Übungsweisen.
Die eine Form kann man als »graduellen Weg« bezeichnen. Es ist der ei-
ner »Formung«, mehr dem Ignatianischen Weg ähnlich – im Sinne einer
Schulung bzw. formatio. Er führt die Übenden langsam, stufenweise,
Schritt für Schritt sozusagen, indem er ihnen eine Zen-Sprache und -Pra-
xis beibringt. Dieser Weg wird »Bauern-Zen« genannt (Farmer’s Zen).
Diese Übungsweise ist das Zen der »stillen Erleuchtung« (silent illumina-
tion), die Zazen-Praxis des »nur Sitzens« der Soto-Schule. Der andere
Übungsweg ist dynamischer, es ist der »plötzliche Weg« (sudden way),

11 F. Nietzsche, Der Wille zur Macht. Versuch einer Umwertung aller Werte. Ausgew. von
P. Gast. Stuttgart 1964 (F. Nietzsche. Sämtliche Werke in Einzelbänden; 9), III 609 (416).
12 Vgl. AMA Samy, Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung (Anm. 5), 433ff. 

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 364



Ignatianische Exerzitien und Zen-Meditation (Teil I) 365

der Weg der »Umwandlung«. Dies ist das »Zen des Generals«, d.h. das so
genannte Koan-Zen der Rinzai-Schule. Hier wird man mit der Frage von
Leben und Tod konfrontiert. Sie stürzt einen in Dunkelheit und Zweifel
und fordert einen dazu auf loszulassen, zu sterben und schließlich zum Le-
ben zurückzukehren. Wie es der japanische Zen-Meister Shibayama sagt:
„Meister Dogen sagte sehr zutreffend: ‚Tod: nichts als vollständiger Tod,
durch und durch – vollendete Manifestation.‘ Wenn du stirbst, dann stirb
wirklich. Wenn du wirklich gründlich und vollständig stirbst, dann hast du
Leben und Tod überschritten. Dann wird zum ersten Mal freies und krea-
tives Zen-Leben und Wirken entfaltet.“13

Natürlich kennen beide Zen-Wege diese Dynamik, in der Herangehens-
weise des »Soldaten-Zen« wird sie jedoch offensichtlicher. Lassen Sie
sich nicht vom Wort »Soldaten-Zen« oder »Zen des Generals« abschre-
cken. Es kennzeichnet einfach nur die Radikalität dieses Zen. Darüber hi-
naus darf man nicht vergessen, dass das Zen wie jeder geistliche Weg eine
Lebensweise, ein marga14 ist. Es ist keine Augenblickslösung, sondern er-
fordert eine sehr lange Hingabe und Übung.

Die Dynamik der »Grossen Exerzitien«

Die Erste Woche der Geistlichen Übungen ist auf das Selbst fokussiert, die
Reform des Selbst, die Bekehrung zu einer christlichen Sichtweise und zu
einem wahrhaft christlichen Leben.15 Es ist eine „Schuld bekennende Um-
kehr“ (metanoia).16 Die Zweite Woche ist auf die Identifikation des Selbst
mit den Tugenden Christi ausgerichtet, indem man sich selbst der Sendung
Christi anheim gibt. In der Dritten Woche identifiziert man sich affektiv
mit der Person Christi. Dies ist sozusagen die Formung dahin, ein Gefähr-
te Christi zu sein. 

Das Zen hingegen fordert einen dazu auf, loszulassen und all seinen
Weltbildern und weltlichen Vorhaben zu sterben. Es ist ein Ruf, sich mit
dem Nichtigen (void), dem Absurden und der Leere (empty) zu konfron-
tieren und sich in diese hineinfallen zu lassen. In den Geistlichen Übungen
beginnt man damit, das Böse im eigenen Selbst auszumerzen, um schließ-
lich den Auftrag zur Tilgung des Bösen in der Welt zu erfüllen. 

13 Z. Shibayama, Zu den Quellen des Zen. Das Standardwerk der Zen-Literatur. Bern, Mün-
chen 1988, 137f.
14 Sanskr., wörtl. „Weg“ (immer als spiritueller Weg der Einswerdung gemeint). 
15 Vgl. GÜ, n. 24–90 (1. Woche); 91–189 (2.); 190–217 (3.) u. 218–229/258 (4.). Die Gros-
sen Exerzitien dauern 30 Tage; sie umfassen täglich 4 bis 5 Stunden Meditationsübungen. 
16 „confessional conversion“; vgl. bes. GÜ, n. 44 (Generalbeichte). 

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 365



AMA Samy 366

Das Selbst ist in beiden Fällen der Handelnde (agent), d.h. das Selbst
entweder als Werkzeug Gottes auf der Weltbühne oder als autonom han-
delnde Instanz, die der Welt gegenübersteht. In all dem ist zu viel Selbst.
In den Exerzitien ist es ein Sterben mit Christus (dying with Christ) und im
Zen ist es ein Sterben zu Christus (dying to Christ). „Töte den Buddha,
wenn du ihm auf dem Weg begegnest“, fordert das Zen.17 Es ist der Ruf, all
unsere Ideen und Begriffe von dem, was die Wirklichkeit oder das Selbst
ist, loszulassen. Es bedeutet, in den Bereich einzutreten, wo es weder
Selbst noch Welt noch Gott gibt: „Leere, keine Heiligkeit“.18

Meister Eckhart sagt, dass der wahrhaft arme Mensch einer ist, der kei-
ne „Stätte“ für Gott hat.19 Im Zen heißt das »Großer Tod«: Ein Sterben zum
Selbst, zur Welt und zu Gott. Subjekt und Objekt, beide sind leer, lass sie
los! – um nirgendwo zu stehen!20 Es gibt einen bekannten Zen-Spruch:
„Vor der Erleuchtung sind Berge Berge, und Bäume Bäume. Im Prozess
der Erleuchtung sind Berge keine Berge und Bäume keine Bäume. Nach
der Erleuchtung sind Berge Berge und Bäume Bäume.“21

Der mittlere Terminus ist in den Geistlichen Übungen nicht vorhanden.
Er fehlt nicht vollständig, aber es gibt dort nicht die Radikalität, wie sie im
Zen zu finden ist. Nur mit solch einer Radikalität, wo das Selbst nicht das
Selbst und die Welt nicht die Welt ist, können wir wahrhaftig zum Selbst
und zur Welt heimkommen. Indem wir durch die Welt der bodenlosen
Nichtigkeit (void) hindurchgehen, erwachen wir zur wahren Wirklichkeit
in ihrer »Soheit« (suchness).

Der Vers zum achten Bild der Zehn Bilder vom Ochsenhirt lautet: „Alle
weltlichen Begierden sind abgefallen, und zugleich hat sich auch der Sinn
der Heiligkeit spurlos geleert. Verweile nicht vergnügt am Ort, in dem der
Buddha wohnt. Gehe rasch vorüber am Ort, in dem kein Buddha wohnt.“22

17 Der Spruch stammt von Meister Rinzai; s. The Teachings of Master Lin-chi. Übers. von
B. Watson. Boston, London 1993, 52.
18 Diese Sentenz stammt aus dem eingangs zitierten Koan (Anm. 2) „Offene Weite – nichts
von heilig.“
19 Vgl. Meister Eckhart, Predigt ›Beati pauperes spiritu‹ (Anm. 7): „So denn sagen wir, daß
der Mensch so arm dastehen müsse, daß er keine Stätte sei noch habe, darin Gott wirken
könne. Wo der Mensch noch Stätte in sich behält, da behält er noch Unterschiedenheit. Da-
rum bitte ich Gott, daß er mich ›Gottes‹ quitt mache; denn mein wesentliches Sein ist ober-
halb von Gott, sofern wir Gott als Ursprung der Kreaturen fassen.“ (730). 
20 Vgl. AMA Samy, The Way of Zen, in: Vidyajyoti 54 (1990), 73–86; hier 76 u. Ders., Zen.
Erwachen zum ursprünglichen Gesicht (Anm. 10), 203.
21 Zen-Spruch zit. n. W.R. LaFleur (Hrsg.), Masao Abe, Zen and Western Thought. Honolu-
lu 1985, 4. 
22 Zit. n. Der Ochs und sein Hirte. Eine altchinesische Zen-Geschichte erläutert von Meis-
ter Daizohkutsu R. Ohtsu mit japanischen Bildern aus dem 15. Jahrhundert. Übers. von K.
Tsujimara und H. Buchner. Pfullingen 31976, 41; weiter heißt es: „Wenn einer an keinem
von beiden hängen bleibt, kann sein Innerstes niemals durchblickt werden, auch nicht vom
Tausendäugigen.“ (VIII. Bild: Die vollkommene Vergessenheit von Ochs und Hirte). 

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 366



Ignatianische Exerzitien und Zen-Meditation (Teil I) 367

Jetzt, aus den Tiefen der Leerheit und Nichtigkeit, ereignet sich Auferste-
hung. Die ganze Welt wird in Soheit und Dankbarkeit empfangen. Der
Fluss fließt, gerade wie er fließt; die Blume blüht, gerade wie sie blüht.
„Mein Geliebter: die Gebirge, die einsamen waldigen Täler, … die rau-
schenden Flüsse“, wie Johannes vom Kreuz singt.23 Von der Begnadung
und Vision des Ignatius bei La Storta heißt es, sie bestehe darin, Christus
zugesellt zu sein, um zu dienen.24

Ergänzungsbedürftigkeit der Geistlichen Übungen

Die erwachte Zen-Vision für den Christen wird sein: „Mein Selbst ist
Christus, der alle Welt trägt“. Dies ist die Schau und Verwirklichung des
kosmischen Christus, sowohl der Christus als der Kosmos als auch als der
Grund und das Selbst von einem selbst. Zen-Erwachen ist ein Erwachen
zur Leerheit (Emptiness) oder zum Formlosen Selbst (Formless Self) als
das eigene Selbst und das der ganzen Welt. Leerheit, die wir auch als Mys-
terium bezeichnen können, ist nichts anderes als die Blumen, die Bäume,
die Berge und die weite Welt. Es ist das Erwachen (awakening) zum
Selbst, zur Welt, zu Gott als Nicht-Eins und Nicht-Zwei. 

Ein Zen-Sprichwort besagt, dass der Weise weder ein Selbst noch kein
Selbst hat: die Welt ist sein Selbst, sein Selbst ist die Welt. Die ich-zen-
trierte Welt der dualistischen Vergegenständlichung und die Welt des Ver-
standes und der Möglichkeit ist überschritten worden; die Welt der Nicht-
Möglicheit, die Welt jenseits von Vorstellungen und Urteilen hat begon-
nen. Dies darf im Zen nicht bloß Theorie bleiben, sondern muss Praxis und
Verwirklichung sein. Entscheidend ist: Nicht ein Gesagt-haben (said),
sondern die Handlung des Sagens (act of saying), nicht so sehr der Gedan-
keninhalt als vielmehr Ruf und Antwort in Selbst-Transzendenz.

Die Geistlichen Übungen führen zu einer Bekehrung und Transformati-
on des Selbst innerhalb derselben Bedeutungs- und Wertewelt. Zen führt
einen über die eigene Welt hinaus und zu einer Trans-Formation der Welt
und des Selbst. Die Ignatianischen Exerzitien und Zen könnten sich aber
gegenseitig ergänzen. Was wir brauchen – ich lasse hier beiseite, inwie-
fern Zen seinerseits ergänzungsbedürftig ist – ist ein »Hinübergehen«

23 Vgl. Johannes vom Kreuz, Der geistliche Gesang (Cántico A). Hrsg., übers. und eingel.
von U. Dobhan. Freiburg, Basel, Wien 1997 (Johannes vom Kreuz. Gesammelte Werke; 3),
30 (13. Strophe).
24 Vgl. Ignatius von Loyola, Bericht des Pilgers, n. 96; zit. als PB. Dt. Ausgaben: DW 2
(Anm. 3), 1–84; Der Bericht des Pilgers. Übers. und erl. von B. Schneider. Freiburg, Basel,
Wien 1977 o. Bericht des Pilgers. Hrsg., übers. und eingel. von M. Sievernich. Wiesbaden
2006. 

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 367



AMA Samy 368

(passing over) in das Zen und ein »Zurückkehren« (returning to) in unse-
re eigene Tradition und Spiritualität. In diesem Prozess wird man verwan-
delt, und auch die eigene Tradition wird verwandelt und vertieft.25

Übungspraxis mit Koans

An dieser Stelle möchte ich nun zu den zentralen Aspekten der Zen-Übung
und -Spiritualität kommen, die das Ignatianische Gebet und seine Spiri-
tualität bereichern, vertiefen, herausfordern und transformieren können.
Dies mag einige Wiederholungen mit sich bringen, für die ich um Nach-
sicht bitte. 

Erstens zur Meditationspraxis des Zen: Die Zen-Meditation kennt zwei
Formen, Koan-Zen und shikantaza (»nur Sitzen«). Koans sind paradoxe
Fragen und Dialoge, die sich im Laufe der Geschichte des Zen zwischen
Meistern und Schülern ergeben haben und heute in der Zen-Meditation
verwendet werden. Dies zeigt die zentrale Rolle der Meister-Schüler-Be-
ziehung im Zen. Diese Beziehungswirklichkeit ist das Feld des Dazwi-
schen (in-between field), in dem das Zen-Erwachen verwirklicht und tat-
sächlich wird. Die Zen-Koans, obwohl sie absurd und abstrus klingen mö-
gen, beinhalten unsere Lebensfragen und die Fragen, die das Leben an uns
heranträgt, wie z.B. „Wer bin ich?“, „Was ist die letzte Wirklichkeit?“,
„Warum gibt es das Böse?“ usw. 

Irgendwann einmal muss jeder sich mit der Abgründigkeit und Nichtig-
keit (the void) unserer Welt und unseres Lebens konfrontieren, um wahr-
haftig Sinn und Wahrheit zu finden. Wie bereits zuvor erwähnt: Wenn man
sich selbst in die Nichtigkeit, Dunkelheit und Leere fallen gelassen hast,
dann kann man zu dem erwachen, was Zen als »Leerheit« bezeichnet.
Leerheit kann auch als Mysterium bezeichnet werden, Mysterium, das
Gnade ist. Wirklichkeit ist letztlich unaussprechbar, unbeschreibar, unum-
greifbar und nicht erkennbar, sie ist Geheimnis. Die Zen-Verwirklichung
ist, dass dies Geheimnis wirklich unser Selbst ist.

Zweitens geht diese Verwirklichung mit der Erfahrung der Nicht-Dua-
lität von Selbst und Universum einher. Du bist die Katze, die schreit, der
Baum, der im Wind schwankt, der Stein, der im Fluss liegt, der Stern, der
am Himmel funkelt, der Berg, der sich als Berg denkt. Man kann dies
»Einheitserfahrung« nennen (unitive experience).26 In solch einer Erfah-
rung hört alles selbstische Streben und alles selbstbezogene Bewusstsein

25 Vgl. AMA Samy, Aktuelle Fragen der Zen-Unterweisung (Anm. 5), 433ff.
26 Vgl. G. May, Will and Spirit. A Contemplative Psychology. San Francisco 1982, 52–68.

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 368



auf. Unser Bewusstsein (consciousness) ist aufgetan wie der unermessli-
che Himmel, darin fühlen wir uns und werden wir »eins« mit der Katze,
dem Baum.

„Alle Sinne sind hellwach, aber es gibt kein mentales Benennen oder
Reagieren auf sensorische Reize. Das Wasser ist ganz klar und ruhig ...
Mag es auch einen graduellen Unterschied im Geöffnetsein des Bewusst-
seins geben: der Umstand, dass das Bewusstsein geöffnet ist, ist ein blei-
bendes Kriterium für die Einheitserfahrung. Immer wenn sich die Auf-
merksamkeit (attention) mit irgendetwas beschäftigt und darauf be-
schränkt ist, bedeutet dies eine Selbstbegrenzung und schließt daher eine
volle Einheitserfahrung von vornherein aus.“27

Beim Üben mit Koans muss man sein Selbst im Koan verlieren und sich
als anderer des Koans verwirklichen (realize) und das »Gesicht« des an-
deren in der Gegenwart des Meisters als sein eigenes Selbst – das das
Nicht-Selbst ist – vergegenwärtigen. Das Selbst ist nicht das Selbst, daher
ist das Selbst das Selbst.

Übung des »nur Sitzens«

Die andere Form der Zen-Übung ist das »nur Sitzen«, auf japanisch shikan-
taza genannt. Dies ist Zazen, der gewöhnliche Weg der Zen-Meditation. Die
Übung besteht darin, einfach nur zu sein (just being), hier und jetzt, körper-
lich, und sich des Atems bewusst zu sein in Ergebung und Selbstannahme,
in Nicht-Wissen und Dunkelheit. Indem man all seine Unvollkommenheit,
Schmerzen und Fragen aushält. Kein Vollbringen, kein Erreichen, keine
Ziele. Bloß zu sein – in der eigenen leiblichen Fragilität und in einer Allver-
bundenheit mit dem ganzen Universum. Es ist eine leiblich-geistige Übung,
ein somatischer Akt. Es ist eine Übung der Achtsamkeit.28

In ihrem Kern ist es eine Übung der Abgeschiedenheit, Gelassenheit,
der heiligen Indifferenz29: sowohl eine Übung des Los-Lassens als auch
des Sein-Lassens. Und es ist Vertrautsein mit sich selbst und ein Einssein
von Leib-Verstand-Geist (at-one-ing of body-mind-spirit).30 Das Ge-
schenk des eigenen Selbst empfangen, in einem großen »Amen« zum Le-
ben und zur Wirklichkeit und in vollständiger Hingabe des eigenen Selbst
– ein Los-Lassen und Sein-Lassen. Es ist ein ICH BIN, SEIN, SEIN-Las-
sen. Es ist Schweigen, aber donnerndes Schweigen, wie es im Zen heißt.

27 AaO., 61f.
28 „practice of mindfulness“
29 „a practice of detachment, equanimity, holy indifference“
30 Zugleich ein Wortspiel: at-one-ing heißt auch „Sühne“ oder „Buße“.

Ignatianische Exerzitien und Zen-Meditation (Teil I) 369

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 369



AMA Samy 370

In dieser einfachen Übung des Zazen liegt die Verwirklichung: in dei-
nem Zazen ist das ganze Universum eins. Zazen ist die Erde, die sitzt, der
Himmel, der sitzt, Berge und Flüsse, die üben. Es ist die Übung des gan-
zen Universums. Wenn du atmest, ist es das Universum, das atmet. Wenn
du gehst, ist es das Universum, das geht, es ist Gott, der geht. Sitzen und
Gehen in Soheit (thus). Tathâgatha ist einer, der so kommt oder so geht.31

Letzten Endes ist Zazen eine äußerst einfache und vorbehaltlose Übung
nur zu sein (just be-ing) in selbstloser Offenheit, ein Gewahrsein, das
nicht von Gedanken oder Vorstellungen oder Emotionen besetzt ist, ein
sâdhana32 verleiblichten Bewusstseins jenseits von Dualismus und Verge-
genständlichungen, eine reine Form des Gottesdienstes „im Geist und in
der Wahrheit“ (vgl. Joh 4,23). 

Beziehung von »Zwei« und »Nicht-Zwei«

Das Herz der Schau und des Weges im Zen ist das, was das Herz-Sutra ver-
kündet: „Form ist Leerheit, Leerheit ist Form“. Das ist Beschauung der
Liebe: Liebe kontempliert Liebe. Leerheit ist das Mysterium, Letztgültige
Wirklichkeit (Ultimate Reality), Nicht-Selbst. Form ist endliche Wirklich-
keit, diese Welt. 

Das Letztgültige (the Ultimate) ist nichts anderes als das Endliche, das
Endliche nichts anderes als die letztgültige Wirklichkeit. In der Sicht des
Mahayana-Buddhismus gilt: samsara ist nirvana, nirvana ist samsara,
d.h. der Kreislauf der Existenzen ist Nirvana, die Welt ist das Absolute
und umgekehrt. Dies meint aber nicht ein Ineinanderfallen des einen und
des anderen, sondern eine Beziehung von Nicht-Zwei und Nicht-Eins33 –
in einem zen-poetischen Bild: „Schnee, gehäuft in einer Silberschale, ein
Fischreiher, verborgen im Mondlicht.“34 Eben diese Welt ist die Form des
Letztgültigen, ist sowohl ein Enthüllen als auch ein Verhüllen des Myste-
riums. Dieses Geheimnis der Leerheit ist und ist nicht, es ist Präsenz und
es ist Abwesenheit. Es ist Sein und Werden – ein dynamischer Prozess. 

In der Zen-Begrifflichkeit sind Wesen (essence) und Wirken (function)
nicht-zwei. Für Zen gehört das tägliche Leben zum Bereich des Buddha-
Leibes. Himmel und Hölle sind hier und jetzt. Zen ist Mystik des Alltägli-

31 Sanskr. tathâgatha bedeutet wörtlich „Der so Dahingelangte (so Gekommene bzw. Voll-
endete)“, einer der zehn Titel des Buddha. Er bezeichnet auch den vollendeten Menschen. 
32 Sanskr. sâdhana, abgeleitet von sâdh „zum Ziel gelangen“, d.h. „Mittel zur Vollendung“.
33 „relationship of not-two and not-one“
34 Vgl. Dongshan Liangjie, Das Lied vom Juwelen-Spiegel-Samadhi, zit. in: T. Cleary (Hrsg.),
Timeless Spring: A Soto Zen Anthology. Weatherhill, Tokio, New York 1980, 39–45.

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 370



chen, sein Sakrament ist das Sakrament des Nun (now). Zen bevorzugt
Meditation oder Schweigen nicht als solche. Falls du an der Meditation
oder dem Schweigen hängst, ist dies bloß eine andere Form der Illusion
oder Verhaftetheit. Entrückungen, Visionen, siddhis35 und Kräfte, die in
der Meditation auftreten, sind für Zen makyo, d.h. nichts als Täuschungen.
Wir müssen abgeschieden (detached) und gleichzeitig dem Leben verbun-
den sein (engaged). Es geschieht in unserem Handeln, dass das Erwachen
verwirklicht wird. Der Erleuchtete kehrt mit leeren Händen des Mitge-
fühls (compassion) auf den Marktplatz zurück. 

Betonung des Nicht-Denkens

Dies zeigt eine weitere Facette des Zen auf, nämlich seine Betonung des
Nicht-Denkens oder Leerwerdens des Geistes. Denken (thought) umfasst
Vorstellungen, Gefühle, Begriffe und diskursives Verstehen. Zen ist nicht
gegen Denken und Gedanken, es ist nur gegen eine Anhänglichkeit an und
Abhängigkeit von Gedanken. Es ruft einen über die Identifikation seines
Selbst mit jedweden begrifflichen, imaginativen, gefühlsmäßigen Sicht-
weisen und Perspektiven hinaus. Für Zen ist Leerheit, das Formlose Selbst
oder Nicht-Selbst, oder Wirklichkeit als solche jenseits von Sprache und
Begriffen.

Das heißt, dass das Unendliche oder Esse (Sein) selbst nicht Gegen-
stand der Erkenntnis oder Erfahrung sein kann. Zen fordert uns auf, „die
Welt anzuhalten“ und in die Abgründigkeit des Selbst und der Wirklich-
keit einzutreten, offen für die Welt zu sein, wie es gerade kommt. Es ist ei-
ne Herausforderung, sich nicht von der eigenen inneren Welt der Fantasien
und Begriffe gefangen nehmen zu lassen, es ist ein Ruf, das „innere Ge-
schwätz“ zu stoppen, ein Ruf zur Reinigung der eigenen Gefühle und
Wünsche. Der Geist (mind) wird leer, damit die Welt, wie sie ist, ange-
nommen werden kann. 

Das Leerwerden (emptying) des Geistes soll nicht als bloßes Leersein
(vacuity) missverstanden werden. »Leerer Geist« meint Geist-im-Leib
(mind-in-body) oder verleiblichtes Gewahrsein. Das heißt, dass das Ge-
wahrsein (awareness) den Leib durchdringt, und dieses Gewahrsein ist
Offensein auf die Welt hin in ihrem Offensein auf das Jenseitige hin. Ver-
leiblichtes Gewahrsein oder Achtsamkeit (mindfulness) bedeutet, dass es
nicht von Fantasien und Gefühlen abgelenkt oder geblendet wird. Es lässt
die Welt sein, es spiegelt die Welt wider (reflect), wie sie sich selbst zeigt.

35 Sanskr. siddhi bedeutet etwa „vollkommene Fähigkeit“. Gemeint sind psychische, über-
natürliche Fähigkeiten, die sich als Nebenfolge spiritueller Entwicklung einstellen können.

Ignatianische Exerzitien und Zen-Meditation (Teil I) 371

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 371



AMA Samy 372

In diesem Zusammenhang ist es interessant zu wissen, dass bei Ignatius
das Wort refletir wie das englische reflect wahrscheinlich zwei Bedeutun-
gen hat: nachdenken im Denken und widerspiegeln wie ein Spiegel das
Licht, das auf ihn scheint.36

Zen ruft uns dazu auf, Herz und Geist für die ganze Welt geöffnet zu
halten und sie zu umarmen und die Welt als ihren Inhalt widerzuspiegeln
wie der Spiegel den Sonnenschein, und zugleich die Welt Welt und den an-
deren anderen und das Unbekannte Unbekanntes sein zu lassen. 

»Erleuchtung« (enlightenment) und »Mitgefühl« (compassion) sind nur
zwei Seiten der einen Verwirklichung im Zen. Erleuchtung ist, wie bereits
erwähnt, Erwachen zur Leerheit, die ein Mysterium ist, und in dieser Leer-
heit den anderen/die Welt als sein Selbst zu verwirklichen. Dies ist die we-
sentliche und grundlegende Weise des Mitgefühls: die Welt/der andere ist
das Selbst, das Selbst ist die Welt/der andere. Es gibt kein Selbst getrennt
vom anderen. Es gilt zugleich den anderen anderen und die Welt Welt sein
zu lassen. Es ist die ursprüngliche, wesenhafte Liebe, den anderen zu be-
jahen: „Es ist gut, dass du bist“. Mit dem Sein-Lassen oder „Sei!“ geht das
ICH BIN zum anderen, zu den Wesen. Es ist Mitgefühl, Agape, Verströ-
men, das nicht aus Mangel oder Furcht oder Zwang resultiert. Vielmehr ist
es ein Überfließen der Fülle und des Guten. Es wurzelt darin, dass man
zum höchsten Guten und zur Fülle im Herzen des Universums erwacht ist.
Der Zen-Spruch „Jeder Tag ist ein guter Tag“37 bringt das zum Ausdruck. 

Dies entspricht Julianas von Norwich „Alles wird gut sein, alle Weisen
der Dinge werden gut sein.“38 Die Welt ist bereits in Christus gerettet,
doch Christus müht sich unablässig.39 Unser Mitgefühl und Leben werden
gehalten in dem Dazwischen von „noch nicht“ und „doch schon“. 

Berufung der Ordenschristen und Priester

Vielleicht sind wir Jesuiten zu sehr vom Noch-Nicht besessen, indem wir
versuchen, uns selbst und andere mit Tätigkeiten, Aktionsprogrammen
und Projekten zu erfüllen. Aus der Sicht des Zen wird sich unser mitfüh-
lendes Handeln ohne Erleuchtung in Ideologie und Egoismus verkehren.

36 Vgl. Ph. Endean, To Reflect and Draw Profit, in: The Way, Supplement 82 (1995), 87f.
37 Vgl. Koûn Yamada, Hekiganroku – Die Niederschrift vom blauen Fels. Die klassische
Koansammlung mit neuen Teishos. Ins Dt. übertr. und hrsg. von P. Lengsfeld. 2 Bde. Mün-
chen 2002; hier Bd. 1, 78 (6. Fall).
38 Vgl. A Book of Showings to the Anchoress Julian of Norwich. Hrsg. von E. Colledge/J.
Walsh. Toronto 1978, 417.
39 Vgl. GÜ, n. 236 (Betrachtung ›Um Liebe zu erlangen‹).

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 372



Ignatianische Exerzitien und Zen-Meditation (Teil I) 373

Zweifellos mangelt es Zen-Übenden in der Praxis oft in beklagenswerter
Weise an mitfühlendem Handeln und Dienen. Dies zeigt nur, wie sehr wir
Acht geben müssen, in keines der beiden Extreme abzudriften.

Für uns Ordensleute jedoch sind Erleuchtung und Erwachen zur letzt-
gültigen Wirklichkeit, dem Mysterium, die raison d’être unseres Lebens
und unserer Berufung überhaupt. Ohne ein solches Erwachen, das ein Se-
hen aller Dinge in Gott und deren Kommen aus Gott mit einschließt, aus
poornam, d.h. der Fülle, werden all unsere Tätigkeiten nur die von Welt-
verbesserern, Politikern oder Sozialarbeitern sein. 

Unsere Ordensberufung und priesterliche Berufung besteht darin, den
Sinn und die Schau der letztgültigen Wirklichkeit40, des Mysteriums, an-
gesichts des unausrottbaren Leidens, des Bösen, des Sinnlosen und des
Todes zu bezeugen und die Menschen zur Erlösung zu führen, nicht bloß
oder in erster Linie zu sozialem, ökonomischem oder politischem Wohler-
gehen. Joan Chittister erinnert uns daran: 

„Wir haben uns zu oft von anderen Begründungen des Ordenslebens verführen las-
sen. Wir haben danach gestrebt ›relevant‹ zu sein. Wie haben gewünscht ›inkarna-
torisch‹ zu sein. Wir haben uns selbst unermüdlich an die ›Option für die Armen‹
verschenkt. Wir haben uns selbst einer ›Transformation der sozialen Strukturen‹ ge-
widmet. (...) Aber in all dem kann nur eine Sache und nur eine einzige Sache das Or-
densleben durchtragen, das Ordensleben nähren, das Ordensleben rechtfertigen:
Der/Die Ordensmann/frau muss eine Person sein, die zuallererst, stets und für im-
mer, unter welchen Umständen auch immer, Gott sucht und zwar nur Gott allein, in
all dieser Verwirrung, in all dieser Unsicherheit, und gleich in welcher Situation
sucht sie Gott – und nur Gott allein .. . Sonst ist das Ordensleben nur eine soziale In-
stitution mehr, die von einer sozialen Institution nach ihr abgelöst werden wird,
eher als ein Zentrum der Kontemplation, wo wir hoffen können, dass der Geist Got-
tes den Geist der Menschheit berühren kann.“41

Zen bedarf der »discretio spirituum«

Mitgefühl ist eine Sache des Herzens. Wir müssen lernen, auf unsere Her-
zen zu hören, auf unsere eigenen Leiden und Wünsche nach Befreiung und
Erlösung. Das befreite Herz wird ein mit allen und für alle Wesen gebro-
chenes Herz sein. Aber es muss auch lernen, wie es in sinnvollem und
rechtem Handeln antwortet. 

Hier kommt der ignatianischen Unterscheidung der Geister für das täg-
liche Leben eine zentrale Rolle zu. Unterscheidung (discretio) ist der Weg
des Hörens auf unsere Herzen und des Antwortens auf den Ruf des Lebens

40 „vision of the Ultimate Reality“
41 J. Chittister, zit. in: J. Taylor/A. Dilanni, What is Religious Life’s Purpose, in: Review for
Religious 59 (2000), 148–155.

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 373



AMA Samy 374

und der Liebe. Zen ist groß im Unterscheiden hinsichtlich des Erwachens,
aber dürftig im Unterscheiden hinsichtlich des rechten Handelns und der
Beziehungen im täglichen Leben. Wenn Zen-Übende von der Ignatiani-
schen Methode der Unterscheidung lernen, dann können sie die rechten
und wirksamen Wege des mitfühlenden Handelns lernen. 

Wenn Zen ins Christentum »hinüberginge« (passes over) und nach Hau-
se »zurückkehrte«, würde es wahrhaftig seinen Herz-Geist als nichts an-
deres als das Antlitz seines Nächsten erkennen. Wenn das Ignatianische
Gebet und seine Spiritualität sich dem Zen öffneten, könnten sie verwan-
delt und über ihre Grenzen hinaus vertieft werden. Nicht nur, dass unsere
Methoden und Übungen transformiert werden, es ist unserer Glaube
(faith), der vertieft und verwandelt, es ist unser Herz-Geist (heart-mind),
der verwandelt und geweitet wird.

Dies ist vielleicht der beste Weg, den Anfragen der Postmoderne und
den interkulturellen und interreligiösen, säkularen und atheistischen Le-
benswelten zu begegnen und ihnen zu antworten. Sâdhana, die Übung hi-
nüberzugehen und zurückzukehren und zu lernen, sich in dem »Dazwi-
schen« zu bewegen, ist unsere Aufgabe und Gnade, heute.

Aus dem Englischen übersetzt von Andreas Schönfeld SJ
Der Beitrag wird in Heft 6/2006 fortgesetzt.

360  21.08.2006  15:34 Uhr  Seite 374



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


