
Der Heilige Geist in den Ignatianischen 
Exerzitien1

Rogelio García Mateo, Rom

Es ist zur Genüge bekannt, dass die Geistlichen Übungen des heiligen Ignatius eine ausge-
prägte Christozentrik aufweisen. Von der ersten Übung der Ersten Woche an erscheint die
Gestalt Christi, in den weiteren Wochen haben die verschiedenen Übungen dann als Thema
jeweils einen Aspekt des Mysteriums Christi – ausgehend von der Gestalt des „ewigen Kö-
nigs“, seine Inkarnation, Geburt, Kindheit, öffentliches Leben, Passion, Tod, Auferstehung
und Himmelfahrt. Eine Übung zum Pfingstereignis ist nicht vorgesehen. Das ruft ebenso wie
die Tatsache, dass der Geist nur wenige Male explizit erwähnt wird,2 allgemein Verwunde-
rung hervor;3 man könnte sogar so weit gehen zu überlegen, ob die Christozentrik der Exerzi-
tien nicht in Wirklichkeit zu einem Christomonismus führt, also dazu, derart auf der Rolle
Christi zu insistieren, dass der Geist vergessen oder auf eine bloße Funktion des inkarnierten
Wortes reduziert wird. Um hierauf eine zutreffende Antwort geben zu können, müssen wir
genau untersuchen, welche Art der Beziehung in den Exerzitien zwischen dem Mysterium
Christi und dem Wirken des Heiligen Geistes aufgestellt wird.

Die geistliche Entwicklung des Ignatius als pneumatische Erfahrung

Um die pneumatische Dimension der Exerzitien besser zu verstehen, muss
man zuerst erwägen, in welcher Weise ihr Verfasser das Wirken des Geistes
in seinem Leben erfahren hat. Wie besonders das Geistliche Tagebuch des
Ignatius zeigt, ist seine Mystik trinitarisch und deshalb auf dem Wirken des
Heiligen Geistes gegründet. Tatsächlich wird jede christliche mystische Er-
fahrung als Werk des Heiligen Geistes angesehen. Darin stimmen die Ge-
lehrten überein.4 Jedenfalls ist es eine fundamentale Wahrheit des Glaubens,

1 Der Beitrag erschien im Original unter dem Titel Lo Spirito Santo negli Esercizi Ignaziani,
in: Gregorianum 80 (1999), 95–119. Die ignatianischen Texte werden zitiert: BP – Bericht
des Pilgers; EB – Exerzitienbuch; GT – Geistliches Tagebuch; Konst. – Konstitutionen der
Gesellschaft Jesu; Briefe – die Nummernangabe bezieht sich auf die Zählung der Briefe in der
elektronischen Ausgabe, die in die deutsche Auswahl übernommen wurde (Ignatius von
Loyola, Briefe und Unterweisungen. Übers. von P. Knauer. Würzburg 1993), die Seitenanga-
be erfolgt nach der kritischen Ausgabe der Originaltexte: MI Epp. – Monumenta Ignatiana,
Ser. prima. Sancti Ignatii de Loyola Epistolae et Instructiones, 12 Bde. Madrid 1903–1911,
Nachdr. Rom 1964–1968.
2 Die Belegstellen sind: Verkündigung (EB 263), Taufe (EB 273), Erscheinungen des Aufer-
standenen (EB 304.307.312), Regeln für das rechte Gespür in der Kirche (EB 365).
3 Vgl. A. Queralt, Il Ruolo dello Spirito Santo nella Spiritualità ignaziana. Rom 1991, 54 u.
J.M. Lera, La contemplación para alcanzar amor, el pentecostés de los Ejercicios, in: Man-
resa 63 (1991), 166.
4 Vgl. Ch.A. Bernard, Teologia spirituale. Rom 1982, 453–517.

GuL 80/4 (2007) 255–280

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 255



dass alles im christlichen Leben – von den ersten inneren Regungen der
Gnade bis in die Tiefen der Heiligkeit und des mystischen Lebens – durch
den Impuls des Heiligen Geistes geschieht.5 Dieser also lässt als Urheber be-
sonders des geistlichen Lebens das Mysterium Christi von innen her erken-
nen (1 Kor 12,3; 2 Kor 1,21). Zudem wissen wir ja, dass der Glaube sowohl
einen intellektuellen Aspekt der Zustimmung zum Wort Gottes als Offenba-
rung des Heiligen Geistes beinhaltet, als auch eine Erfahrungskomponente
mit sich bringt, die als affektive Beziehung zu Gott gelebt wird. Thomas von
Aquin drückt dieses Erfahrungselement aus, wenn er von einem „inneren
göttlichen Instinkt“ spricht.6 Das heißt, es gibt eine innere Dimension der
Aktivität des Geistes, die nicht notwendig über das Hören oder die intellek-
tuelle Erkenntnis des göttlichen Wortes geht. Das Wachstum im Glauben
verwirklicht sich nicht nur durch eine objektive Erkenntnis des geoffenbar-
ten Mysteriums, sondern auch dann, wenn der Mensch „in seinem Innersten
berührt“ und bewegt ist, der Wahrheit des Mysteriums Christi zuzustimmen.
Das aber geschieht häufig in derart spontaner Weise, dass der Gläubige zu-
nächst meinen kann, es handle sich um etwas rein situativ Bedingtes. Es gibt
nämlich über die außergewöhnlichen Wirkungen der besonderen Gnadenga-
ben (Charismen) hinaus so etwas wie eine Alltäglichkeit, ein Verborgensein
des Geistes hinter seiner beständigen Aktivität, sowohl auf gemeinschaft-
lich-kirchlicher Ebene als auch auf der Ebene der persönlichen Erfahrung.

Genau dieses unmerkliche Wirken steht am Anfang der Lebenswende des rekonvaleszenten
Ignatius, „denn wenn er das Leben unseres Herrn Christi und der Heiligen las, verweilte er da-
bei, nachzudenken und bei sich zu überlegen: ‚Was wäre, wenn ich das täte, was der hl. Fran-
ziskus getan hat, und das, was der hl. Dominikus getan hat?‘ Und so ging er viele Dinge
durch, die er gut fand (…). Und nachdem andere Dinge dazwischen gekommen waren, folg-
ten darauf die oben genannten (Gedanken) von der Welt, und auch in ihnen hielt er sich über
einen großen Zeitraum hin auf (…). Es gab jedoch diesen Unterschied, dass, wenn er an die
Dinge der Welt dachte, er sich sehr vergnügte, doch wenn er danach aus Ermüdung davon ab-
ließ, fand er sich trocken und unzufrieden; und wenn er daran dachte, barfuß nach Jerusalem
zu gehen und nichts zu essen als Kräuter und alle übrigen Strengheiten auszuführen, von de-

Rogelio García Mateo 256

5 „Wer sagt, … auch der Anfang des Glaubens und selbst die Neigung zur Gläubigkeit (sei) …
nicht durch das Geschenk der Gnade – d.h. durch die Einhauchung des Heiligen Geistes, die
unseren Willen von der Ungläubigkeit zum Glauben … lenkt –, sondern von Natur aus in uns,
der erweist sich als Gegner der Lehren der Apostel“ (DH 375 = 2. Synode von Orange, can.
5); vgl. auch I. Vatikanum, Dogm. Konst. ›Dei Filius‹: „… so kann dennoch niemand ‚der
Verkündigung des Evangeliums zustimmen‘, wie es nötig ist, um das Heil zu erlangen, ‚ohne
die Erleuchtung und Einhauchung des Heiligen Geistes, der allen die Freude verleiht, der
Wahrheit zuzustimmen und zu glauben‘ (2. Synode von Orange: *377).“ (DH 3010). Die
Dogm. Konst. ›Dei Verbum‹ des II. Vatikanums fügt hinzu: „Damit das Verständnis der Of-
fenbarung aber immer tiefer werde, vervollkommnet derselbe Heilige Geist den Glauben
ständig durch seine Gaben.“ (DH 4205).
6 Vgl. Sth. II–II, q. 2, a. 9 ad 3: „… ille qui credit habet sufficiens inductivum ad credendum:
inducitur enim auctoritate divinae doctrinae miraculis confirmatae, et, quod plus est, interio-
ri instinctu Dei invitantis“.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 256



nen er sah, dass die Heiligen sie ausgeführt hatten, fand er nicht nur Trost, während er sich in
diesen Gedanken befand, sondern blieb auch, nachdem er davon abgelassen hatte, zufrieden
und froh. Doch achtete er nicht darauf und hielt nicht inne, um diesen Unterschied abzuwä-
gen, bis sich ihm einmal die Augen ein wenig öffneten und er begann, sich über diese Ver-
schiedenheit zu wundern und über sie zu reflektieren, indem er durch Erfahrung erfasste, dass
er von den einen Gedanken traurig blieb und von den anderen froh, und nach und nach die
Verschiedenheit der Geister erkennen lernte, die sich bewegten, der eine vom Teufel und der
andere von Gott.“ (BP 7–8).

Diese erste Bekehrungserfahrung, die seiner Lehre über die Unterscheidung
der Geister zugrunde liegt, können wir zweifellos als Beginn eines beson-
deren Wirkens des Geistes in Ignatius interpretieren. Von da an erfährt er die
Gegenwart des Geistes jedoch insbesondere als die eines Rufes, der durch-
dringt und eine totale Verfügbarkeit für den göttlichen Willen verlangt. Oder
wie er oft wiederholte: „Gott möge uns seine Gnade in Fülle geben, damit
wir seinen heiligsten Willen verspüren und ihn vollständig erfüllen“. Die
Verfügbarkeit für den Willen Gottes ist in Wirklichkeit nichts anderes als ein
Sich-führen-Lassen von seinem Geist. Das geschieht jedoch nicht ohne
Konflikt und Prüfungen. 

Die Krise, die Ignatius in Manresa durchlebt – eine zuweilen extrem
schmerzliche, bis hin zur Versuchung zum Selbstmord –, ist genau solch ein
Kampf mit dem bösen Geist, repräsentiert durch jenes „Ding“, das ihm „die
Gestalt einer Schlange“ zu haben schien und ihm anfangs „viel Ergötzen
und Trost“ schenkte, ihn dann aber im Hinblick auf seinen Wunsch, nach
dem Vorbild der Heiligen zu leben (vgl. BP 19–20), so mutlos werden ließ,
dass er sich in starke innere Bewegtheit verstrickt fühlte, in der er „starke
Verschiedenartigkeiten in seiner Seele hatte, da er sich einige Male so mür-
risch fand, dass er weder Geschmack am Beten fand noch daran, die Messe
zu hören, noch an irgendeinem anderen Gebet, das er verrichten mochte;
und andere Male kam es ihm so sehr im Gegensatz dazu, und so unverse-
hens, dass es ihm schien, die Traurigkeit und Trostlosigkeit seien von ihm
genommen, wie wenn einem jemand einen Mantel von den Schultern
nimmt.“ (BP 21).

Ein erster Aspekt dieser Erfahrung ist das Wiedererwachen der Fähigkeit
zur Selbstbeobachtung, um die inneren Regungen zu unterscheiden. Zur sel-
ben Zeit verspürt Ignatius aber etwas Seltsames, Ungewöhnliches, Überra-
schendes und beginnt, „zu erschrecken über diese Verschiedenartigkeiten,
die er niemals zuvor erfahren hatte, und bei sich zu sagen: ‚Was ist das für
ein neues Leben, das wir jetzt beginnen?‘“ (BP 21). Dabei handelt es sich
nicht um eine rein subjektive Wirklichkeit. Ignatius fühlt sich vielmehr in
Aufmerksamkeit versetzt, weil ihn ein anderer in diese Aufmerksamkeit
bringt. Es ist eine Präsenz, die „erschreckt“ und die daher nicht vom natür-
lichen religiösen Empfinden erzeugt ist. Ignatius erfährt in sich eine höhere

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 257

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 257



Initiative, in deren Gegenwart man sich in eine Haltung des Hörens und der
Aufnahme im wahrsten Sinn dieser Worte versetzen muss – und das bedeu-
tet: in die eines Kind. „In dieser Zeit behandelte Gott ihn in derselben Wei-
se, wie ein Schullehrer ein Kind behandelt, indem er ihn unterwies.“ (BP
27).

Mit diesem Ausdruck stellt Ignatius seine Erfahrung in die lange Traditi-
on, die sich auf Jesu Rede beim Letzten Abendmahl bezieht: „Der Tröster,
der Heilige Geist, den der Vater in meinem Namen senden wird, wird euch
alles lehren und wird euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe.“ (Joh
14,25). Im Anschluss an diese Zusage haben Clemens von Alexandrien und
vor allem Augustinus ihre Lehre vom „inneren Meister“ entwickelt und fest-
gestellt: Es ist der Geist, der als innerer Meister die Gläubigen wirklich un-
terweist.7

Unterweisen ist – insofern es Offenbarung des Mysteriums Gottes ist –
vor allem die Initiative des Vaters, die vom inkarnierten Wort verwirklicht
wird und ihr Ziel doch erst erreicht, wenn sie durch das Werk des Heiligen
Geistes im Innersten des Gläubigen gelehrt wird. Mit anderen Worten: Der
Geist lehrt keine neue, sondern Jesu Offenbarung, indem er sie persönlich
verstehbar macht. Eine Zusammenfassung einer solchen Unterweisung
durch Gott bietet uns die autobiografische Erzählung des Ignatius: 

Am Anfang steht eine tiefe Andacht zur Dreifaltigkeit: Eines Tages „begann sich ihm der
Verstand zu erheben, als sehe er die heiligste Dreifaltigkeit in Gestalt von drei Orgeltasten,
und dies mit so vielen Tränen und so vielem Schluchzen“ – eine Erfahrung, die sein Gebets-
leben in unabänderlicher Weise prägte, so dass er „immer eine große Andacht verspürte,
wenn er zur heiligsten Dreifaltigkeit betete“. Sodann eine innere Schau des Mysteriums der
Erschaffung der Welt („es schien ihm, als sehe er ein weißes Ding, aus dem einige Strahlen
hervorgingen“), der Gegenwart Christi in der Eucharistie („als der Leib des Herrn erhoben
wurde, sah er mit den inneren Augen so etwas wie weiße Strahlen, die von oben kamen“) und
seiner Menschheit („er sah mit den inneren Augen die Menschheit Christi“) (BP 28–29).

Durch das innere Werk des Geistes also wurde Ignatius belehrt über das
Mysterium der Dreifaltigkeit, Christi in der Eucharistie und Marias; das gip-
felte in der Erfahrung, die er ebenfalls in Manresa hatte, am Fluss Cardoner.
Während er nämlich dort saß und auf den Fluss blickte, der in der Tiefe da-
hinfloss, „begannen sich ihm die Augen des Verstandes zu öffnen; und
nicht, indem er irgendeine Vision gesehen hätte, sondern indem er viele
Dinge verstand und erkannte, ebensosehr von geistlichen Dingen, wie von

Rogelio García Mateo 258

7 Vgl. Augustinus, In epistulam Ioannis ad Parthos, tract. 4, 1–2: „ille autem qui vos creavit,
et redemit, et vocavit, per fidem et Spiritum suum habitans in vobis, nisi loquatur vobis intus,
sine causa nos perstrepimus. Unde hoc apparet? Quia cum multi audiant, non omnibus per-
suadetur quod dicitur; sed illis solis quibus intus loquitur Deus. (…) Et verax est, inquit, ea-
dem unctio; id est, ipse Spiritus Domini qui docet homines .. .“ (PL 35, 2005); s. dazu I. De la
Potterie/S. Lyonnet, La vita secondo lo Spirito. Condizione del cristiano. Rom 1967, 162ff.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 258



Dingen des Glaubens und der Wissenschaft; und dies mit einer so großen Er-
leuchtung, dass ihm alle Dinge neu erschienen“ (BP 30). 

Das Symbol des Lichtes dominiert, wo es darum geht, die Unterweisung
durch den Geist auszudrücken. Es handelt sich um Erkenntnis, um Erleuch-
tung, nicht um abstrakte Begriffe oder Überlegungen. Über jegliche Er-
kenntnis hinaus, die allein von objektiver Erforschung abhinge, gibt es also
im Gläubigen eine geistliche Erkenntnis, die Konsequenz des „göttlichen
Instinktes“ ist, den Thomas von Aquin der Geistgabe der Weisheit zu-
schreibt; diese Erkenntnis geht aus der göttlichen Liebe hervor „gemäß der
Wesensverwandtschaft (connaturalitas)“, die den Gläubigen mit Gott ver-
eint.8 Die Angleichung an denselben Geist ist das Erfahrungsfundament für
eine authentische Erkenntnis des Mysteriums Christi. Die wahre Erkenntnis
Christi erreicht man also durch die Kundgabe, welche die Weisheit des
Geistes als Erleuchtung der Vernunft und als Affekt des Herzens verleiht.
Der christliche Mystiker ist jener, der das Göttliche aus der Vergöttlichung
heraus betrachtet, die Christus gewährt, und aus der Erfahrung des unabläs-
sigen Wirkens des Geistes. Das bringt eine Veränderung des Erkennens
selbst mit sich, indem es neue Horizonte eröffnet. „Es begannen sich ihm die
Augen des Verstandes zu eröffnen; und nicht, indem er irgendeine Vision
gesehen hätte, sondern indem er viele Dinge verstand und erkannte, ebenso-
sehr von geistlichen Dingen, wie von Dingen des Glaubens und der Wissen-
schaft; und dies mit einer so großen Erleuchtung, dass ihm alle Dinge neu
erschienen. .. dies war in so großem Maß …, dass ihm schien, als wäre er ein
anderer Mensch und hätte ein anderes Erkenntnisvermögen, als er zuvor
hatte.“ (BP 30). Es handelt sich daher nicht nur um eine feststellende, son-
dern um eine erleuchtende und umwandelnde Erfahrung.

Es ist also der Heilige Geist, der durch die ihm eigene trinitarische Wirk-
lichkeit das menschliche Denken umgestaltet und so die erleuchtende Um-
wandlung möglich macht. Die Erfahrung vom Cardoner ist als Erfahrung
des Geistes eine tiefe und intime Gemeinschaft mit dem trinitarischen Mys-
terium. Davon gibt uns das Geistliche Tagebuch ein wertvolles und zutiefst
persönliches Zeugnis. In den Aufzeichnungen vom 6. März 1544 etwa

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 259

8 Vgl. Sth. II–II q. 45 a. 2:„Sic igitur circa res divinas ex rationis inquisitione rectum iudicium
habere pertinet ad sapientiam quae est virtus intellectualis, sed rectum iudicium habere de eis
secundum quandam connaturalitatem ad ipsa pertinet ad sapientiam secundum quod donum
est Spiritus Sancti, sicut Dionysius dicit, in II cap. De div. nom., quod Hierotheus est perfectus
in divinis non solum discens, sed et patiens divina. Huiusmodi autem compassio sive conna-
turalitas ad res divinas fit per caritatem, quae quidem unit nos Deo, secundum illud I ad Cor.
VI, Qui adhaeret Deo unus spiritus est. Sic igitur sapientia quae est donum causam quidem
habet in voluntate, scilicet caritatem: sed essentiam habet in intellectu, cuius actus est recte
iudicare“.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 259



spricht Ignatius von seinen inneren Regungen während der Messe von der
Dreifaltigkeit, indem er schreibt: 

„Beim Te igitur verspürte und schaute ich – nicht in dunkler Weise, sondern in lichter, sehr
lichter Weise – das göttliche Sein oder seine Wesenheit selbst, und zwar in Kugelform, etwas
größer, als die Sonne erscheint.“ (GT 121). Und wenig später: „Nachdem ich die Messge-
wänder abgelegt hatte, beim Gebet am Altar, da sich das gleiche Sein und die sphärische Er-
scheinung wahrnehmen ließ, schaute ich irgendwie alle drei Personen auf die gleiche Weise
wie die erste, nämlich dass auf der einen Seite der Vater, auf einer anderen der Sohn und auf
einer anderen der Heilige Geist hervorkamen oder sich herleiteten aus der göttlichen Wesen-
heit, ohne aber aus der kugelförmigen Vision herauszutreten.“ (GT 123).

Die sphärische Form, d.h. die Kugel, ist ein Bild für die Vollkommenheit,
die Fülle des göttlichen Seins, die drei unterschiedlichen und gleichen Per-
sonen. Für Ignatius ist Gott – in Übereinstimmung mit der trinitarischen
Theologie – immer zugleich Vater und Sohn und Heiliger Geist. Die Liebe
des trinitarischen Gottes entspricht einer personalen Wirklichkeit, jener der
dritten göttlichen Person. Die Erfahrung des Geistes bleibt – nach Ignatius –
nicht nur innerhalb der Beziehung Christus-Geist; sie fügt sich vielmehr ein
in das Miteinander der Trinität als Horizont, der jeder anderen Erfahrung
des Göttlichen zugrunde liegt.

Ein weiteres Stück aus dem Tagebuch: „da ich Zwiesprache hielt mit dem
Heiligen Geist, um seine Messe zu lesen, schien mir mit derselben Andacht
oder Tränen, ihn zu schauen oder zu verspüren in einer dichten Klarheit oder
in der Farbe einer feurigen Flamme, in ungewohnter Weise“ (GT 14). Unter
den Namen oder Symbolen des Heiligen Geistes steht das Feuer dafür, die
Erfahrung einer ewigen Liebe auszudrücken, die im Innersten des Gläubi-
gen Leben schafft und anregt, indem sie ihn belebt und beschenkt mit „sol-
cher Bestärkung im Glauben, dass er viele Male bei sich dachte: Wenn es
keine Schrift gäbe, die uns diese Dinge des Glaubens lehrte, so würde er sich
entschließen, für sie zu sterben, allein um dessen willen, was er geschaut
hat“ (BP 29).

Gewiss ist die zentrale Achse des christlichen Glaubens nicht allein die
Schrift; es gibt auch die Tradition und besonders die Spiritualität und die
Mystik. Es ist also der Heilige Geist, der – vereint mit der freien Mitarbeit
des Menschen – sowohl die Inspiration der Schrift als auch die Tradition
und das mystische Leben hervorbringt und weiterentwickelt. Deshalb ist je-
de Erkenntnis des Mysteriums Gottes Gabe des Geistes und verwirklicht
sich im Geist. Die mystische Erfahrung des Ignatius ist tatsächlich nichts
von der in der Schrift enthaltenen christlichen Offenbarung Verschiedenes,
sondern eine derart persönliche und intime Art der Offenbarung, dass Igna-
tius bereit war, im Zeugnisgeben für diese Offenbarung zu sterben. Aus der
Unterweisung durch den Geist ist in Ignatius eine Haltung der Bereitschaft
zum Martyrium gewachsen, die nicht so sehr eine heroische Haltung als

Rogelio García Mateo 260

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 260



vielmehr die tiefe Authentizität des mystischen Erlebens offenbart, welches
ihm mit der Gabe der Weisheit auch die der Tapferkeit verleiht. Im Unter-
schied zum Heroen bezieht sich der Zeuge des Glaubens nicht auf die eige-
ne Stärke, sondern auf die „Kraft“, durch die er sich bewegt erlebt, wie auf
beispielhafte Weise Paulus zeigt (Röm 8,35–39).

Die Bereitschaft zum Martyrium taucht ganz klar auf in Ignatius’
Wunsch, „für immer“ in Jerusalem zu bleiben. Als der Provinzial der Fran-
ziskaner als Beauftragter des Heiligen Stuhls ihm sagt, dass schon viele den
gleichen Wunsch gehabt hätten, einige von ihnen aber getötet worden seien,
antwortet Ignatius daher, dass „er diesen sehr festen Vorsatz habe und dass
er urteile, um keiner Sache willen davon zu lassen, ihn ins Werk zu setzen;
und er gab höflich zu verstehen, dass, auch wenn dies dem Provinzial nicht
gut erscheine – wenn es nicht etwas wäre, was ihn unter Sünde verpflichte –,
er wegen keiner Furcht von seinem Vorsatz lassen werde.“ (BP 46).

Der starke Einfluss des Geistes, der die religiöse Entwicklung des Ignati-
us lenkt und formt, steht im Gegensatz zu den wenigen Belegen, die in den
Exerzitien explizit vom Geist sprechen, während er in den Schriften, die
nicht zur Veröffentlichung bestimmt waren – in den Konstitutionen, den
Briefen und vor allem im Geistlichen Tagebuch –, viel öfter erwähnt wird.

Die Beweggründe können unterschiedliche sein. An erster Stelle steht das
Fehlen einer klar definierten Pneumatologie oder die Ansicht, die Aktivität
des Geistes sei im Handeln der Gnade als solcher inbegriffen – in jener ver-
borgenen Weise, von der wir am Beginn gesprochen haben. Der stärkste
Grund findet sich jedoch sicher in der Gefahr, als „Alumbrado“ verdächtigt
zu werden, wie die Begebenheit mit den Dominikanern von San Esteban in
Salamanca zeigt.

Ignatius ging dort hin, um zu beichten; eines Tages wurden er und sein Gefährte zu einem Ge-
spräch mit den Dominikanern eingeladen. Nach seinen Studien gefragt, erklärte er, nicht viel
studiert zu haben. „ ‚Ihr seid keine Gelehrten‘, sagte der Mönch, ‚und sprecht von Tugenden
und von Lastern; und davon kann niemand sprechen außer auf eine von zwei Weisen: entwe-
der durch Wissenschaft oder durch den Heiligen Geist. Nicht durch Wissenschaft; also durch
Heiligen Geist. Und dies, was vom Heiligen Geist ist, ist es, was wir wissen möchten.‘ “ Igna-
tius antwortete: „Pater, ich werde nicht mehr sagen als das, was ich gesagt habe, außer vor
meinen Oberen“ (BP 65–66). Ignatius und sein Gefährte wurden im Konvent zurückgehalten,
später kam ein Gerichtsbeamter, und die beiden wurden ins Gefängnis gesperrt und in Ketten
gelegt. Nach 22 Tagen wurde die Rechtgläubigkeit ihrer Lehre anerkannt, und sie wurden in
Freiheit gesetzt; sie dürften jedoch nie urteilen, dass eine Sache Todsünde oder eine andere
lässliche Sünde sei, bevor sie nicht weitere vier Jahre lang studiert hätten.

Dieser Prozess und alle weiteren danach – in Paris, Venedig und der letzte
im Jahr 1538 in Rom – sollten die Frage des Ursprungs der Exerzitien prü-
fen. Daher wird im Vorwort, das die erste Ausgabe aus dem Jahr 1548 be-
gleitet, nicht ohne Grund der vom Geist inspirierte Charakter der Exerzitien
hervorgehoben: „Diese Unterweisungen und geistlichen Übungen hat unser

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 261

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 261



Vater in Christus, Magister Ignatius von Loyola … zusammengestellt, nicht
so sehr gelehrt durch Bücher als durch die Salbung des Heiligen Geistes und
durch innere Erfahrung und Übung im Leiten der Seelen“.9 Diese Feststel-
lung antwortet in treffender Weise auf die Frage, die die Dominikaner von
Salamanca Ignatius gestellt hatten, und zeigt zugleich die unterschiedlichen
Einflüsse, die in der Gestaltwerdung der Exerzitien zusammenfließen, das
heißt, dass man in ihnen den Einfluss des Geistes nicht trennen kann von der
eigenen Erfahrung des Ignatius, sei es auf persönlicher, intellektueller oder
pastoraler Ebene.

Vor dem pneumatischen Hintergrund des Ursprungs der Exerzitien sieht
man schon jetzt, dass der Christomonismus wohl nicht die Eigenart ihrer
Christologie sein kann. Wir versuchen aber im Folgenden darzulegen, in
welcher Weise die Christozentrik der Exerzitien die Tätigkeit des Geistes
gerade miteinschließt.

Der Heilige Geist in der Menschwerdung und im Leben Christi

Der theologisch-lehrmäßige Grundriss der Exerzitien betrifft den Plan des
Heilswillens Gottes, wie ihn das Prinzip und Fundament formuliert: „Der
Mensch ist geschaffen darauf hin, Gott unseren Herrn zu loben, ihm Ehr-
furcht zu erweisen und zu dienen und mittels dessen seine Seele zu retten;
und die übrigen Dinge auf dem Angesicht der Erde sind auf den Menschen
hin geschaffen, und damit sie ihm bei der Verfolgung des Ziels helfen, auf
das hin er geschaffen ist.“ (EB 23). In diesem Heilsplan erscheint die Gestalt
Christi als das »Mittel« schlechthin (der Mittler), das zu dem Ziel bringt, auf
das hin der Mensch geschaffen ist. Im ersten Teil (der Ersten Woche) erwägt
man, wie der Heilswille Gottes nicht ausgeführt worden ist: Sünde der En-
gel, Sündenfall und persönliche Sünde (EB 50–51.56–60), die Hölle (EB
65–70); und trotz allem erscheint immer von neuem das Heilsangebot der
Barmherzigkeit Gottes in seinem Sohn (EB 53.61.63.71). In der Zweiten
Woche offenbart sich der göttliche Heilswille im universalen und persönli-
chen Ruf Christi, der als „ewiger König“ alle und jeden Einzelnen einlädt
mit den Worten: „Mein Wille ist, die ganze Welt und alle Feinde einzuneh-
men und so einzutreten in die Herrlichkeit meines Vaters; deshalb muss, wer
mit mir kommen will, sich mit mir mühen, damit er, mir in der Qual folgend,
mir auch in der Herrlichkeit folge.“ (EB 95).

Rogelio García Mateo 262

9 „Haec documenta ac spiritualia exercitia, quae non tam a libris, quam ab unctione Sancti
Spiritus et ab interna experientia et usu tractandorum animorum edoctus, noster in Christo Pa-
ter M. Ignatius de Loyola … composuit“ (MI Ex., 79).

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 262



Nach dieser universalen und persönlichen Hinordnung auf die Nachfolge
Christi und durch sie auf das Heil hin beginnt man, die verschiedenen Ab-
schnitte des Mysteriums Christi zu betrachten. So ist die Betrachtung des
ersten Tages der Zweiten Woche der Inkarnation gewidmet. Diese Übung
leitet in der Ersten Hinführung dazu an zu betrachten, „wie die drei göttli-
chen Personen die ganze Fläche oder Rundung der ganzen Welt voller Men-
schen schauten und wie, da sie sahen, dass alle zur Hölle abstiegen, in ihrer
Ewigkeit beschlossen wird, dass die zweite Person Mensch werde, um das
Menschengeschlecht zu retten; und so senden sie, als die Fülle der Zeiten
gekommen ist, den heiligen Engel Gabriel zu unserer Herrin.“ (EB 102).

Das heißt, dass das Heilswerk in den Exerzitien nicht nur in Bezug auf
Christus erwogen wird, sondern auch auf den Vater und auf den Geist inso-
fern, als alle drei göttlichen Personen an der Verwirklichung des menschli-
chen Heils beteiligt sind. Das Mysterium der Erlösung stellt sich so als
Ausdruck und Frucht des ganzen trinitarischen Seins Gottes dar. Darin
stimmt Ignatius mit der „Vita Christi“ des Kartäusers Ludolf von Sachsen
(†1377) überein, die für seine Bekehrung so wichtig war und aus der er vie-
le Stellen exzerpiert hat (vgl. BP 5.11), sowie dem „Sentenzenwerk“ des
Petrus Lombardus (†1160), das er von seiner theologischen Ausbildung
her kannte.10 Diese zwei Werke stellen für uns also einen den Exerzitien
sehr nahen, spirituellen und theologischen Kontext dar und werden daher
die Texte sein, auf die wir wiederholt zurückkommen werden, um unsere
Interpretation besser zu begründen. Beide sprechen von der Mission der In-
karnation. Diese ist nicht allein Werk des Sohnes, sondern auch Werk des
Vaters und des Geistes. Jede Person in Gott übt darin ihre eigene Rolle aus.
Wie in allen Dingen ist es der Vater, bei dem die Initiative liegt, denn der
Sohn empfängt alles vom Vater: Sein und Sendung. Ohne das Handeln der
zweiten Person bliebe der trinitarische Heilsplan unausgeführt und könnte
daher den Menschen nicht wirksam retten. Die Initiative des Vaters, ausge-

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 263

10 Die Sententiae in IV libris distinctae des Petrus Lombardus sammeln und erörtern Väter-
stellen (patrum sententiae) zu wichtigen theologischen Problemen. Buch I behandelt Gott und
die Trinität, Buch II die sichtbare und die unsichtbare Schöpfung, den Menschen und seinen
Sündenfall, Buch III widmet sich der Christologie und der Erlösung, Buch IV den Sakramen-
ten und der Eschatologie. Petrus verfasste sein Werk in der Absicht, die verwirrende Vielfalt
theologischer Schulschriften durch eine geschlossene Stoffsammlung zu ersetzen. Seine
Schrift war bis in die Zeit Luthers das wichtigste theologische Lehrwerk; vgl. L. Hödl, Art. P.
Lombardus, in: Lexikon des Mittelalters 6 (1993), 1977f. u. R. Imbach/Th. Ricklin, Art. Sen-
tenzenkommentare, in: aaO., 7 (1995), 1767–1769; vgl. ferner R. García Mateo, Influsso me-
dievale e rinascimentale nella formazione e nel contenuto degli Esercizi ignaziani, in: H. Al-
phonso (Hrsg.), Gli Esercizi Spirituali di sant’Ignazio. Linguistica – Storia – Spiritualità.
Rom 1998, 35–42.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 263



führt vom Sohn, wird ihrerseits wirksam durch die Liebe des Heiligen
Geistes.11

Petrus Lombardus folgend,12 diskutiert auch Thomas von Aquin das Pro-
blem der Zuschreibung der Inkarnation zum Geist; auch wenn er das Prinzip
verteidigt, dass es die gesamte Trinität ist, in welcher der Ursprung des In-
karnationsereignisses liegt, so verbietet es Thomas doch nicht zu denken,
dass sich in dieser gemeinsamen göttlichen Handlung etwas dem Geist Ei-
genes erweisen könnte, und zwar die universale Dimension der Inkarnati-
on.13 Das würde in den Exerzitien der planetarischen Vision der Inkarnation
entsprechen als einem Ereignis, das bei der Vollendung der Heilsgeschichte
stattfindet. Da die Fülle der Zeiten gekommen ist – ein Ausdruck, der in en-
gem Bezug zu Galater 4,4 steht14 –, tritt der Zeitpunkt ein, der von Ewigkeit
her für die messianische Zeit festgelegt ist, Zeitalter der endgültigen und
letzten Reife, das der Geschichte einen neuen Heilsanfang bringt: Gott
sandte seinen Sohn, geboren von einer Frau. In den Exerzitien heißt es je-
doch, dass der Engel Gabriel zu unserer Herrin gesandt wurde; auf diese
Weise wird Gal 4,4 mit Lk 1,26–38 verbunden, einer Stelle, die in der Auf-

Rogelio García Mateo 264

11 Mit Augustinus, Ambrosius und Petrus Lombardus argumentierend sagt Ludolf von Sach-
sen: „Und auch wenn diese unsagbare Empfängnis zelebriert wurde durch die Unternehmung
der gesamten Trinität, weil ihre Werke allen drei Personen gemein sind; besonders wird die-
ses Werk dem Heiligen Geist zuerkannt, aus vielen Vernunftgründen. Der erste ist, nach dem
heiligen Augustinus, damit klar gemacht werde, dass es ein Werk ist, das aus der Gnade Got-
tes hervorgeht, ohne unsere Verdienste .. . Der zweite ist, nach dem, was der heilige Ambro-
sius sagt, wegen der Tugend der Unternehmung, weil Christus durch den Heiligen Geist emp-
fangen wurde, und diesem Geist alle Werke der Güte und der Frömmigkeit zuerkannt werden.
Der dritte ist, nach dem Sentenzenmeister, wegen des Aufweises der sehr exzellenten Liebe,
die dem Heiligen Geist zu eigen ist, und damit es offensichtlich sei, dass der Sohn Gottes
Mensch wurde aus unsagbarer Liebe, und dass Gott aus dieser Liebe die Welt so liebte, dass
er uns seinen eingeborenen Sohn gab“. (Vita Christi Cartujano I 5,9). Ignatius hat nicht das
lateinische Original der „Vita Christi“ gelesen, sondern die spanische Übersetzung von Am-
brosio Montesino, aus der hier und im Folgenden zitiert wird: Vita Christi Cartuxano. Ro-
mançado por Fray Ambrosio Montesino. Alcalá 1502. Eine Auswahl bietet R. García Mateo,
El mistero de la vida de Cristo en los „Ejercicios“ ignacianos y en el „Vita Christi Cartuja-
no“. Antología de textos. Madrid 2002.
12 Vgl. Sententiarum libri quattuor, III, d. 4 (PL 192,763).
13 Vgl. Thomas von Aquin, Scriptum super libros Sententiarum, III, d. 4; dazu M. Bordoni, La
Cristologia nell’orizzonte dello Spirito. Brescia 1995, 217: „Nun, das Werk der Gnade als
Liebe wird dem Heiligen Geist zuerkannt, dem jegliches Werk der Gnade zuerkannt wird.
Diese hebt einerseits eine dispositive Wirkursächlichkeit hervor und andererseits eine von der
Gnade der Menschwerdung in der Menschheit Jesu erzeugte Wirklichkeit. In beiden Fällen
unterstreicht, wie ich bereits sagte, das Wirken des Heiligen Geistes die universalen Dimen-
sionen der Inkarnation, sei es als ‚Ereignis‘ bei der Vollendung der Geschichte der Schöp-
fung, sei es als Ereignis, durch das das Mysterium des Mystischen Leibes Christi vorwegge-
nommen wird.“
14 Hier ist zu unterstreichen, dass Ignatius eine eingehende Kenntnis der paulinischen Schrif-
ten besaß; vgl. R. García Mateo, San Ignacio de Loyola y San Pablo, in: Gregorianum 78
(1977), 523–544.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 264



listung der Mysterien des Lebens Christi explizit angegeben ist (vgl. EB
262). 

In diesem Abschnitt des Evangeliums wird das Eingreifen des Geistes
bei der Inkarnation besonders hervorgehoben. „Der Heilige Geist wird auf
dich herabkommen und die Kraft des Höchsten wird dich überschatten;
deshalb wird auch das Heilige, das geboren wird, Sohn Gottes genannt
werden.“ (Lk 1,35). Durch den Heiligen Geist fängt ein Mensch an zu le-
ben, der der Sohn Gottes ist. Wir stehen tatsächlich vor dem Mysterium ei-
nes neuen Anfangs, einer Neuschöpfung (vgl. 2 Kor 5,16–19; Gal 6,15). In
diesem Sinn versteht man wahrhaft, warum im Zweiten Punkt der Be-
trachtung über die Inkarnation die göttlichen Personen sagen: „Lasst uns
die Erlösung des Menschengeschlechts wirken“ (EB 107) – in klarem Be-
zug zur Erschaffung des ersten Menschen in Gen 1,26: „Und Gott sprach:
Lasst uns den Menschen machen nach unserem Bild und uns gleich.“ Die-
se Vision der Inkarnation als Anfang einer neuen Menschheit bestätigt
sich noch mehr, wenn in demselben Zweiten Punkt zum „Lasst uns die Er-
lösung des Menschengeschlechts wirken“, das „Hören“ auf dasjenige an-
gefügt wird, „was der Engel und unsere Herrin sagen“; sie sprechen eben
darüber, wie der Anfang der Neuschöpfung sein wird: „Der Heilige Geist
wird auf dich herabkommen ...“

Derselbe Geist Gottes, der bei der Erschaffung der Welt (vgl. Gen 1,2)
und des ersten Menschen (vgl. Gen 2,7) zugegen war, prägt die Geschich-
te der neuen Menschheit, des neuen Adam. Tatsächlich ist es der Geist des
Vaters und des Sohnes, der am Anfang der Fülle der Zeiten steht, am An-
fang des Christus-Mysteriums.

Diese Reflexion scheint mir gut die Verbindung deutlich zu machen, die
die Exerzitien – in Übereinstimmung mit Petrus Lombardus und Thomas –
zwischen dem trinitarischen Mysterium und der Inkarnation feststellen. Das
wird noch einmal bestätigt in den Exercitia Magistri Ioannis, einem unvoll-
ständigen Kommentar zu den Exerzitien, der unter der Leitung des Ignatius
erstellt und von ihm selbst mit einigen Korrekturen versehen wurde. In die-
sem Text wird beim Zwiegespräch ein Gebet zur Trinität vorgeschlagen, in
dem von der Erschaffung der Welt ausgegangen wird: 

„O heiligste Dreifaltigkeit, die du den Menschen aus deiner höchsten Güte nach deinem Bild
und dir gleich erschaffen hast, damit er die ewige Glückseligkeit erlange, und den du, als er
gefallen und aufgrund der freien Entscheidung seines Willens verloren und dem Tod und der
immerwährenden Verdammung verfallen war, von neuem aufgerichtet, wiederhergestellt und
wiederbelebt hast, indem das heiligste Wort, Gottes, des Vaters eingeborener Sohn, in die
Welt gesandt wurde, damit er aus unserer verdorbenen Natur unbeflecktes Fleisch annehme
‚dem Menschen gleich geworden und (auch) der Gestalt nach ein Mensch‘ .. .“15

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 265

15 „O beatissima Trinitas, quae hominem ex maxima tua bonitate ad imaginem et similitudi-
nem tuam creasti, ut aeterna foelicitate potiretur, et eundem lapsum ac libero suevoluntatis

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 265



Es gibt also keinen Zweifel daran, dass in den Exerzitien die Inkarnation in
ihrer vollen theologischen Bedeutung erwogen wird als ein neuer und au-
ßergewöhnlicher schöpferischer Akt, der den ursprünglichen göttlichen
Plan offenbart und erfüllt, als trinitarisches und geschichtliches Ereignis.
Der Prozess der Inkarnation betrifft aber nicht allein den zeitlichen Moment
der personalen (hypostatischen) Union mit einer menschlichen Natur – rea-
lisiert in seiner Empfängnis –, sondern auch das geschichtliche Werden sei-
ner menschlichen Existenz, in der Jesus – wie die Kindheitsmysterien auf-
zeigen – wirklich die vielfältigen und unterschiedlichen menschlichen Ent-
wicklungsstadien von der Geburt an durchläuft: die Beschneidung (EB
266), die Darstellung Jesu im Tempel (EB 268), die Flucht nach Ägypten
und die Rückkehr (EB 269.270), die Wallfahrt zum Tempel (EB 272), das öf-
fentliche Leben bis zu seinem Tod. In diesem zeitlichen Prozess der Inkar-
nation erweist sich der Geist selbst als im Leben Jesu wirkend, vor allem am
Beginn seines öffentlichen Wirkens, im Moment der Taufe.

Für den Fünften Tag der Zweiten Woche der Exerzitien wird – den Myste-
rien des Lebens Jesu folgend – zur Betrachtung des „Weggangs Christi von
Nazareth zum Jordanfluss, und wie er getauft wurde“ (EB 158) angeleitet;
dabei wird Mt 3,16f. angeführt: „Der Heilige Geist kam, und die Stimme des
Vaters vom Himmel, die bekräftigte: ‚Dieser ist mein geliebter Sohn, dessen
ich sehr zufrieden bin.‘“ (EB 273,3). In einer anschließenden Bemerkung
heißt es: „Diese Betrachtung wird einmal um Mitternacht und ein weiteres
Mal am Morgen gemacht werden, und zwei Wiederholungen über sie zur
Zeit der Messe und der Vesper, und vor dem Abendessen (auf sie) die fünf
Sinne anwenden.“ (EB 159). Dies drückt die Wichtigkeit dieser Betrachtung
aus.

In der Taufe Jesu offenbart sich klar, dass er eingesetzt ist als der verhei-
ßene Erwählte Gottes, auf dem sich der Heilige Geist niederlässt. Jesus, der
doch den Geist von seiner Empfängnis an besaß, hatte bis dahin keine
„pneumatische“ Existenz zu erkennen gegeben. Jetzt – mit der Taufe – wird
Jesus als Messias, das heißt als mit dem Geist Gesalbter erwiesen. Der Täu-
fer fühlt sich unwürdig ihn zu taufen, aber Jesus antwortet: „Tu dies für
jetzt, denn so ist es nötig, dass wir die ganze Gerechtigkeit erfüllen.“ (EB
273,2). Jesus drückt seine beispiellose Bereitschaft aus, den Willen des Va-
ters zu erfüllen als Sohn, „dessen“ der Vater „sehr zufrieden“ ist. Die Be-
schreibung der Taufe nach Matthäus, die in den Exerzitien ausgewählt ist,

Rogelio García Mateo 266

arbitrio perditum, et morti ac perpetuae damnationi obnoxium denuo erexisti, reparasti, vivi-
ficasti, misso in mundum sacratissimo Verbo, unigenito Dei Patris Filio, qui ex corrupta nos-
tra natura inmaculatam carnem assumeret, ‚in similitudinem homini[s] factus et habitu inven-
tus ut homo‘ .. .“ (MI Ex., 575).

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 266



weist auf den Geist hin, der auf Je-
sus herabkommt. Dieses Ereignis
am Anfang seines öffentlichen Le-
bens bedeutet nicht einfach die Er-
füllung der alten Verheißungen
(Jes 11,1–5; 42,1–4; 61,1–3). Im
Wort des Vaters heißt es nicht:
„Ich erwähle dich als Messias“,
sondern: „Dies ist mein geliebter
Sohn“. In Jesus, dem mit Heiligem
Geist Gesalbten schlechthin, wer-
den die messianischen Erwartun-
gen erfüllt und in überragender
Weise überschritten.

Die synoptische Tradition be-
richtet, wie Jesus nach der Taufe
vom Geist in die Wüste geführt
wird. Ebenso in den Exerzitien.
„Der sechste Tag: Betrachtung,
wie Christus, unser Herr, vom Jor-
danfluss in die Wüste ging, ein-
schließlich.“ (EB 161); und es wird Lk 4,1–13 angeführt (vgl. EB 274), wo
es heißt: „Jesus aber, voll Heiligen Geistes, verließ den Jordan und wurde
vom Geist in die Wüste geführt, wo er vierzig Tage lang versucht wurde.“

Warum aber führt der Geist sogar in die Wüste? In der „Vita Christi“ des
Ludolf von Sachsen heißt es: „Denn die, welche der Heilige Geist mit seinen
Gaben erfüllt, die sendet er sodann zu kämpfen, und er gibt ihnen Stärke;
und deswegen wollte er in die Wüste geführt werden, die der Ort der
Schlacht und der Rauheiten ist“. Aber nicht nur aus einem asketischen Mo-
tiv heraus. Ludolf fügt hinzu: „Denn Adam, der im Paradies Überfluss an
Wonnen hatte, wurde von den irreführenden Schmeicheleien Evas besiegt;
und ebenso wollte Christus versucht sein, denn indem er seine Versuchun-
gen überwand, gab er uns Macht, die unsrigen zu besiegen.“16

Hier finden wir neuerlich das pneumatische Motiv: In der Wüste ist
Christus der gesalbte Adam, der Sohn und der Knecht Gottes. Der erste
Adam, der vom bösen Geist versucht worden war, wurde aus dem Paradies
in die Wüste gejagt, der zweite Adam hingegen siegt – voll des Heiligen
Geistes – über Satan und kehrt aus der Wüste ins Paradies zurück: „Die En-
gel kamen und dienten ihm.“ (EB 274,3). Jesus beginnt das öffentliche Le-

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 267

16 Vita Christi Cartujano (Anm. 11) I 22,1.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 267



ben unter dem Zeichen einer Niederlage Satans, der Wurzel des Bösen, der
„von ihm wich für eine gewisse Zeit“ (Lk 4,13). Und während der Dämon
sich von Jesus entfernt, „kommen die Engel und dienen ihm“ (Mt 4,11). Je-
sus ist Herr über die Geister. Wie der Vater ist er auch Herr über die Winde.
„Er gebot den Winden und dem Meer, dass sie aufhören sollten. Und da sie
aufhörten, beruhigte sich das Meer; worüber sich die Menschen wunderten
und sagten: „Wer ist dieser, dem der Wind und das Meer gehorchen?“ (EB
279,3). Ein Duell, eine Spannung bricht los zwischen dem Geist Christi und
dem Geist Luzifers – wie die bekannte Meditation der zwei Banner (vgl. EB
136–147) zeigt –, die in der Stunde der Passion ihren Höhepunkt erreichen
wird.

Im Licht dieser Elemente können wir bereits feststellen, dass die Christo-
zentrik der Exerzitien – weit davon entfernt, in einen Christomonismus zu
verfallen – sich dessen bewusst ist, dass in Jesus Christus als der personalen
Präsenz des göttlichen Wortes der Vater gegenwärtig ist, und zwar in Einheit
mit dem Geist. Der Geist vergegenwärtigt sich in der menschlichen Existenz
Christi personal als der, in dem das inkarnierte Wort menschlich existiert
und lebt in Gemeinschaft mit dem Vater. Das wird bestätigt im Ereignis der
Verklärung, auf das auch in den Exerzitien unter Verweis auf Mt 17,1–13
Bezug benommen wird (vgl. EB 284). Von den Details absehend, unter-
streicht Ignatius den trinitarischen Aspekt, der in der Taufe offenbart ist:
„Das ist mein geliebter Sohn, hört auf ihn.“ (EB 284,3).17 Das Kreuz wird
angekündigt, aber schon verbunden mit der Herrlichkeit der Auferstehung.

Der Geist beim Tod und bei der Auferstehung Christi

Jesus weiß, dass er dem Weg des väterlichen Willens folgt, der über das
Kreuz in seine Herrlichkeit führt. Das wird in besonderer Weise in der Rede

Rogelio García Mateo 268

17 Ludolf von Sachsen hebt auch die Beziehung zwischen der Taufe Jesu und seiner Verklä-
rung hervor: „Schon in der Taufe Jesu zeigte sich die Unternehmung der Trinität, denn dort
zeigte sich der menschgewordene Sohn, und der Heilige Geist erschien in der Form einer Tau-
be, und der Vater wurde offenkundig in der himmlischen Stimme. Und in ähnlicher Weise er-
schien bei der Verklärung – die Sakrament und Sinnbild der zweiten Erneuerung ist, welche
die allgemeine Auferstehung ist – die Trinität in dieser Weise: der Vater erschien in der Stim-
me, der Sohn im Fleische und der Heilige Geist in der Wolke .. . Damit es also gewiss sei, dass
dieser Tröstergeist in der Taufe den Seelen unablässig die Unschuld gibt und eingießt, war es
eine angebrachte Sache, dass dieser sich zu erkennen gibt durch die Taube, die ein Vogel der
Einfachheit und ohne Feindseligkeit ist. Und da in der Auferstehung dieser selbe Geist uns
Klarheit und Kühlung geben wird, war es eine vernünftige Sache, dass er in dieser Verklärung
sich bekundet in der Gestalt der Wolke, wegen der Kühlung und des Glanzes, der von ihr aus-
strömt, zum Zeichen dafür, dass in der Auferstehung alle Gerechten erstrahlen werden.“
(aaO., II 3,7). 

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 268



nach dem Letzten Abendmahl (vgl. Joh 14–17) ausgedrückt, auf die in den
Exerzitien am Anfang der Dritten Woche hingewiesen wird: „Die erste Hin-
führung ist: Die Geschichte heranziehen, die hier ist: Wie Christus, unser
Herr, von Bethanien aus zwei Jünger nach Jerusalem sandte, um das Abend-
mahl vorzubereiten, und danach selbst dazu hinging mit den anderen Jün-
gern; und wie er, nachdem er das Osterlamm gegessen und Mahl gehalten
hatte, ihnen die Füße wusch und seinen Jüngern seinen heiligsten Leib und
sein kostbares Blut gab und ihnen eine Rede hielt“ (EB 191). In dieser Rede
verabschiedet sich Jesus von seinen Jüngern. Sie sind erschüttert von der
unvermuteten Ankündigung seines Weggangs. Jesus kündigt an, dass er nur
mehr kurze Zeit bei ihnen bleiben werde. Allerdings werde er sogleich zu
den Seinen zurückkehren (Joh 14,18), nicht erst im Moment der österlichen
Erscheinungen, sondern in einer neuen, „geistlichen“ Präsenz – also im
Geist – und daher in einer innerlichen, ja noch realeren Präsenz als der his-
torischen. Und das werde das Werk des Heiligen Geistes, des „anderen Trös-
ters“ sein (14,16), der bei seinen Jüngern das Werk Jesu weiterführen wer-
de. Der Vater werde ihnen den Tröster auf Jesu Bitten und in seinem Namen
senden (14,16.26). Christus selbst werde ihnen vom Vater aus den Geist sen-
den, der für immer bei ihnen bleiben werde, das heißt bis zum Ende der Zei-
ten. Der Geist werde keine neue Lehre geben, er werde die Jünger zur voll-
ständigen Wahrheit führen, denn nicht aus sich selbst werde er reden, son-
dern ein tieferes Verständnis des Mysteriums Christi geben (16,12–15). Je-
sus werde gegenwärtig sein gerade durch seinen Geist.

Nach dieser Abschiedsrede fahren die Exerzitien – der Erzählung des
Evangeliums von der Passion folgend – fort: „Der Herr begab sich, nachdem
das Abendmahl beendet und der Hymnus gesungen war, mit seinen Jüngern
zum Ölberg … (…).Vom heiligen Petrus, dem heiligen Jakobus und dem
heiligen Johannes begleitet, betete er dreimal zum Herrn, indem er sagte:
Vater, wenn es geschehen kann, gehe dieser Kelch an mir vorbei; jedoch soll
nicht mein Wille getan werden, sondern der deine.“ (EB 290,1f.). Sein Tod
am Kreuz ist – wie sein Leben – vollkommener Gehorsam gegenüber dem
Willen Gottes (vgl. EB 95.135.272), Zur-Fülle-Bringen seiner Hingabe an
den Vater: „Es ist vollbracht; er sagte: Vater, in deine Hände empfehle ich
meinen Geist.“ (EB 297,1). 

In der Stunde des Todes übergibt Jesus den Geist. Der in den Exerzitien
zur Kreuzigung und zum Tod Jesu ausgewählte Text ist vor allem Joh 19,23–
37. Jesus übergibt den Geist, und der Geist fließt aus seiner Seite hervor:
„Nachdem seine Seite mit einer Lanze verwundet worden war, floss Wasser
und Blut hervor.“ (EB 297,3). Dieses Mysterium hat in der „Vita Christi“
Ludolfs – der patristischen Tradition folgend – eine sakramentale Inter-
pretation: „Von diesen Flüssigkeiten (Wasser und Blut) haben die Sakra-

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 269

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 269



mente der Kirche Wirksamkeit und Kraft. Und dies geschah zum Zeichen,
dass wir durch die Passion Christi die vollkommene Reinigung von den
Befleckungen durch unsere Sünden erlangen. Die Reinigung von den Sün-
den erlangen wir durch die Kraft des Blutes, das Preis unserer Erlösung ist,
wie der Heilige Petrus sagt: Ihr seid nicht mit vergänglichem  Gold oder
Silber erlöst worden, sondern mit dem kostbaren Blut des Sohnes Gottes
(1 Petr 1,18). Und wir sind gereinigt von den Befleckungen – das heißt von
der Spur und Schuld, die bleibt, nachdem die Sünde geschehen ist – durch
das Wasser, welches das Reinigungsbad unserer Erneuerung und unserer
Neugeburt ist, wie der Prophet sagt: Ich werde reines Wasser über euch aus-
gießen und ihr werdet gereinigt werden von all euren Unreinheiten (Ez
36,25–26)“.18

Diese Perspektive ist – da sie sakramental ist – pneumatologisch. Das
Hervorquellen des Wassers – Zeichen der Reinigung durch den Geist – un-
terstreicht die belebende Kraft des Sterbens Christi. Nun ist wahrhaft „alles
erfüllt“, verwirklicht sich alles in Fülle – auch die Verheißung, dass aus sei-
nem Inneren Ströme lebendigen Wassers fließen werden, das ist: der Geist
(vgl. Joh 7,37–39). Hervorzuheben ist auch der Parallelismus, der zwischen
Taufe und Kreuzigung besteht: Dort war es der Täufer, der die Taube gese-
hen und Zeugnis abgelegt hatte; hier sind es der Lieblingsjünger und die
Mutter Jesu (vgl. EB 297), die die Durchbohrung der Seite Jesu sehen und
Zeugnis geben; sei es die Taube, die auf Jesus „bleibt“, sei es der letzte
Atemzug Jesu, der seinen Geist übergibt, sei es das Wasser, das aus seiner
durchbohrten Seite „hervorquillt“: Sie alle beziehen sich auf die Gabe des
Geistes.

Die Auferstehung Jesu ist der einzigartige Augenblick der Ankunft des
Geistes, der sich schon bei der Kreuzeshingabe zeigt. Der Auferstandene
besitzt den Geist in Fülle und ist nun erhöht, um ihn denen mitzuteilen, die
ihm angehören. Am Ostertag erschien der Auferstandene seinen Jüngern,
„hauchte sie an und sagte: ‚Empfangt den Heiligen Geist.‘“ (Joh 20,20).
Dieses Ereignis, das heute von den Exegeten als das johanneische Pfingsten
angesehen wird, finden wir in den Exerzitien zeitlich dort, wo die sechste
Erscheinung des Auferstandenen betrachtet wird (vgl. EB 304). 

Und wieder ist es die „Vita Christi“ Ludolfs, die uns den Ignatius am
nächsten stehenden Kontext bietet, um sagen zu können, wie er dieses Er-
eignis interpretiert. Ludolf schreibt: „Beachte, dass durch einen Hauch oder
Wind unser Erlöser den Jüngern den Heiligen Geist mitteilte, um zu zeigen,
dass er selbst es war, der in das Antlitz des Menschen zuerst den Atem der
vernünftigen und rationalen Seele hauchte, welche die natürliche Wesens-

Rogelio García Mateo 270

18 AaO., II 64,7.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 270



form und das Leben des menschlichen Körpers ist, und dass er ihnen den
Geist auch auf diese Weise gab, um zu zeigen, dass derselbe Geist in glei-
cher Weise aus ihm hervorgeht, wie er aus dem Vater hervorgeht, und dass
es nicht der Geist des Vaters allein ist, sondern dass es auch sein Geist ist“19.
Es handelt sich also um den Geist, der an die erste Erschaffung des Men-
schen erinnert (vgl. Gen 2,7). Jesus haucht seine Jünger an und macht damit
deutlich, dass er mit diesem Lebenshauch, welcher der Geist ist, eine Neu-
schöpfung eröffnet; und so offenbart sich zugleich, wie der Geist aus dem
Vater und aus dem Sohn hervorgeht.

Mit diesem Hauch – Zeichen der Geistgabe – belebt der Auferstandene in
den Jüngern den Osterglauben von neuem. Der Abschnitt vom ungläubigen
Thomas (vgl. Joh 29,24–29), den Ignatius im Anschluss gewählt hat (vgl.
EB 305), zeigt, wie der Auferstandene in der Kraft des Heiligen Geistes die
Jünger zu wahrhaft gläubigen Menschen macht und sie dazu befähigt, ihre
apostolische Sendung anzunehmen, wie die Neunte Erscheinung mit dem
Abschnitt aus Mt 28,16–20 zeigt: „Er sandte sie in die ganze Welt, zu predi-
gen, indem er sagte: Geht und lehrt alle Völker, indem ihr sie tauft im Na-
men des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.“ (EB 307).

Der Geist ist nicht nur zu Pfingsten gekommen. Der Geist von Pfingsten
ist der Geist, der schon vorher gewirkt hat in den Ereignissen des Lebens
Christi von seiner Inkarnation an. Während seines irdischen Lebens er-
scheint Jesus mehr als vom Geist Bewegter und als Zeuge des Geistes. Mit
seinem Tod und seiner Auferstehung ist Christus dann voll des „Pneumas“
und wird so zum Spender des Geistes, der aus dem Vater hervorgeht. Gera-
de die einseitige Konzentration des Heilswirkens des Geistes auf das
Pfingstereignis hat dazu geführt, seine Präsenz in der Christozentrik der
Exerzitien nicht ausreichend zu sehen.

Es ist noch hervorzuheben, dass die Exerzitien erwähnen, der Auferstan-
dene habe einen besonderen Leib, da er den Jüngern „bei geschlossenen Tü-
ren“ erschien (EB 304,2). Es handelt sich demnach um einen pneumatischen
Leib, um eine Präsenz des Geistes. Die Verwirklichung seiner Präsenz
drückt sich aus im „Trösteramt, das Christus, unser Herr, ausübt … wie
Freunde einander zu trösten pflegen“ (EB 224). Die Aufgabe des Auferstan-
denen ist es, Tränen zu trocknen, als erste seine Mutter zu trösten (vgl. EB
219), dann die Frauen – besonders Maria Magdalena (vgl. EB 300.301) –
und die Jünger (vgl. EB 302.303). Die Übungen zu den Erscheinungen des
Auferstandenen betrachten ihn gerade gemäß dem „Amt des Trösters“ für
die Seinen wie einen Freund mit seinen Freunden.

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 271

19 AaO., II 77,7.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 271



Es handelt sich um die Liebe, die der Tröstung entspringt, die man nach
Ignatius erfährt, „wenn in der Seele irgendeine innere Regung verursacht
wird, mit welcher die Seele dazu gelangt, sich zu entflammen in der Liebe
ihres Schöpfers und Herrn“ (EB 316). Es besteht kein Zweifel darüber, dass
in all dem vom Wirken des Heiligen Geistes gesprochen wird, der sich er-
fahrbar macht als tröstende Liebe, als Paraklet. „Möge es“, schrieb Ignatius
an Isabel de Vega, „dem Heiligsten Geist und wahren Tröster der Gläubigen
gefallen, Euer Gnaden zu trösten mit dem reichen Einfließen seiner Gnade“
(Brief vom 12. April 1550; MI Epp. III, 18; Nr. 1146). In diesem Sinn wird
die Tröstung ebenso Christus wie dem Heiligen Geist zugeschrieben. Das
Trösteramt des Auferstandenen ist also bereits das Trösten des Geistes, der
zu Pfingsten das durch Christus verwirklichte Heilswerk umsetzen wird.

Man darf allerdings nicht vergessen, dass die Beziehung Christus-Geist,
die in den Exerzitien umrissen wird, nicht rein dyadisch, sondern immer tri-
nitarisch ist. Das Zwiegespräch, das sich am Ende fast jeder Übung findet,
besonders das dreifache Zwiegespräch, ist immer an den Vater gerichtet –
durch den Sohn, im Geist und mit der Fürsprache „unserer Herrin“.20 Im
Geistlichen Tagebuch finden wir häufig diese Art zu beten: „indem ich zu
unserer Herrin betete, danach zum Sohn und zum Vater, auf dass er mir sei-
nen Geist gebe, um zu überlegen und um zu unterscheiden“ (11. Februar
1544). Hier ist auch zu unterstreichen, dass die Unterscheidung explizit als
eine dem Heiligen Geist eigene Tätigkeit gesehen wird, wie wir noch zeigen
werden. Die trinitarische Dimension findet sich außerdem implizit in der
Betrachtung zur Erlangung der Liebe, die als Abschlussübung den gesam-
ten Exerzitienprozess zusammenfasst und vor allem in affektiver Weise ver-
tieft.

In deren Erstem Punkt werden zusammenfassend die „empfangenen
Wohltaten von Erschaffung, Erlösung und besonderen Gaben“ (EB 234) be-
trachtet, was ein klarer Bezug auf das Heilswerk der gesamten Trinität ist,
die „sich mir zu geben wünscht“; auf diese Weise wird die eschatologische
Dimension ihres Sich-Gebens aufgezeigt. Im Zweiten Punkt heißt es:
„schauen, wie Gott in den Geschöpfen wohnt, in den Elementen, indem er
Sein gibt; in den Pflanzen, indem er belebt …; ebenso, indem er mich zu ei-
nem Tempel macht, da ich zum Gleichnis und Bild seiner göttlichen Majes-
tät geschaffen bin.“ (EB 235). Dies ist aber gerade das Wirken, das den Va-
ter im Werk der Erschaffung der Welt charakterisiert, während das, was im
folgenden Dritten Punkt gesagt wird – „erwägen, wie Gott sich abmüht und
müht für mich in allen geschaffenen Dingen“ –, sich eher auf das Wirken des

Rogelio García Mateo 272

20 Vgl. P. de Leturia, Libros de Horas, Anima Christi y Ejercicios Espirituales de San Igna-
cio, in: Ders., Estudios Ignacianos, Bd. 2. Rom 1957, 128f.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 272



Sohnes bezieht. Das Leben Christi ist ein Leben so vieler Anstrengungen
(vgl. EB 116), wie schon der Ewige König zu Beginn der Zweiten Woche be-
stätigt: „Wer mit mir kommen will, muss sich mit mir mühen“ (EB 95). In
der Dritten Woche finden sich Mühen gemeinsam mit Anstrengung und Lei-
den (EB 206) genannt. Nun wird das Verb „arbeiten“ hinzugefügt (EB 236)
und mit einem lateinischen Satz erklärt: habet se ad modum laborantis („er
verhält sich in der Weise eines Arbeitenden“), was klar in Bezug steht zu Joh
5,17: „Mein Vater wirkt bis jetzt, und ich wirke auch“. Der Dritte Punkt sagt
also nicht viel mehr als der zweite, bietet aber eine Besonderheit: Die Mit-
teilung Gottes schließt Tätigkeit und Mühe ein. Damit soll das erlösende
Wirken Christi in der Erschaffung der Welt unterstrichen werden.

Der Vierte Punkt greift die Erschaffung der Welt neuerlich auf, aber in ei-
nem anderen Sinn: „Schauen, wie alle Güter und Gaben von oben herabstei-
gen/abstammen, so wie meine bemessene Kraft von der höchsten und un-
endlichen von oben, und so Gerechtigkeit, Güte, Frömmigkeit, Barmherzig-
keit, etc.; so wie von der Sonne die Strahlen herabsteigen/abstammen, von
der Quelle die Wasser, etc.“ (EB 237). Das Wort „herabsteigen/abstammen“
erinnert ebenso wie „von oben“ sofort an die Erleuchtung, die Ignatius an
den Wassern des Flusses Cardoner hatte. Andererseits sind diese Bilder ein
vom Neuen Testament her bekanntes Motiv. Im Jakobusbrief heißt es: „Jede
gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk ist von oben herabkommend,
vom Vater der Lichter“ (Jak 1,17). Weiters wird – Augustinus folgend – im
Sentenzenwerk des Petrus Lombardus bekräftigt, dass Gott nur Einer ist:
der Vater, von dem alles seinen Ursprung hat, und ein einziger eingeborener
Sohn, durch den alles geschaffen wurde, und ein einziger Geist, die Gabe, in
allem.21 Es ist folglich der Geist, der, da er aus dem Vater und aus dem Sohn
hervorgeht, von oben herabsteigt als Gabe Gottes und die Schöpfung – be-
sonders den Menschen – heiligt mit seinen Gaben: „Gerechtigkeit, Güte,
Frömmigkeit, Barmherzigkeit etc.“ (EB 237).

Die Kirche, Werk und Pädagogik des Geistes

Nur der Sohn hat sich inkarniert; der Vater und der Geist sind an der Inkar-
nation beteiligt, wie wir zuvor gesehen haben. Wenn also die Erschaffung
der Welt (als Werk der ganzen Trinität) das Proprium des Vaters und die Er-
lösung das des Sohnes ist, so ist es der eigentümliche Beitrag des Geistes,
das Erlösungswerk in Gang zu setzen. Was Christus einmal für das allge-

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 273

21 Vgl. Sententiarum libri quattuor, I, d. 18 (PL 192, 569–573); s. auch Sth. I, q. 37 (Geist-Lie-
be) u. q. 38 (Geist-Gabe).

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 273



meine Heil verwirklicht hat, muss im Laufe der Jahrhunderte in allen völlig
verwirklicht werden. Das geschieht durch den Geist, der aus dem einmali-
gen Ereignis Christi eine andauernde Aktualität macht. „Nachdem er über
einen Zeitraum von vierzig Tagen hindurch den Aposteln erschienen war
und viele Beweise und Zeichen gegeben und vom Reich Gottes gesprochen
hatte, gebot er ihnen, in Jerusalem den verheißenen Heiligen Geist zu er-
warten.“ (EB 312,1). Wie man sieht, ist Pfingsten als sichtbare und feierli-
che Manifestation des Geistes in den Exerzitien nicht vergessen, wird je-
doch in das Ostermysterium integriert – so wie es in den frühen Zeiten der
Kirche immer gefeiert und in der Liturgiereform hervorgehoben wurde, ins-
besondere in der Präfation von Pfingsten, wo es heißt: „Heute hast Du das
österliche Heilswerk vollendet“. 

Tatsächlich bittet Christus bei seiner Himmelfahrt den Vater, den Geist zu
senden. So ist die Himmelfahrt zuinnerst vereint mit Pfingsten als der Epi-
klese schlechthin. Der Heilige Geist kommt in Person, und die Kirche wird
geboren. Deshalb sind es in den Exerzitien gerade die Regeln für das rechte
Gespür in der Kirche, in denen das eigentliche Wirken des Geistes aufscheint
– immer jedoch vereint mit dem Wirken Christi, „indem wir glauben, dass
zwischen Christus, unserem Herrn, dem Bräutigam, und der Kirche, seiner
Braut, es derselbe Geist ist, der uns lenkt und leitet zum Heil unserer Seelen.
Denn durch denselben Geist und unseren Herrn, der die Zehn Gebote gab,
wird auch unsere heilige Mutter Kirche geleitet und gelenkt.“ (EB 365).

Wir finden uns also vor einer besonderen Situation wieder: Einerseits be-
stimmt sich der Gläubige – in freier Entscheidung – in Abhängigkeit von ei-
ner objektiven Offenbarung Christi, die von der Kirche überliefert ist; ande-
rerseits wirkt der Geist im Gläubigen durch Eingebungen und innere Re-
gungen. Zwischen diesen beiden Wirkweisen kann es Spannungen geben,
aber keine Widersprüche, denn es ist immer derselbe Geist, der im einzelnen
Gläubigen, in der kirchlichen Gemeinschaft und im Lehramt wirkt. Gründer
(„Bräutigam“) der Kirche ist Christus. Der Geist ist ihr Lebensprinzip. Was
bedeutet, dass der Geist nicht nur kommt, um eine bereits voll konstituierte
Gemeinschaft zu beleben, sondern vielmehr, um sie zu entwickeln. Diese
Tätigkeit macht ihn zum „Mit-Begründer“ der Kirche.22 Oder, mit Ignatius
gesagt, er „lenkt und leitet“ sie.

Rogelio García Mateo 274

22 Dass die Kirche aus Christus und aus dem Geist hervorgeht, unterstreicht Y. Congar, aus-
gehend von Irenäus von Lyon: „Der Heilige Irenäus hat das auf poetische Weise im Bild der
zwei Hände Gottes ausgedrückt. Er wendet es vor allem auf die Formung des Menschen zum
Abbild Gottes an …, doch das ist nur der Anfang einer Ökonomie, die der Vater erfüllt ‚nach
seinem Wohlgefallen, durch seinen Sohn, das Wort, und durch seinen Geist, die Weisheit‘ .. .
Gegen Ende des 4. Jahrhunderts schreibt Didymos von Alexandrien, dass sich jeder Fortschritt
in der Wahrheit dem ‚göttlichen und herrlichen Geist, dem Urheber, Führer und Förde-

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 274



Die ignatianische Auffassung von Kirche, wie sie in den Exerzitien auf-
gezeigt ist, findet sich ausgeführt im Brief an Claudius, den Herrscher von
Äthiopien, der im Dissens zur katholischen Kirche stand; dort werden eini-
ge Wesenselemente genannt, die die wahre Kirche ausmachen: „Die katho-
lische Kirche ist nur eine einzige in der ganzen Welt; und es ist nicht mög-
lich, dass eine unter dem römischen Pontifex und eine andere unter dem ale-
xandrinischen steht. Wie Christus, ihr Bräutigam, einer ist, so ist die Kirche,
seine Braut, nur eine“. Dann wird vom Wirken des Geistes gesprochen:
„Wenn es seine einzigartige Wohltat ist, mit dem mystischen Leib der ka-
tholischen Kirche verbunden zu sein, der vom Heiligen Geist belebt und ge-
leitet ist, welcher sie, wie der Evangelist sagt, ‚alle Wahrheit lehrt‘ (Joh
16,13).“ (Brief vom 23. Febr. 1555; MI Epp. VIII, 462 u. 464; Nr. 5205).23

Das Wirken des Geistes verbindet die Glieder der Braut Christi nicht bloß
durch ein institutionelles oder externes, sondern durch ein geistliches und
inneres Band, das der Heilige Geist ist. Gleichzeitig verlieren die einzelnen
Glieder ihre Individualität nicht, selbst wenn sie derart innerlich verbunden
sind. Es handelt sich also um eine zugleich zwischenmenschliche und geist-
liche Gemeinschaft, in der der Geist in der Gemeinschaft und in jedem ihrer
Glieder wirkt.

Das kirchliche Wirken des Geistes bliebe unvollkommen, würde man
sein Werk im einzelnen Gläubigen vernachlässigen. Geistliches Leben be-
deutet ein Leben im und gemäß dem Geist. Es ist derselbe Geist, der in der
Inkarnation des Sohnes wirkt, in der Auferweckung Christi, in der Kirche
und im Leben des einzelnen Christen. Zwischen Geist (Spiritus) und Spiri-
tualität gibt es nicht nur eine sprachliche Verwandtschaft, sondern eine Ver-
bindung von grundlegender Wichtigkeit. Gewiss, Paulus würde ebenso Le-
ben „im Geist“ wie „in Christus“ sagen. Das zeigt einmal mehr, wie sehr
beide – Christus und der Geist – miteinander verbunden sind. Allerdings
würde Paulus nicht sagen, dass wir Tempel Christi sind – auch wenn Chris-
tus in uns lebt durch den Glauben (Eph 3,17); noch würde er sagen, dass wir
Glieder des Geistes sind. Im paulinischen Gedankengut, das Gedankengut
der gesamten Kirche geworden ist, gibt es keinen „Leib“ des Heiligen Geis-
tes, sondern nur den „Leib“ Christi. Christsein bedeutet, in Christus zu sein,
ein Leben in der Nachfolge Christi zu führen (vgl. Kol 1,27). Aber diese

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 275

rer der Kirche‘ verdankt. Was nichts anderes bedeutet, als dass der Geist nicht nur kommt,
um eine in ihren Strukturen gänzlich determinierte Gründung [istituzione] zu animieren, son-
dern dass er im eigentlichen Sinn ‚mit-begründend‘ [co-istituente] ist.“; zit. n. der italieni-
schen Ausgabe: Ders., Credo nello Spirito santo. Übers. von P. Crespi, Bd. 2. Brescia 1982,
14.
23 Vgl. S. Madrigal, La carta al Negus de Etiopía. Notas de eclesiología ignaciana, in: Mis-
celánea Comillas 53 (1995), 365–379.

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 275



Identifikation, dieses Sich-gleichförmig-Machen mit Christus, zu dem die
Exerzitien eine Hilfe sein wollen, ist nur möglich, weil der Vater durch sei-
nen Geist Christus in unseren Herzen wohnen und uns so zu Gott „Abba, Va-
ter“ sagen lässt (Röm 8,15).

Das Werk des Geistes in Bezug auf den einzelnen Gläubigen ist in dem
ausgedrückt, was als „Einwohnen des Geistes“ bezeichnet wird. Ein bibli-
scher Beleg ist 1 Kor 6,19: „Wisst ihr nicht, dass euer Leib ein Tempel des
Heiligen Geistes ist, der in euch ist und den ihr von Gott habt?“ Indem der
Geist im Gläubigen Wohnung nimmt, stellt er eine in Bezug auf alle anderen
Geschöpfe besondere Weise der Gegenwart her, wie es in der Betrachtung
zur Erlangung der Liebe heißt: „Schauen, wie Gott in den Geschöpfen
wohnt, in den Elementen, indem er Sein gibt, in den Pflanzen, indem er be-
lebt …; und ebenso in mir, indem er mir Sein gibt, indem er beseelt, mich
wahrnehmen und verstehen macht; ebenso indem er mich zu einem Tempel
macht“ (EB 235).24

Gott, der im Gläubigen bereits durch sein Schöpferwirken gegenwärtig
ist, nimmt Wohnung durch seinen Geist, indem er sich selbst gibt in solcher
Weise, dass der Gläubige – wenn auch aus reiner Gnade – ihn besitzt wie
sein Tempel. Die Besonderheit dieses Verhältnisses besteht in einer Bezie-
hung der Kindesliebe. Durch den Geist ist Jesus der Sohn Gottes. In analo-
ger Weise ist das Werk des Geistes auch in Bezug auf die Gläubigen jenes,
sie zu Söhnen und Töchtern im Sohn zu machen. Jesus aber wurde vom
Geist dazu gebracht, sich den Versuchungen des Bösen entgegenzustellen,
wie wir in der Zweiten Woche der Exerzitien gesehen haben. Der Christ
stößt seinerseits auf die Geister des Bösen.

Die Auseinandersetzung mit dem Bösen – das Böse und der Böse – nimmt
in den Exerzitien einen entscheidenden Platz ein. Er wird mit unterschiedli-
chen Namen gut vierzigmal erwähnt. Die bekanntesten sind: „Todfeind der
menschlichen Natur“ und „Luzifer“. Ignatius ist gemäß seiner Erfahrung,
gemäß der Schrift und der theologischen Lehre überzeugt, dass der Mensch
nicht die letzte Quelle des Bösen ist, das in ihm ist. Er wird verführt, ge-
täuscht oder zumindest verwirrt von der „Schlange“ (EB 51.334). In der Me-
ditation über die zwei Banner (EB 136–147) stellt Ignatius die Strategie des
Feindes vor Augen, durch die jener die Lebensentscheidung (Wahl) gemäß

Rogelio García Mateo 276

24 Im Sentenzenwerk des Lombarden findet sich auch folgende Überlegung: „... Ita et Deus,
cum sit in omnibus essentialiter ac totus, in illis tamen plenius esse dicitur quos inhabitat, id
est, in quibus ita est, ut faciat eos templum suum; et ibi tales cum eo sunt iam ex parte, sed in
beatitudine perfecte. (...) Quomodo autem Deus habitet in bonis, ex illis aliquatenus intellige-
re valebis quae supra dicta sunt, cum de Spiritus sancti processione temporali ageretur; ubi, li-
cet ex parte, exponitur (ex parte enim cognoscimus, et ex parte prophetamus), quomodo Spi-
ritus sanctus inhabitet in nobis, qui non sine Patre et Filio inhabitat.“ (I, d. 37,2; PL 192, 622).

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 276



dem Willen Gottes zu verhindern sucht; in den Regeln zur Unterscheidung
bietet Ignatius eine ganze Pädagogik auf, um die Taktik der Verführung zu
erkennen und sie zu überwinden. Versuchen meint: Beweise und Argumen-
te fordern von Gott. Man weigert sich, seinem Wort zu glauben. Adam und
Eva ließen sich als erste davon ergreifen. Daher ist das Finden des Willens
Gottes im eigenen Leben – zentrales Ziel der Exerzitien (vgl. EB 135–189)
– kein Weg ohne Schwierigkeiten. Auf der einen Seite ist da tatsächlich der
böse Geist, auf der anderen jedoch der gute Geist.

Der Mensch ist also – für Ignatius wie für die christliche Spiritualität ge-
nerell – divergierenden Anregungen ausgesetzt, offen für entgegengesetzte
geistliche Kräfte. Das Wirken Gottes aber unterscheidet sich von allem an-
deren, denn es wirkt direkt, ohne Vermittler. Deshalb erinnert Ignatius den,
der die Exerzitien gibt, an eine Haltung, die er nicht vergessen soll: „(es ist)
beim Suchen des göttlichen Willens … viel besser, dass der Schöpfer und
Herr selbst sich seiner ihm hingegebenen Seele mitteile, indem er sie zu sei-
ner Liebe und seinem Lobpreis umfängt .. . Der die Übungen gibt, soll …
unmittelbar den Schöpfer mit dem Geschöpf wirken lassen und das Ge-
schöpf mit seinem Schöpfer und Herrn.“ (EB 15). Diese Unmittelbarkeit
kennzeichnet gerade im zentralen Augenblick der Exerzitien die Erste
Wahlzeit. „Wenn Gott, unser Herr, den Willen derart bewegt und anzieht,
dass diese hingegebene Seele, ohne zu zweifeln noch zweifeln zu können,
dem folgt, was gezeigt wird; so wie der heilige Paulus und der heilige Mat-
thäus es taten, indem sie Christus, unserem Herrn nachfolgten.“ (EB 175).

In der Zweiten Zeit erlangt man ausreichende Klarheit über den Willen
Gottes durch die Erfahrung von Tröstung und Untrost (EB 176.316–
321.329–336). Tröstung als sicheres Zeichen des Wirkens Gottes aber ist je-
ne, die sich weder durch die Meditation von imaginären oder rationalen Ge-
genständen einstellt, wie es in der Dritten Zeit (EB 177–188) der Fall ist,
noch durch das Wirken des „guten Geistes“ (EB 314.315.336) oder des „gu-
ten Engels“ (EB 329.331.335), sondern ohne jeglichen Vermittler. „Nur
Gott, unserem Herrn, ist es gemäß, der Seele Tröstung zu geben ohne vo-
rausgehende Ursache; denn es ist dem Schöpfer eigen, einzutreten, hinaus-
zugehen, Regung in ihr zu bewirken, indem er sie ganz hinzieht in die Liebe
seiner göttlichen Majestät.“ (EB 330).

Wer ist dieser Schöpfer und Herr, der sich unmittelbar mitteilt, die Seele
umarmt, anzieht, anregt, wenn nicht vor allem der Heilige Geist? „Sende aus
deinen Geist, und sie werden erschaffen“, heißt es im Psalm 104,30. Das fin-
det sich auch im Tractatus der Votivmesse zum Heiligen Geist, die Ignatius –
wie sein Geistliches Tagebuch zeigt – häufig feierte. „Komm, Schöpfer
Geist!“ singt die Kirche seit dem 12. Jahrhundert zum Pfingstfest. Die Lie-
be ist Impuls und produktive Kraft der gesamten Lebensdynamik, und des-

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 277

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 277



halb gibt der Geist der Schöpfung Bewegung von Anfang an. Die Erschaf-
fung der Welt ist Werk der ganzen Trinität. Der Vater ist Urheber und Ord-
nender. Er hat alles aus sich selbst heraus geschaffen mit seinem Wort, dem
Sohn, und mit seiner Liebe, dem Heiligen Geist.

Die trinitarische Konzeption der Erschaffung der Welt wird im Senten-
zenwerk des Petrus Lombardus dargelegt: „Ebenso lobpreist er (der Apostel
Paulus) an anderer Stelle unverkennbar die Trinität in ihrer Einheit, indem
er sagt: ‚Denn aus Ihm und durch Ihn und in Ihm sind alle Dinge; Ihm sei
Ehre‘ (Röm 11,36). ‚Aus Ihm‘ sagt er, wie Augustinus im 1. Buch von De
Trinitate, Kap. 6 darlegt, wegen des Vaters; ‚durch Ihn‘ wegen des Sohnes;
‚in Ihm‘ wegen des Heiligen Geistes.“25

Tatsächlich, wenn der Heilige Geist die dem dreieinen Gott innewohnen-
de Möglichkeit zur Selbstmitteilung ist, dann ist er das Lebensprinzip der
Schöpfung von Anfang an. Oder mit den Worten der Genesis: „Im Anfang
schuf Gott Himmel und Erde; … und der Geist Gottes schwebte über den
Wassern.“ (1,1–2). Wir können deshalb sagen, dass dort, wo es einen Herz-
schlag des Lebens gibt, der Geist zugegen ist, „der Leben gibt“. Diese Le-
bendigkeit der Schöpfung impliziert von Seiten des Vaters eine andauernde
Selbstmitteilung eines Geistes, der nicht nur die Handlung des Geschöpfs
bewegt, sondern es anzieht, anregt, umarmt, tröstet. In diesem Zusammen-
hang stoßen wir auf folgenden Text, der uns bestätigt, dass Ignatius nicht
immer die erste Person der Trinität meint, wenn er die Bezeichnung „Schöp-
fer und Herr“ verwendet: 

„Denn denen, die den Herrn gänzlich lieben, helfen alle Dinge (vgl. Röm 8,28), und alle be-
günstigen sie, um mehr Verdienst zu erlangen und mit intensiver Liebe mehr sich zu nahen
und zu vereinen mit ihrem Schöpfer und Herrn selbst, auch wenn oftmals das Geschöpf von
seiner Seite Hindernisse aufstellt für das, was der Herr in seiner Seele wirken will .. . Und
nicht nur bevor man im Wirken Gnaden, Gaben und Geschmack des Heiligen Geistes emp-
fängt, sondern auch wenn sie gekommen und aufgenommen worden sind – wenn die Seele
heimgesucht und getröstet ist, und er alle Finsternis und unruhige Besorgtheit von ihr weg-
nimmt und sie mit diesen geistlichen Gütern schmückt …“ (Brief von Ende 1545 an Francis-
co de Borja; MI Epp. I, 340; Nr. 101).

Zweifellos wird für Ignatius der Heilige Geist – der in Jesus von seiner
Empfängnis an und in voller Weise in seiner Auferweckung gegenwärtig ist
– vom auferstandenen Jesus gegeben, wie es in den Exerzitien heißt, indem
er sein „Amt als Tröster“ ausübt, „wenn die Seele heimgesucht und getrös-
tet ist, und er alle Finsternis und unruhige Besorgtheit von ihr wegnimmt“.

Rogelio García Mateo 278

25 „Item alibi trinitatem atque unitatem evidentissime commendat dicens, Rom. 8: ‚Quoniam
ex ipso, et per ipsum, et in ipso sunt omnia, ipsi gloria‘. ‚Ex ipso’ ait, ut Augustinus in lib. 1
de Trinitate, c. 6 ait, propter Patrem; ‚per ipsum‘ dicit propter Filium; ‚in ipso‘ propter Spiri-
tum Sanctum.“ (aaO., I, d. 2, 8; PL 192,529).

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 278



Die tröstende Gabe des Geistes aber, der die Liebe des Vaters ausgießt in
unsere Herzen (vgl. Röm 5,5), ist das Fundament jedes spirituellen Lebens.
So ergibt sich ein Prozess, in dessen Kraft der Wille Gottes, weit entfernt da-
von, dem Menschen äußerlich zu sein, in ihn gelegt wird als die Grundlage
seiner Identität; „den göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der Ein-
stellung (disposición) des eigenen Lebens hin auf das Heil der Seele“ (EB 1)
– persönlicher Lebensweg des Ignatius selbst und zentrales Ziel der Exerzi-
tien – bedeutet deshalb nichts anderes als ein Unterwegssein, oder besser, ein
Sich-Üben im und gemäß dem Heiligen Geist, wie der Titel seines Werks klar
zeigt: Ejercicios Espirituales, Exercitia Spiritualia, Geistliche Übungen. 

Die Bedeutung dieses Titels kann man tatsächlich nicht vom Ursprung
und Lehrer jedes geistlichen Lebens trennen, der der Heilige Geist ist. In
diesem Zusammenhang mag daran erinnert werden, dass die Abfassung
eben dieser Exerzitien als aus einem besonderen Wirken des Geistes her-
vorgehend angesehen wird, wie es im Vorwort der ersten Ausgabe heißt:
„nicht so sehr … durch Bücher als durch die Salbung des Heiligen Geistes
und durch innere Erfahrung“.

Der Geist macht sich in den Exerzitien erkennbar in der Weise, wie er an-
fragt, anleitet und im Exerzitanten ein „innerliches Verspüren der Dinge“
(EB 2), eine „innere Erkenntnis Christi“ (EB 104) bzw. eine geistliche Weis-
heit erweckt, die dem Exerzitanten wie zuvor Jesus hilft, den „bösen Geist“
zu besiegen, und ihm die Wesenszüge Jesu selbst mitteilt, der den Willen
Gottes erfüllt bis zum Tod am Kreuz, um daraufhin von ihm getröstet zu
werden: „sich intensiv freuen über die so große Herrlichkeit und Freude
Christi“, des Auferstandenen (EB 221).

Man könnte nach allem, was gesagt worden ist, fragen, ob die pneumato-
logische Perspektive der Exerzitien sich nur auf die Zweite, Dritte und Vier-
te Woche bezieht. Sicher nicht. Der Heilige Geist spielt eine grundlegende
Rolle bei der Vergebung der Sünden. Bei dem, was das johanneische Pfings-
ten genannt wird, das wir in der Sechsten Erscheinung des Auferstandenen
finden, heißt es: „Er gibt ihnen den Heiligen Geist, indem er ihnen sagt:
‚Empfangt den Heiligen Geist! Denen ihr die Sünden nachlassen werdet, de-
nen werden sie vergeben sein.‘“ (EB 304). 

Für Ignatius gibt es also keinen Zweifel, dass der Heilige Geist in der Ver-
gebung der Sünden am Werk ist, aber, wie es seiner Seinsweise entspricht,
wirkt er immer von innen her, wo er wie eine „Salbung“ wirkt, ein Begriff,
den Ignatius viele Male in den Konstitutionen und Briefen verwendet,26 um

Der Heilige Geist in den Ignatianischen Exerzitien 279

26 Vgl. etwa Konst. 161.414 u. 624; Brief vom 20. Februar 1555 an João Nunes Barreto und
Gefährte, in: MI Epp. VIII, 690 (Nr. 5202,2) u. Brief vom 23. Mai 1551 an Arnold van Hees,
in: AaO., III, 485 (Nr. 1831).

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 279



das Wirken des Geistes zu umschreiben: Der Geist führt, unterweist und er-
leuchtet den Gläubigen – vor allem, so können wir sagen, in dem Moment,
da jemand seinen Glauben ernst nimmt, indem er tiefe Erkenntnis der Sün-
de hervorruft, indem er empfinden macht auf einer tieferen Ebene als jener
des Bedauerns, das heißt, indem er eine akute Erkenntnis der Wirklichkeit
des Bösen und der Bosheit der Sünde erweckt, „Beschämung und Verwir-
rung über sich selbst“ (EB 48), „gesteigerten und intensiven Schmerz und
Tränen“ (EB 55), da die Sünde eine Handlung gegen die unendliche Güte
Gottes ist. „Erwägen, wer Gott, gegen den ich gesündigt habe, seinen Ei-
genschaften nach ist, indem ich sie mit ihrem Gegenteil in mir vergleiche:
seine Weisheit mit meiner Unwissenheit, seine Allmacht mit meiner Schwä-
che, seine Gerechtigkeit mit meiner Ungerechtigkeit, seine Güte mit meiner
Bosheit.“ (EB 59).

Aus dieser Perspektive besteht nach Ignatius die Bosheit der Sünde nicht
einfach in der Übertretung der Gebote. Sie ist vielmehr ein Nein gegen Gott,
eine Zurückweisung Gottes, ein Verlassen Christi, Widerstand gegen den
Geist. Gerade die Meditation über die Hölle verdeutlicht, wie ernst die Kon-
sequenzen dieser Weigerung sind, hebt aber gleichzeitig hervor, dass die
Barmherzigkeit Gottes dem bekehrten Sünder immer offensteht, wie am
Schluss das Zwiegespräch der Barmherzigkeit zeigt (vgl. EB 71).

Der spirituelle Wegverlauf der ignatianischen Exerzitien ist eine fortwäh-
rende Unterscheidung, ein fortschreitendes Sich-Üben hin auf den besonde-
ren Willen Gottes im Leben des Christen. Das ist nach all dem, was wir wis-
sen, nicht möglich ohne Anregung und Führung durch den Heiligen Geist,
unauflösbar verbunden mit der Person und dem Heilswirken Christi. Chris-
tus und der Heilige Geist erscheinen in den Exerzitien unterschieden, aber
nie getrennt. Eine solche Integration des Mysteriums Christi mit jenem des
Geistes bedeutet daher, dass das Gleichförmigwerden des Exerzitanten mit
Christus die authentischste Weise ist, um den Willen Gottes im eigenen Le-
ben zu finden, und nur möglich durch das Wirken des Heiligen Geistes. Die
ignatianischen Exerzitien bieten uns einen christozentrischen Weg hin zum
Willen des Vaters, immer aber im und gemäß dem Heiligen Geist. Andern-
falls wären sie keine christlichen geistlichen Übungen.

Aus dem Italienischen und Spanischen übersetzt von Raphaela Pallin

Rogelio García Mateo 280

255  12.06.2007  14:43 Uhr  Seite 280



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /SyntheticBoldness 1.00
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /Description <<
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for high quality pre-press printing. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later. These settings require font embedding.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308030d730ea30d730ec30b9537052377528306e00200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e007300200070006f0075007200200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020005500740069006c006900730065007a0020004100630072006f0062006100740020006f00750020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e00200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002c00200070006f007500720020006c006500730020006f00750076007200690072002e0020004c00270069006e0063006f00720070006f0072006100740069006f006e002000640065007300200070006f006c0069006300650073002000650073007400200072006500710075006900730065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e0020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006d00690074002000650069006e006500720020006800f60068006500720065006e002000420069006c0064006100750066006c00f600730075006e0067002c00200075006d002000650069006e00650020007100750061006c00690074006100740069007600200068006f006300680077006500720074006900670065002000410075007300670061006200650020006600fc0072002000640069006500200044007200750063006b0076006f0072007300740075006600650020007a0075002000650072007a00690065006c0065006e002e00200044006900650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f0062006100740020006f0064006500720020006d00690074002000640065006d002000520065006100640065007200200035002e003000200075006e00640020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e00200042006500690020006400690065007300650072002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670020006900730074002000650069006e00650020005300630068007200690066007400650069006e00620065007400740075006e00670020006500720066006f0072006400650072006c006900630068002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e00300020006500200070006f00730074006500720069006f0072002e00200045007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200072006500710075006500720065006d00200069006e0063006f00720070006f0072006100e700e3006f00200064006500200066006f006e00740065002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e0067002000740069006c0020007000720065002d00700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e0067002000690020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072006e00650020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e00200044006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e0067006500720020006b007200e600760065007200200069006e0074006500670072006500720069006e006700200061006600200073006b007200690066007400740079007000650072002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f00670065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000610066006400720075006b006b0065006e0020006d0065007400200068006f006700650020006b00770061006c0069007400650069007400200069006e002000650065006e002000700072006500700072006500730073002d006f006d0067006500760069006e0067002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e002000420069006a002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670020006d006f006500740065006e00200066006f006e007400730020007a0069006a006e00200069006e006700650073006c006f00740065006e002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200071007500650020007000650072006d006900740061006e0020006f006200740065006e0065007200200063006f007000690061007300200064006500200070007200650069006d0070007200650073006900f3006e0020006400650020006d00610079006f0072002000630061006c0069006400610064002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e0020004500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007200650071007500690065007200650020006c006100200069006e0063007200750073007400610063006900f3006e0020006400650020006600750065006e007400650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a0061002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e0020004e00e4006d00e4002000610073006500740075006b0073006500740020006500640065006c006c00790074007400e4007600e4007400200066006f006e0074007400690065006e002000750070006f00740075007300740061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007000720065007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e002000510075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e006900200072006900630068006900650064006f006e006f0020006c002700750073006f00200064006900200066006f006e007400200069006e0063006f00720070006f0072006100740069002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006800f800790020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c00690074006500740020006600f800720020007400720079006b006b002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e00200044006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e00650020006b0072006500760065007200200073006b00720069006600740069006e006e00620079006700670069006e0067002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006600f60072002000700072006500700072006500730073007500740073006b0072006900660074006500720020006100760020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e00200044006500730073006100200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e0067006100720020006b007200e400760065007200200069006e006b006c00750064006500720069006e00670020006100760020007400650063006b0065006e0073006e006900740074002e>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.000 842.000]
>> setpagedevice


