Mystische Erfahrung bei Pater Pio!

Wojciech Zyzak, Krakau

Heute spricht man viel tiber das Thema »Spiritualitiit«, ja sogar von einer
neuen ,,Welle der Mystik® ist die Rede.? Christliche Mystik bedeutet be-
wusstes Erleben der personlichen Einung mit Gott. Es ist Gott, der die Ini-
tiative ergreift, der den Menschen beschenkt, ohne dessen Freiheit zu beein-
trichtigen. Die Transzendenz Gottes und die Individualitdt der menschli-
chen Person bleiben so bestehen.? Bei dieser Gotteinung, die das Ergebnis
des Zusammenwirkens von géttlicher Gnade und der Offenheit des Men-
schen fiir Gott darstellt, spielen die klassischen theologischen Tugenden ei-
ne besondere Rolle. Intensives Gebet ist die Voraussetzung fiir ein Leben in
der Gegenwart Gottes.* Zur mystischen Erfahrung gehoren mitunter auf3er-
gewohnliche Phinomene, die nicht zu den wesentlichen spirituellen Ele-
menten christlichen Lebens gehoren. Jene Elemente — wie Glaube, Hoff-
nung und Liebe, ergénzt durch ein ungewohnlich reiches und intensives Ge-
betsleben’® — finden wir in der religiosen Erfahrung von Pater Pio (Frances-
co Forgione), einem der grof3ten Mystiker des 20. Jahrhunderts. Sein Leben
aufmerksam zu betrachten, lohnt sich auch aus einem anderen Grund: Pater
Pio ist bekannt, weil viele, sehr unterschiedliche mystische Phinomene sei-
ne religiose Erfahrung priagten.®

! Francesco Forgione (Pater Pio), geb. am 25.5.1887 in Pietrelcina; seit 1903 Kapuziner, 1910
Priesterweihe. Seit 1916 bis zu seinem Tod am 23.9.1968 lebte er in San Giovanni Rotondo
(= SGR), wo er am 20. September 1918 Stigmata empfing. Pater Pio wurde 1999 selig und
2002 heilig gesprochen.

2Vgl. G. de Rosa, Sintomi di risveglio religioso?, in: A. Favale (Hrsg.), Movimenti ecclesia-
li contemporanei. Dimensioni storiche, teologico-spirituali ed apostoliche. Rom 1980, 19f.
3Vgl.J. Castellano, Art. Unione con Dio, in: Dizionario enciclopedico di spiritualita 2 (1975),
1944.

*Vgl. aa0., 1946-1949.

3> Zur Deutung der drei theologischen Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe (nach 1 Kor
13,13) als eingegossene Tugenden (virtutes infusae) s. Thomas von Aquin, Sth. I-11, q. 63, a.
3 c.a.:,,Alle Tugenden ... gehen aus bestimmten, nattirlichen und in uns vorgegebenen Prin-
zipien hervor. An Stelle dieser naturhaften Quellgriinde werden uns von Gott die géttlichen
Tugenden verliehen, durch die wir auf das tibernatiirliche Ziel hingeordnet werden.“; s. auch
ad 2: ,,Die gottlichen Tugenden geben uns ... die Hinordnung auf das iibernatiirliche Ziel, in-
dem sie uns unmittelbar auf Gott selbst hinordnen.” Das tibernatiirliche Ziel besteht in der
ewigen Gliickseligkeit, d.h. der unmittelbaren Gottesschau (visio beatifica).

¢ Vgl. Congregatio de Causis Sanctorum, Servi Dei Pii a Pietrelcina Decretum super virtuti-
bus, in: Acta Apostolicae Sedis 90 (1998), 626-629.

GuL 81/5 (2008) 353-369



Wojciech Zyzak 354

1. Weg der gottlichen Tugenden

Die umfangreiche Sammlung seiner Briefe gibt uns die Méglichkeit, diese
spirituelle Erfahrung des Heiligen detailliert zu erforschen.” Fiir Pater Pio
eint sich nicht nur die Seele, sondern der ganze Mensch mit Gott und wird
dank seiner Gnade ihm gleichférmig. Wer die Schriften des Heiligen liest,
bemerkt, dass er ausfiihrlich die Rolle des Glaubens, der Hoffnung und der
Liebe im mystischen Leben schildert, aber nur wenig auf die Wirkung der
Gaben des Heiligen Geistes Bezug nimmt.® Das ist sicherlich darin begriin-
det, dass seinen friihen theologischen Studien Giovanni Battista Scaramel-
lis ,,Direttorio ascetico zu Grunde liegt, ein Werk, das sich mit diesem The-
ma nicht beschiftigt.” AuBerdem bemerkt man in seinen Schriften den gro-
Ben Einfluss des heiligen Johannes vom Kreuz, der den genannten géttli-
chen Tugenden die Bedeutung beimisst, die bei anderen Theologen dem
Wirken des Heiligen Geistes zukommt.'® Der Einfluss des Johannes vom
Kreuz erklédrt auch den engen Zusammenhang von Glaube und Verstand,
Hoffnung und Gedéchtnis sowie Liebe und Wille, der fiir die Schriften des
Kapuziners charakteristisch ist.!

Glaube

Der wichtigste Aspekt des Glaubens in den Schriften von Pater Pio ist der
Glaube als Weg der Einung mit Gott. Aber man findet auch weitere Aspek-
te dieser theologischen Tugend in seiner religiésen Erfahrung. Der Glaube
umfasst nach ihm auch den Glauben an Gott (credere Deum), den Glauben
an das, was Gott offenbart hat (credere Deo), und das Gottvertrauen, also die
von Glauben erfiillte Hingabe an Gott (credere in Deum)."?

Fiir Pater Pio war die Frage nach der Existenz Gottes nie ein personliches,
existentielles Problem, sondern diese Fragestellung war fiir ihn eher akade-
mischer Art:'? Als Student der Philosophie in Sant’Elia a Pianisi befasste er

7 Pio da Pietrelcina, Epistolario. A cura di M. da Pobladura/A. da Ripabottoni. 4 Bde. SGR
1973-1984 (zit. als Epist.) u. Ders., Lavori scolastici. A cura di G. di Flumeri. SGR 1993 (zit.
als Lavori).

8 Vgl. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale di Padre Pio. SGR 1996, 14ff.

®Vgl. G.B. Scaramelli, Direttorio ascetico 14, 2, cap. 1-8. Bassano 1873.

"Vel. Epist. 1,396; s. auch G. di Flumeri, San Giovanni della Croce e Padre Pio, in: Voce di
Padre Pio 22/11 (1991), 11.

""'Vgl. Epist. 1, 440; 3, 586.

12Vgl. E. Stein, Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins. Frei-
burg 1986 (Edith Stein. Werke; 2), 28.

13 Vgl. F. da Riese, Padre Pio da Pietrelcina. Crocifisso senza croce. SGR 1996, 35.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 355

sich mit den Argumenten des natiirlichen Verstandes fiir die Existenz Got-
tes.'* Auch in Notizen zu seinen Studien der Fundamentaltheologie in Serra-
caprioli argumentiert er fiir die Moglichkeit und Notwendigkeit der gottli-
chen Offenbarung."® Genauso wichtig war fiir Pater Pio das, was Gott offen-
bart und durch die Kirche gelehrt hat. Der Heilige hielt einzig und allein die
Katholische Kirche fiir die wahre Kirche, die heilig, apostolisch und allum-
fassend ist.'® Er verteidigte entschieden die Lehre von der Unfehlbarkeit der
Konzilien, vom Primat des Papstes sowie von Kanon und Inspiration der
Heiligen Schrift."”

Pater Pio mahnt die Adressaten seiner Briefe, sich stindig um die Leben-
digkeit ihres Glaubens zu bemiihen,'® denn ein lebendiger Glaube hélt Ver-
suchungen stand. Durch die Treue zu Gott auch in den Dunkelheiten des
Glaubens lebt man das, wovon das Credo der Kirche spricht; in dhnlicher
Weise tun dies die Mértyrer durch ihr Leiden." Besonders das Sich-Gott-
Anvertrauen im mitternichtlichen Dunkel des Glaubens erfiillt die Seele des
Heiligen letztlich mit Licht und neuer Kraft.?

Auf dem Weg zur Gotteinung muss die Seele im reinen Glauben (fede pu-
ra) verharren, der als einziges und adédquates Mittel (mezzo adatto ed unico)
zu diesem Ziel hinfiihrt.?! Obwohl Gott die Seele des Heiligen mit iiberna-
tiirlichen Gnaden beschenkte, mussten der Seele des Mystikers im Prozess
der aktiven und passiven Reinigung durch den Glauben alle Bilder und Ge-
danken, die zwar von Gott gegeben, aber nicht Gott selbst waren, genom-
men werden. Die Briefe Padre Pios sind voll von Schilderungen seiner
schmerzhaften Erfahrungen, die auf die passive Reinigung der Sinne und
des Verstandes in der Nacht des Glaubens (alta notte dello spirito) hinwei-
sen. Dabei ist das hochste Licht des Glaubens so intensiv und rein, dass es
die natiirlichen Mdoglichkeiten des Verstehens iibersteigt, somit fiir die See-
le dunkel und schmerzhaft wird und die verstandesméifige Betrachtung er-
schwert. Die Reinigung der Sinne und des Verstandes wirkt auf die Seele je-
doch letztlich erhellend und befidhigt sie zur Schau Gottes und zur vollkom-
menen Einung mit ihm (una sola cosa con Dio).*

4 Vgl. Lavori, 356-361.

15 Vgl. Epist. 4, 1009-1019.

1©Vgl. aa0., 1031-1038 u. G. di Flumeri, Le note della vera Chiesa nella dottrina di Padre
Pio, in: Voce di Padre Pio 6/1 (1975), 7f.

7Vgl. Epist. 4, 1021-1049.

8Vel. aa0., 2,248: , Ravvivate la vostra fede nella verita della dottrina cristiana, ed in modo
singolarissimo ravvivate la fede nelle promesse di vita eterna“ u. 1, 596.

¥ Vgl. aa0., 3, 545.

2 Vel. aa0., 2, 198.

2'Vgl. aa0., 1, 441.

2Vgl. aa0., 4, 10771f.; 1, 367. 440f. 722 u. 3, 194ff.



Wojciech Zyzak 356

Als Resultat der Wirkung dieses gottlichen Lichtes wuchs in Pater Pio all-
mihlich die Erkenntnis der Gr6Be und der Unbegreiflichkeit Gottes, was ihn
konsequent zur richtigen Einschitzung der eigenen Person und der gesam-
ten Schopfung gelangen lieB.” In der Nacht des Glaubens, eben inmitten je-
ner extremen Dunkelheit, jener seelischen Leere, erfidhrt der Heilige im
Zentrum seiner Seele fiir kurze Zeit, aber mit absoluter Gewissheit die An-
wesenheit Gottes durch dessen Anriihrung (focco). Damit beginnt eine mys-
tische Einung. In dem beschriebenen Prozess spielen neben dem Glauben
auch die beiden theologischen Tugenden Hoffnung und Liebe eine grofle
Rolle, deren Bedeutung im mystischen Leben von Pater Pio wir in den nach-
folgenden Punkten untersuchen.?

Hoffnung

Nach Thomas von Aquin ist der erste und eigentliche Gegenstand der Hoff-
nung das ewige Leben in der Anschauung Gottes, genannt visio beatifica.”

Aus dem ,,Direttorio ascetico® Scaramellis wusste der Heilige, dass die
christliche Tugend der Hoffnung durch zweierlei gefihrdet ist: durch eine
zu starke Bindung an das Weltliche und die Verzweiflung, die in der fran-
ziskanischen Tradition als eine besondere Versuchung dargestellt wird.?
Dass Pater Pio frei war von jedweder Verachtung der Welt, beweist allein
die Lektiire seiner wunderbaren, wahrhaft franziskanischen Beschreibung
der Natur, in der der junge Francesco eine grofle dsthetische Empfindsam-
keit und ein hohes Mal} an poetischem Talent zeigt. Die Schilderungen re-
flektieren seine Wahrnehmung der gottlichen Schopferkraft in der Natur.?”’

#Vegl. aa0., 2, 80: ,,Ebbene ecco i segni per conoscere se tali raggi di luce provengono dal Pa-
dre dei lumi. (...) Il primo ¢ che tali luci producono una conoscenza di Dio sempre pitt ammi-
rabile, il quale a misura che a noi si disvela, ci da sempre un’idea piu alta della sua incom-
prensibile grandezza. (...) Il secondo segno ¢ una conoscenza sempre pit grande di noi stessi,
un sentimento sempre pitl profondo di umilta. (...) Il terzo ¢ che questi raggi celesti produco-
no nell’anima un disprazzo sempre piu grande per le cose tutte di questa terra.*

*Vel. aa0., 1, 757.

% Vgl. Thomas von Aquin, Die Hoffnung. Theologische Summe II-II. Fragen 17-22. Ubers.
von J. Groner. Freiburg 1988, 18: ,,Wie gesagt stellt die Hoffnung ... die Verbindung mit Gott
her und stiitzt sich auf seine Hilfe zur Erlangung des erhofften Gutes. Die Wirkung muss je-
doch ihrer Ursache entsprechen. Daher ist das Gut, das wir eigentlich von Gott erhoffen miis-
sen, ein unendliches Gut — entsprechend der Kraft des helfenden Gottes, denn einer unendli-
chen Kraft entspricht es, auf ein unendliches Gut hinzufiihren. Dieses Gut nun ist das ewige
Leben, das im Besitz Gottes selbst besteht. (...) Daher ist die ewige Gliickseligkeit das ei-
gentliche und erstrangige Objekt der Hoffnung.*

% Vel. Epist. 1,396-401.

2 Vgl. Lavori, 80. 82. 113ff. 144. 170 u. 180f.; Epist. 3, 522 u. 536.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 357

Einzig die Uberzeugung, dass allein die richtige Wertehierarchie zur voll-
kommenen Hingabe an Gott fiihrt, kraft derer die Seele zur Gotteinung be-
reit wird, fiihrt ihn dazu, seinen Blick von der Schopfung abzuwenden.?®

Besonders jene, die den Weg spirituellen Lebens gerade neu beschreiten,
neigen zur Eitelkeit. Dabei sind sie davon iiberzeugt, dass ihre Freundschaft
zu Gott nie und durch kein Geschopf gestort werden konne. Dieser Gefahr
war sich der Heilige stindig bewusst.” Deshalb machte Francesco Forgione
von frithester Jugend an stindig Fortschritte in der Befreiung des Geistes
von falschen Anhinglichkeiten.* Auf seinem geistlichen Weg bzw. in seiner
mystischen »Evolution« weicht sein anféngliches Verlangen nach dem Tod,
um auf diese Weise sich sofort mit Gott einen zu kénnen, der Uberzeugung,
dass seine Lebensaufgabe darin bestehe, seinen Mitmenschen auf ihrem
Weg zu Gott zu helfen.”!

Auf dem Weg, die Seele und den ganzen Menschen mit Gott zu einen, ist
es die Aufgabe der Hoffnung, das Gedéchtnis zu reinigen.*? So gab es bei
Pater Pio Stérungen dieses seelischen Vermogens, dessen Funktionen all-
mdhlich der gottlichen Fiihrung unterstellt wurden, so dass der Heilige sich
nur an die Dinge erinnerte, die Gott in sein Gedéchtnis gelegt hatte.** Die
Reinigung des Gedéchtnisses half dem Mystiker, Begehrlichkeit, Traurig-
keit und Verzweiflung als Versuchungen zu tiberwinden.** Zwar hielt er sich
in der Nacht des Glaubens fiir verdammungswiirdig, aber die Hoffnung auf
Gottes Hilfe gab er nie auf.* Das war das Fundament seiner religidsen Er-
fahrung. Denn nach Thomas von Aquin besteht die wahre Verzweiflung da-
rin, vom Gegenstand der Liebe Abstand zu nehmen, was im Leben Padre
Pios nie der Fall war.*® Seine Hoffnung driickte sich aus in seiner Lebens-
freude, seinem inneren Frieden, seinem religiosen und seelsorglichen Wir-
ken sowie in seiner Geduld und Beharrlichkeit.’” Als wesentlichsten Gegen-
stand seiner Hoffnung nannte er stets und vor allem anderen das ewige Le-
ben mit Gott fiir sich personlich und fiir andere. So hoffte er auf ein Wieder-
sehen mit verstorbenen Angehorigen; ebenso erhoffte er irdische Giiter fiir
sich und andere, wie zum Beispiel Gesundheit.*

#Vgl. aa0., 919; 4, 247.

¥ Vgl. aa0., 1, 376.

0 Vel. aaO., 179f. 375.

Vgl aa0., 1181. 1184.

2Vgl. aa0., 2, 453.

¥ Vgl. aa0., 1,249. 260. 362. 382. 393. 443. 570. 590 u. 862.

*Vgl. aa0., 196f. 225f. 268 u. 607f.; 2, 63.

¥ Vgl. aa0., 1049: ,La tortura che supera ogni intendimento ¢ questa: vedersi ridotto, astret-
to in disperazione di ogni speranza, e pur speranza non perdere.*

% Vgl. Thomas von Aquin, Sth. I 11, q. 40, a. 4 c.a. (Utrum spei contrarietur desperatio).
7 Vel. Epist. 1,289. 361 u. 595f.; 2, 188f. 538; 3, 736 u. 4, 481.

8 Vgl. Lavori, 330-332; Epist. 1, 661f. 383; 3, 480.



Wojciech Zyzak 358

Diese Grundhaltung beruhte auf der Uberzeugung, dass Gott maBlose
Liebe und unermessliche Giite sei.’® Nicht nur die Gnade, die Allmacht und
die VerheiBBungen Gottes, sondern auch das Gebet und das fiirbittende Gebet
seiner Néchsten lieen ihn auf die vollkommene Einung mit Gott in Ewig-
keit hoffen.* Dass er diese Hoffnung auch in anderen erwecken wollte, be-
zeugt seine Liebe zu seinen Mitmenschen.*!

Liebe

Fiir Pater Pio stellte die Liebe — verstanden als Willensakt — die Mitte seines
spirituellen Lebens dar.*? Er spricht von der Liebe (carita) zu Gott (amore),
zu sich selbst (affetto) und zum Nichsten (dilezione) als von einer Einheit.
Denn sich in Liebe Gott zuzuwenden bedeutet, sich auf den Weg zum eige-
nen Gliick zu machen.* Der Mystiker unterscheidet die Liebe zu Gott — ver-
standen als Priaferenzakt des Willens, der Gott mehr schétzt als alles andere
(lo ama con amore di carita sostanziale), von der Liebe, die mit dem Gefiihl
der spirituellen (amore accidentale spirituale) oder sinnlichen (amore acci-
dentale sensibile) Wonne verbunden ist.*

Am Anfang des religiosen Lebens schenkt Gott dem Menschen spirituel-
le und sinnliche Freude an allen Gebeten, um ihn an sich zu ziehen. Die so
beschenkte Seele strebt nicht mehr nach dem Wesentlichen, d.h. nach der
Liebe zu Gott. Stattdessen will sie immer mehr von diesen Freuden spiiren
und erfahren. Um das zu verhindern, entzieht Gott der Seele allméhlich die-
se Erfahrungen und reinigt so ihre Liebe. Zunéchst unfihig das zu verste-
hen, sucht die Seele die Ursache hierfiir in eigener Stindhaftigkeit und klagt
sich an, dass ihr die Liebe zu Gott fehle. Aber im Laufe der Zeit lernt sie, das
subtile Licht der Beschauung wahrzunehmen und zu schéitzen. In der dunk-
len Nacht der gefiihllosen, substantiellen Liebe zu Gott und jeglicher spiri-
tuellen oder sinnlichen Trostung beraubt lernt sie, nicht egoistisch auf sich
bezogen zu lieben, sondern auf Gott hin.*

Erst am Ende dieses Weges beginnt der Heilige, die Liebe Gottes auf eine
neue und erstaunliche Weise zu empfinden. Diese affektive Vollkommen-

¥ Vel. aa0.,399; s. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale (Anm. 8), 37.

“Vgl. Epist. 1,434f.;3,95. 1013.

“'Vgl. Decretum super virtutibus (Anm. 6): ,,Non solum is homo erat spei et plenae Dei fidu-
ciae, sed has virtutes verbis et exemplo in animas immittebat.*

“Vgl. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale (Anm. 8), 44.

“Vel. Epist. 1, 1134; 3, 736f. 680f. Zum Zusammenhang vgl. K. Rahner, Art. Liebe, in: Her-
ders Theologisches Taschenlexikon 4 (1972), 321f.

“Vgl. Epist. 2, 293.

“Vgl. aa0., 293-301.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 359

heit ist seiner Meinung nach nicht fiir alle Menschen erreichbar, im Gegen-
satz zu einer noch wertvolleren (piu pregevole) Vollkommenheit, die auf
dem Einssein mit Gott beruht (unione di uniformita e di similitudine). Die-
ses Einssein bedeutet, dass es im personlichen Willen des Menschen nichts
gibt, was nicht mit dem Willen Gottes konform ist.*® Als Beispiel dafiir zi-
tiert Pater Pio die Uberlegungen des Franz von Sales zu Paulus. Der Apos-
tel hielt es, wenngleich er am liebsten das Leben hinter sich lassen wollte,
um bei Christus zu sein, fiir noch wichtiger, fiir Jesus Christus weiter zu wir-
ken, weil ihn die Menschen brauchten (vgl. Phil 1,21-24).4” Denn den voll-
kommenen Christen soll eine dhnliche Haltung und ein dhnliches Verlangen
wie Christus selbst auszeichnen.*®

Diesen gesamten Prozess konnen wir im Leben des Heiligen beobachten:
Zunichst ist er der Liebe Gottes sicher und genief3t sie; spéter in der dunk-
len Nacht seiner Seele beginnt er, an dieser Liebe zu zweifeln.* Erst am Ziel
seiner mystischen Entwicklung erféhrt Pater Pio die ganze Wonne der Got-
tesliebe und gelangt zu der Uberzeugung, dass sein Wille und Gottes Wille
eins seien.” Dieser Liebe eignet nicht nur eine vertikale, sondern auch eine
horizontale Dimension, insofern Pater Pio immer bemiiht war, den ihm an-
vertrauten Menschen dabei zu helfen, ihr Kreuz im Leben besser zu tragen.
So besteht sein seelsorgerliches Engagement vornehmlich im Beichte-Ho-
ren.

2. Stufen des Gebets

Das Gebet hatte im Leben des Kapuziners immer eine besondere Bedeu-
tung; daher ist es wichtig, die Entwicklung seines Gebetslebens zu betrach-
ten, um die Stufen seiner mystischen Entwicklung nachvollziehen zu kon-
nen.’! Zudem ist interessant, dass der Heilige bei der Schilderung seiner Ge-
betserfahrungen die Texte der heiligen Teresa von Avila benutzte — Texte,
die nach Meinung Royo Marins die Entwicklung des spirituellen Lebens am
besten darstellen.’? Obwohl das Gebet des Kapuziners, wie wir seinen Brie-

Vgl. aa0., 3, 687.

“7Vgl. Epist. 2, 344-347 u. Frangois de Sales, Traité de I’amour de Dieu 1 12. Annecy 1894
(Euvres de S. Francgois des Sales; 4), 69.

“Vgl. Epist. 3, 962f.; 4, 939.

“Vgl. aa0., 1, 316f. 616.

' Vgl. aaO., 1112f. 1247f.

3'Vel. R. Moretti, Il colloquio con Dio, in: Atti del 1° Convegno di studio sulla spiritualita di
Padre Pio, 1-6 maggio 1972. SGR 1973, 59.

2 Vgl. A. Royo Marin, Teologia della perfezione Cristiana. Rom 1961, 771.



Wojciech Zyzak 360

fen entnehmen konnen, die Stufen der Kontemplation erreicht hat, ist er von
der Wichtigkeit intensiven miindlichen und betrachtenden Gebetes iiber-
zeugt. In dieser Reihenfolge werden wir auch sein Gebetsleben, seine Ge-
betsformen und Gebetsweisen untersuchen.*

Miindliches Gebet

Einen besonderen Platz im Leben von Pater Pio hatten die Heilige Messe,
die Anbetung, aber auch das Stundengebet und der Kreuzweg.>* Neben der
im Kloster praktizierten Liturgie nahm sein personliches Gebet tiglich
sechs Stunden in Anspruch. In diesen Stunden meditierte er das Leben Jesu
und betete zahlreiche Novenen und mehrere Rosenkrinze.*® Er ist als grofer
Marienverehrer bekannt, was sich nicht nur in seinen personlichen Gebeten
zeigte, sondern auch in der Praxis der von ihm gegriindeten Gebetsgruppen
(gruppi di preghiera). Diese Gruppen pflegten in besonderer Weise das Ro-
senkranzgebet.’ Im Gebet stellte Pater Pio sich auch gerne unter den Schutz
anderer Heiliger, vor allem unter den seines Namenspatrons und unter den
des Heiligen Franziskus.”’

Zur dynamischen Entwicklung des Gebetes gehort, dass nicht nur vorge-
gebene Gebete gesprochen wurden, sondern im Laufe der Zeit auch eigene,
oft spontan formulierte. Eine besondere Rolle spielten im Leben des Heili-
gen die StoBgebete (orazioni giaculatorie), die allmihlich zum stidndigen
inneren Gebet wurden.>® Alle genannten Gebetsformen entsprechen der For-
derung der menschlichen Natur nach Beteiligung der ,,dufleren* wahrneh-
menden Sinne am ,,inneren‘ spirituellen Gebetsakt. Sie ermdglichen somit
auch dem Leib, Gott jene vollkommene Ehrerbietung zu erweisen, auf die er
Anspruch hat.”

Ein ,,gutes Gebet* soll durch Sammlung des Herzens charakterisiert sein.
Obwohl innere Trockenheit und Zerstreutheit als tibliche Schwierigkeiten
das innere Beten beschweren, gehéren sie, zumindest solange sie unfreiwil-
lig sind, zu den typischen Versuchungen, die es zu iliberwinden gilt.®® Au-
Berdem soll das Gebet demiitig und vertrauensvoll sein, so dass man einer-
seits die eigene Nichtigkeit und andererseits die Allméichtigkeit und Giite

3 Vel. Epist. 1, 100; s. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 783.
% Vgl. Epist. 3, 87-89.

¥ Vgl. aa0., 3, 87— 89; 4, 986.

% Vel. aa0., 1,951; s. F. da Riese, Padre Pio (Anm. 13), 350.

5 Vgl. Epist. 1, 674.

#Vel. aa0., 2,276; 3, 264.

¥ Vel. aa0., 1,394; 2, 236.

“Vel. aa0.,177; 3, 101. 359 u. 682.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 361

Gottes anerkennt.®! Als drittes Merkmal fiir ein gutes Gebet nennt der Heili-
ge Bestindigkeit und Ausdauer.®

Von den verschiedenen Gebetsformen steht die des Lobens (lodi) an ers-
ter Stelle. Vor allem in den schwierigsten Momenten seines Lebens zeigt
sich darin seine ganze Uneigenniitzigkeit.®* Mit der Anbetung ist eng die
Danksagung fiir alle Zeichen gottlicher Barmherzigkeit verbunden, die zum
Geber emporsteigt.* Die Heiligkeit Gottes und die Wahrnehmung eigener
Stindhaftigkeit bewegen den Kapuziner zur stindigen Bitte um Siithnung.®
Am héufigsten sind aber in den Briefen Bitt- und Fiirbittgebete vertreten.
Obwohl der Heilige viele Intentionen vor Gott trigt, ist die vollkommene
Ubereinstimmung mit dem Willen Gottes charakteristisch fiir sein Bitten.®
Er bittet vor allem um das, was ihn und seine Mitmenschen dem ewigen Ziel
néher bringt.?’

Betrachtendes Gebet

Miindliches Gebet (vocalmente) betrachtet Pater Pio als eine Stufe auf dem
Weg zur Vereinigung mit Gott und ermuntert zur Betrachtung des Lebens
Jesu als einer fruchtbareren Art des Betens.® Obwohl Pater Pio in seinen
Briefen eher von der Beschauung und von den damit zusammenhéingenden
Schwierigkeiten mit der diskursiven Meditation (discorrere col’intelletto)
berichtet, empfiehlt er diese ,,verstandesmifigen Exerzitien* (orazione
mentale) als wichtige Quelle des spirituellen Lebens.® Fiir die Nachfolge
Jesu ist die tégliche Betrachtung seines Lebens unverzichtbar. Ebenso wich-
tig ist es fiir den Kapuziner, dass Leben der Heiligen zu meditieren.”
Dabei war fiir ihn die Methode der Betrachtung sehr wichtig. Immer wie-
der empfahl er den Menschen, die er als geistlicher Vater begleitete, zweimal
tidglich mindestens eine halbe Stunde zu meditieren. Fiir eine die Meditation
fordernde Stimmung sind ein gut geordnetes Leben und das Vermeiden tiiber-
fliissiger Gespriache wichtig, die die nétige Schweigsamkeit stéren.”! Der in-

'Vel. aa0., 1,468. 587 u. 821.

2 Vgl. aa0., 304.

% Vel. aa0., 182. 187.

“Vgl. aa0., 2, 274; s. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale (Anm. 8), 144.
9 Vgl. Epist. 1, 236.

% Vgl. aa0., 180: ,,Sia fatto il volere di Dio*; vgl. auch aaO., 213. 225 u. 244.
" Vgl. aa0O., 1064.

% Vgl. aa0., 3, 85.

“Vgl. aa0., 2, 131.

"Vgl. aa0., 1, 1000; 4, 466.

""Vgl. aa0., 2, 275; 3, 250f. 359 u. 407.



Wojciech Zyzak 362

neren Sammlung hilft vor allem das Bewusstsein der stindigen Anwesen-
heit Gottes, aber auch eine geeignete Korperhaltung.” Gelegentlich schlédgt
er als Einstieg und zur Vorbereitung der Betrachtung eine geistliche Lektii-
re vor.”?

Seine Ratschlige fiir den Ablauf der Meditation weisen viele Elemente
der Ignatianischen Exerzitien und der klassischen Meditation der Teresa von
Avila auf.” Zum Ablauf seiner Meditationsweise gehoren vor allem das Be-
wusstsein der Anwesenheit Gottes, der Akt der Demut, Anbetung und Lie-
be, die Bitte um die Hilfe Gottes, dass die Meditation fruchtbar werde, die
Betrachtung von Themen, die das Leben, Leiden und den Tod Jesu Christi
betreffen, der Entschluss zur Entwicklung einer Tugend als Frucht des Ge-
betes, die Bitte an Gott um die Gnade, diesen Entschluss zu realisieren und
letztlich das ,,Sich-dem-Schutze-Gottes-Anvertrauen®. Nach der Betrach-
tung empfiehlt der Heilige, den Verlauf der Meditation zu reflektieren.
Riccardo Fabiano sieht das Charakteristische der Methode des Mystikers in
seiner besonderen Betonung des Leidens Christi und der besonderen Liebe
zur Kirche.” Pater Pio hilt die Meditation fiir geeignet, die Liebe des Men-
schen zu Gott entflammen zu lassen, so dass, wenn der Betrachtende sich
zur Beschauung Gottes hingezogen fiihlt, er nachgeben und sich versenken
soll in die Gefiihle, die ihn mit Gott unmittelbar verbinden.’®

Kontemplatives Gebet

Das Gebetsleben von Pater Pio bleibt nicht auf der Stufe des miindlichen
oder meditativen Gebetes stehen. Im Laufe der Zeit tibernimmt Gott selbst
die Initiative und fiihrt ihn zur Beschauung.” Psychologisch betrachtet ist
diese Erfahrung eine undeutliche und dunkle, aber sichere Empfindung der
Anwesenheit Gottes in der Seele. Man kann sie nicht selbst hervorrufen,
sondern nur passiv annehmen. Sie vermehrt die Gnade, steigert die geistigen
Krifte und findet oft auch einen Widerhall im Korper. Die so verstandene
Beschauung hat mehrere Stufen, je nach Art und Weise der gottlichen Wir-
kung.™

2Vgl. aaO., 58f. 250f.

BVel. aa0.,71.

*Vegl. aa0., 250f. 935; s. G. Lercaro, Metodi di orazione mentale. Milano 1957, 353 u. 361.
> Vgl. R. Fabiano, La meditazione di Padre Pio, in: Voce di Padre Pio 2/3 (1971), 6.

*Vgl. R. Allegri, A tu per tu con Padre Pio. Con trenta lettere inedite. Milano 1995, 238.
7Vgl. Epist. 1, 303. 818.

8 Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 827-840.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 363

Im »Gebet der Ruhe« bemichtigt sich Gott des Verstandes und des Wil-
lens des Mystikers und lédsst ihn inneren Frieden (una pace ed una tranquil-
lita), Freude und sogar Uberfluss an Tréstung (una indigestione di consola-
zione) geniefen.” Dieses Gebet nimmt in seiner groften Intensitét die Form
der ,,Einschliferung® der geistigen Kréfte (sonno delle potenze) an, die dann
im ,,Taumel der Liebe* (inebriamento) bei dem Heiligen den Eindruck er-
wecken, er sei im ,,Liebeswahn® (pazzie d’amore).®°

Die sich entwickelnde Dynamik der Kontemplation beméchtigt sich auf
der Stufe der einfachen Einung mit Gott nicht nur des Verstandes und des
Willens, sondern auch des Gedichtnisses und der Einbildungskraft, so dass
alles innerliche Vermogen mit Gott beschiftigt ist.®! Fiir dieses Gebet ist
charakteristisch, dass jedwede Zerstreutheit fehlt und alle Kréfte auf Gott
hin zentriert sind, auch ohne die bewusste Mitwirkung des Mystikers.*> Die-
ser Zustand gibt ihm auch die vollkommene Sicherheit, dass er im Zentrum
der Seele (centro dell’anima) mit Gott geeint wurde.® Zusammen mit die-
sen Erlebnissen beginnt der Heilige innerlich die Wirkung Gottes in ,,Be-
rithrungen® (focchi) und ,,Wunden® der Liebe (piaghe d’amore) zu spiiren.?*

Diese Erlebnisse sind Vorzeichen der nédchsten Stufe seiner mystischen
Entwicklung, bei der nicht nur das innere geistige Vermogen, sondern auch
die duBleren wahrnehmenden Sinne mit Gott vereint werden. Die Intensitét
dieser gottlichen Wirkung ist so groB3, dass der unvorbereitete Leib sie nicht
aushalten kann, und es zur Ekstase kommt.® In diesem Zustand werden die
Sinne gleichsam aufBer Kraft gesetzt (sensi restano sospesi), sei es auf eine
ruhige und angenehme, sei es auf eine gewaltsame und schmerzhafte Wei-
se.8¢

Nach einer Zeit der Ekstasen, die der »umwandelnden Einung« vorausge-
hen, stellt Gott den Mystiker auf die schmerzhafte Probe der dunklen Nacht
des Glaubens, in der der Geist gereinigt wird (purga dello spirito). Im Gebet
zeichnet sich diese Entwicklungsstufe dadurch aus, dass der Heilige in die-
ser Zeit der extremen inneren Trockenheit (aridita di spirito) in sich zwar
keinen Drang verspiirt und keine Kraft findet, um zu Gott zu beten, anderer-

" Vgl. Epist. 1,217. 230 u. 250.

9 Vel. aa0., 292f. 357f.; vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 866f.

81 Vgl. Epist. 1,367: ,,L’orazione di unione & quel grado di contemplazione infusa in cui tutte
le potenze interne sono prigioniere od occupate in Dio*; vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm.
52), 367.

82 Vgl. Epist. 1,454,

8 Vgl. aaO., 383. 453.

8 Vgl. aa0., 130: ,,Mi tocca in modo si vivo, che sono portato fuori di me stesso*; vgl. A.
Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1096.

$Vgl. aaO., 881f.

% Vgl. aaO., 887; s. Epist. 1,420. 497 u. 1094.



Wojciech Zyzak 364

seits aber das Gebet in der schmerzlichen Beschauung (contemplazione tor-
mentosissima) nicht vernachlissigt wird.?’

Im Zustand dieser inneren Dunkelheit ist der Heilige iiberzeugt, dass kei-
ne andere Hilfe diese Leiden lindern konne als nur die Vereinung mit Gott in
vollkommener Liebe (unione di un perfetto e consumato amore).®® Ein Indiz
fiir diesen Umbruch bemerken wir im Brief vom 12. Januar 1919, in dem zu
lesen ist, dass die unendliche Liebe Gottes seine Hartherzigkeit tiberwunden
und sich in sein Herz eingegossen habe.® Als Konsequenz daraus beginnt er,
dass gottliche Licht, das seine Seele bisher nur als schmerzhafte Dunkelheit
erfahren hat, als solches wahrzunehmen (incomincio a vederla questa luce).
In diesem Licht erkennt er endlich, dass Gott bestindig im Zentrum seiner
Seele wohnt.”® Langsam und nach einer Zeit der Konzentration auf die eige-
nen mystischen Erfahrungen wandelt sich seine Sorge um das eigene Heil in
die Sorge um das Seelenheil der ihm anvertrauten Menschen, was eine auf-
opferungsvolle seelsorgliche Arbeit in den nichsten Jahrzehnten seines Le-
bens zur Folge hat.”!

3. AuBergewdohnliche mystische Phinomene

Die Phidnomene, die wir hier als auflergewtShnliche Gnadengaben Gottes
(gratis datae) untersuchen, sind anderer Natur als die heiligende Gnade; au-
Berdem sind sie weder unter die theologischen Tugenden noch unter ein un-
gewohnlich reiches Gebetsleben zu subsumieren. Dennoch bezeugen sie den
Kontakt mit der tibernatiirlichen Welt und verdanken sich géttlicher Einwir-
kung. Diese Phinomene machen deutlich, dass der ganze Mensch, sowohl
seine Seele als auch sein Leib, sich mit Gott eint und von ihm umgewandelt
wird. Je nach dem, wo sich vorwiegend diese Wirkung zeigt, sprechen wir
von erkenntnisméBigen, affektiven oder somatischen Phidnomenen.*?

Ursachen der Phdnomene

Pater Pio wusste darum, dass solche auBergewohnlichen Phidnomene von
Gott kommen, aber auch vom bdsen Geist oder von der Natur verursacht

8 Vel. aaO., 382, 440f. u. 1073; 3, 194-196.

8 Vel. aa0., 1, 472.

% Vel. aaO., 1112f.: ,,Ha conquiso finalmente la durezza dell’anima mia“.

“Vel. aaO., 1122f. 1247, 3, 887.

'Vgl. aa0., 1, 1189. 1243.

2 Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1036f.; s. auch P. Lesourd/J.M. Benjamin, Les
mistéres du Padre Pio d’apreés des documents inédits. Paris 1969, 117-166.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 365

werden konnen. Deswegen muss man auch bei ihm alle drei Moglichkeiten
in Erwigung ziehen.” In seinen Briefen finden wir Hinweise darauf, dass er
oft mit psychischen Krisen zu kimpfen hatte und sich manchmal wankel-
miitig fiihlte (squilibrato di spirito).°* Vom 18. bis zum 21. Lebensjahr litt er
unter starken Skrupeln.” AuBBerdem gibt es Belege, dass der Heilige nahezu
sein ganzes Leben lang krank war.”® Wihrend des I. Weltkrieges stellten die
Arzte bei ihm sogar Tuberkulose fest.”” Schon als Kind war Francesco For-
gione korperlich schwach, nachgiebig und schweigsam, was spiter als Pré-
disposition zur Neurose gedeutet wurde.”®

Abgesehen von den korperlichen Leiden waren die oben erwéhnten
Schwierigkeiten voriibergehend, und der generelle psychische Zustand des
Heiligen war ausgeglichen. Auch die aulergewohnlichen Phinomene haben
seine psychische Gesundheit nicht beeintrichtigt.”® Das bestitigen die psy-
cho-graphologischen Untersuchungen seiner Schrift, die Altruismus, Aus-
geglichenheit, Charakterstirke, Beharrlichkeit, Spontaneitéit und Entschie-
denheit verrit.'% Letztlich erscheint es mehr als unwahrscheinlich, dass ein
neurotischer Mensch tiber fiinfzig Jahre in Gehorsam, Nichstenliebe und
Gebet hitte leben konnen.

Andererseits sind seine Briefe voll von Schilderungen, die seine Kampfe
gegen den Teufel beschreiben, so dass der Heilige selbst gelegentlich fiirch-
tete, besessen zu sein.'”! Diese Angriffe charakterisieren eine Entwicklung,
die der mystischen Reifung des Heiligen entspricht und dadurch die subjek-
tive Seite dieser Phinomene zeigt. Am Anfang schildert Pater Pio sie so, als
ob sie physischer Natur seien, weil er sie mit allen Sinnen wahrnimmt. Im
Laufe der Zeit berichtet er vor allem von Versuchungen. Kurz vor der voll-
kommenen Einung mit Gott spricht er von einem Kampf im Geiste.!?> Diese
spirituellen Erfahrungen haben auch eine positive Konsequenz: Sie machen
ihn vorsichtig gegentiber allen auflergewdhnlichen Phdnomenen, wenn er

% Vel. Epist. 1. 395: ,,Ora dette manifestazioni o vengono dal Signore ed allora & indubitato
che molto ¢ il guadagno che ne viene all’anima; oppure dal demonio o dalla propria fantasia.*
*Vgl. aa0., 521f. 529f. u. 1034.

% Vgl. aa0., 6791

%Vel. aaO., 180. 451; s. auch G. Gusso, Padre Pio visto da un medico, in: Atti del 1” Conve-
gno (Anm. 51), 305 u. L. Peroni, Padre Pio da Pietrelcina. Rom 1994, 29.

7Vgl. Epist. 1, 689.

% Vgl. G. Cruchon, Le stimmate di Padre Pio, in: Voce di Padre Pio 6/11 (1975), 10f. u. 6/12
(1975), 8f.

% Vgl. G. Cannarella, Personalita del mistico, in: Voce di Padre Pio 17/9 (1986), 4f.; s. auch
G. Festa, Tra i misteri della Scienza e le luci della Fede. Rom 1933, 130f.

10 Vel. G. Ziveri, Esame psico-grafologico su scritti autografi di Padre Pio da Pietrelcina,
in: Voce di Padre Pio 16/5 (1985), 16f.

"' Vgl. Epist. 1,213.

12Vel. aa0., 266. 321 u. 795f.



Wojciech Zyzak 366

sich nicht sicher ist, ob sie von Gott oder vom Teufel verursacht wurden.!03
Der Heilige sieht nicht in allen negativen Erfahrungen den Teufel als Ursa-
che.!® Es gibt mystische Erfahrungen, bei denen er vollkommen iiberzeugt
ist, dass sie nur von Gott stammen konnen.'®

Erkenntnisphdnomene

Pater Pio unterscheidet zwischen Visionen in menschlicher Gestalt und Vi-
sionen ohne jegliche korperliche Form (manifestazioni ed apparizioni, rigu-
ardanti esseri privi di forme, e sotto forme umane).'®® Diese differenzierte
Sicht spiegelt die Erfahrung einer geistlichen Entwicklung wider, ndmlich
von den mit den duleren Sinnen liber die mit den inneren Sinnen erfahrenen
Wahrnehmungen bis hin zu den intellektuellen Visionen.'"’

Der Kapuziner, der manche Erscheinungen so schildert, dass man den
Eindruck gewinnt, er habe Jesus, Maria und die Heiligen mit eigenen Augen
sehen konnen,'%® weil} jedoch, dass er auf dem Weg zur Einung mit Gott sol-
che Erscheinungen sowie auch alle Visionen der Vorstellungskraft abweisen
soll, auch dann, wenn sie von Gott kommen.'”

Anders ist das im Fall von geistigen Wesen, die er in intellektuellen Vi-
sionen wahrnimmt (all’occhio della intelligenza) und die als Teil der Be-
schauung nicht abzuweisen sind. So soll denn die Gnadengabe der Liebe zu
Gott, die aus dieser Beschauung resultiert, mit Dankbarkeit angenommen
werden. Es ist Pater Pio unmoglich, diese Erscheinungen zu beschreiben.
Da sie ihn die GroBe Gottes und die eigene Unzulidnglichkeit immer besser
erkennen lassen, konnen sie seiner Meinung nach nur von Gott kommen.!°
Dass er die Phanomene unterscheidet, wird am besten deutlich in ihrer un-
terschiedlichen Bewertung als sukzessive und formelle Ansprachen. Diese
sind als relativ unsichere zu bewerten im Gegensatz zu substantiellen An-
sprachen, die in der Seele das hervorbringen, was sie zum Inhalt haben.'!!

13 Vgl. aa0., 321; 2, 139.

14Vel. aa0., 1,988; 4, 174.

195 Vel. aaO., 1, 498. 1040: ,,I1 demonio non pud produrre in noi fenomeni di ordine pura-
mente intellettuale o volitivo perché nel santuario della nostra anima, nessuno, tranne Dio,
puo penetrare direttamente.”; s. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1062.

106 Vgl. Epist. 1, 373ff.

7Vel. aa0., 314.

18 Vgl. aa0., 349.

1 Vel. aa0., 321. 393f.

19Vel. aa0., 821. 1065 u. 1089; 2, 80.

""'Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1072; s. auch Epist. 1, 381ff. 681ff.; 4, 986-989.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 367

Ahnlich positiv schitzt der Heilige die geistigen Empfindungen ein, die bei
ihm tiefe Gottesliebe erwecken.'"?

Obwohl seine Visionen mit dem Glauben konform sind und man den Hei-
ligen als demtitig, fromm, ehrlich und psychisch gesund beschreiben kann,
muss man bei der Auswertung dieser Phidnomene berticksichtigen, was Karl
Rahner tiber Visionen geschrieben hat. Demnach soll man nicht unbedingt
glauben, dass der Gegenstand der Erscheinung wirklich korperlich anwe-
send sein muss, um perzipiert zu werden, sondern es reicht, wenn die Sinne
angeregt werden. Wenn Gott eine so genannte species sensibilis verursacht,
kann sie als species der Perzeption oder Imagination erscheinen. In dem
Sinne, dass Visionen wesentlich von subjektiven Faktoren des Sehenden ab-
héngig sind, wird jede, auch die reine Vision normalerweise als {ibernatiir-
lich betrachtet, d.h. sie ist nicht inhaltlich, sondern ursédchlich géttlicher Na-
tur.'' Wenn man dieser Interpretation folgt, wird deutlich, warum die Visio-
nen des Heiligen manchmal eine erstaunliche Ahnlichkeit mit den Beschrei-
bungen anderer Autoren aufzeigen. Vor allem seine friihen Visionen schop-
fen viel aus den Briefen der Gemma Galgani,"* und die Vision seiner Beru-
fung ist von Scaramellis ,,Direttorio ascetico beeinflusst.!'> Es handelt sich
hier aber nicht um ein einfaches Ubernehmen von Gedanken und Formulie-
rungen anderer, sondern um die mystische Erfahrung eingegossener Be-
schauung, die im Zentrum der Seele stattfindet und dann in der Interpretati-
on manchmal unkritisch erweitert wird auf ihre sinnliche Reperkussion, so
dass der Mystiker in fremden Schilderungen eine adédquate Sprache fiir die
eigenen, unaussprechlichen Erfahrungen findet.

Somatische Phdnomene

Es ist sehr schwierig, zwischen den Phidnomenen erkenntnisméfiger und af-
fektiver Natur und den Phidnomenen somatischer Natur zu unterscheiden.
Die Unterscheidung erfolgt je nach dem, ob vorwiegend Eigenschaften der
einen oder anderen Art fiir das zu bewertende Phidnomen charakteristisch
sind. So gesehen gehoren die Ekstasen und das Feuer der Liebe im Leben

12 Vgl. aa0., 1, 420ff.

113 Vgl. K. Rahner, Visionen und Prophezeiungen. Innsbruck 1952, 58. 64f. 70.

14 Vgl. Epist. 1, 278f.; s. auch G. di S. Stanislao, S. Gemma Galgani. Rom 1983, 291. Gem-
ma Galgani (1817-1903) empfing ebenfalls die Stigmata. Sie wurde am 2.5.1940 von Papst
Pius XII. heilig gesprochen (Gedenktag: 11. April).

15 Vel. Epist. 1, 1280-1284; s. auch G.B. Scaramelli, Direttorio ascetico (Anm. 9), 1 2,10,
cap. 1 bzw. 2,8, cap. 3-5; ferner G. Di Flumeri, La fonte letteraria delle visioni di Padre Pio,
in: Voce di Padre Pio 14/6 (1983), 20ff.



Wojciech Zyzak 368

des Kapuziners zu den affektiven Erfahrungen. Diese fiihren hin zu den so-
matischen Phianomenen, wie etwa der Stigmatisation.'® Vor allem die Eks-
tase als Zeichen der natiirlichen Schwiiche des Korpers verschwindet nach
Vollendung der mystischen Entwicklung des Heiligen. Anders verhilt es
sich mit der Liebe des Mystikers zu Gott, die stindig zunehmend auch kor-
perliche Auswirkungen zeitigt: Pater Pio spricht hier von einem ,,Entziin-
detsein® (accendimento) seines Korpers, angefangen von geheimnisvollen
Fiebern bis hin zur Transverberation des Herzens.'”

Die Schwiiche des Korpers erweist sich manchmal als seine Stirke. Wenn
Pater Pio vor allem in Venafro im Jahre 1911 nicht schlafen und aufler der
Heiligen Kommunion nichts zu sich nehmen konnte, wurde dies als auller-
natiirliche Gabe im Zusammenhang mit der Ekstase interpretiert.''® Man in-
terpretiert dieses Phdnomen auch als Zeichen der Vergéttlichung des ganzen
Menschen, der — mit Gott vereint — schon in seinem irdischen Leben teil-
nimmt an der Vollkommenheit, die ihm im Himmel in ganzer Fiille zuteil
wird."?

Nicht anders kann man sich auch die von vielen Zeugen bestiitigte Bilo-
kation des Mystikers erkldren, d.h. seine sichtbare Anwesenheit an zwei Or-
ten gleichzeitig.'”® Besonders bemerkenswert sind die Phidnomene der
Transverberation und Stigmatisation. Der Heilige beschreibt drei Ereignis-
se aus dem Jahr 1918: Zuerst ein Ereignis im August, bei dem es sich
hochstwahrscheinlich um die Durchbohrung der Seite handelt, dann die
Stigmatisation am 20. September 1918 und schlielich die Transverberation
des Herzens im Dezember desselben Jahres.'?! Die Wunden von Pater Pio
wurden viele Male medizinisch untersucht. Es gab jedoch nie eine wissen-
schaftliche Erkldrung fiir die Tatsache, dass sie flinfzig Jahre lang trotz ver-
schiedenster Behandlungen weder eiterten noch heilten.'?> Weil es sich bei
Pater Pio um eine psychisch gesunde, ehrliche und mit Gott verbundene Per-
sonlichkeit handelte, muss man Paolo Maria Marianeschi zustimmen, wenn
er sagt, dass die Psychopathologie keine zufriedenstellende Erkldrung die-
ses Phinomens liefern kann.'” Marianeschis zentrale These ist, dass die
Medizin in diesem Fall an ihre eigenen Grenzen stofit und so auf die Not-

16 Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1088; s. auch Epist. 1, 882.

"7 Vgl. aaO., 180. 234 u. 300.

"8 Vgl. aaO., 383.

9 Vgl. G. Gusso, Padre Pio (Anm. 96), 319f.

120 Vgl. I. Rodriguez, Art. Bilocazione, in: Dizionario enciclopedico di spiritualita 1 (1975),
284f.; s. auch Epist. 4, 993.

21'Vgl. aa0., 1, 1065. 1094 u. 1106.

122 Vgl. Congregatio de Causis Sanctorum, Beatificationis et canonizationis Servi Dei Pii a
Pietrelcina [...] Positio super virtutibus, Bd. 3. Rom 1997, 170-177.

122 Vgl. P. M. Marianeschi, Stimmate e medicina. Terni 1987, 18-28.



Mystische Erfahrung bei Pater Pio 369

wendigkeit einer theologischen Interpretation hinweist. Obwohl der Heilige
keine Stigmata wollte, war dennoch das Leitmotiv seines innerlichen Le-
bens die Gleichfoérmigkeit mit dem Gekreuzigten. Dieses Verlangen nach
dem Mit-Leiden mit Christus schliet die Mitwirkung subjektiver Faktoren
wie Vorstellungskraft und Phantasie nicht aus. Das wird verstéindlich, wenn
man die Lokalisierung der Wunden auf den Hénden berticksichtigt, die eher
bildlichen Darstellungen damaliger Zeit entspricht als den tatsdchlichen
Wundmalen Jesu. Theologisch gesehen sind echte Stigmata Folge der Eks-
tase, die ihrerseits als Nachwirkung der mystischen Kontemplation betrach-
tet werden kann.'?* Das Wichtigste ist, dass sowohl die Stigmatisierung als
auch das Verschwinden der Wunden kurz vor dem Tod des Heiligen auf die
vollkommene Transfiguration in den gekreuzigten und auferstandenen
Christus hinweisen.'?

Alle diese Phinomene zeigen deutlich, dass sich der ganze Mensch — als
Einheit von Leib und Seele — mit Gott einen und durch die Gnade Gottes
umgewandelt werden kann. Auch wenn es moglich ist, dass solche auBerge-
wohnlichen Erfahrungen von Gott ohne heiligende Gnade geschenkt wer-
den, regen sie doch zu solcher Dankbarkeit und Liebe zu Gott an, dass die
Leben spendende Verbindung mit ihm immer tiefer wird. Dies gilt sicherlich
in besonderer Weise fiir das Leben des Pater Pio.'?

124 Vel. Epist. 1, 669; s. auch G. Cruchon, Le stimmate di Padre Pio, in: Voce di Padre Pio
6/7-8 (1975), 12f. u. 6/9 (1975), 8f.

125 Vgl. G. Spitéris, Una visione delle stimmate di Padre Pio alla luce della teologia orienta-
le, in: Atti del 1’ Convegno (Anm. 51), 367.

126 Vgl. V. di Santa Maria, Nella schiera dei grandi mistici. Lo <stato straordinario>, in: At-
tidel 1’ Convegno (Anm. 51), 157.




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


