
Mystische Erfahrung bei Pater Pio1

Wojciech Zyzak, Krakau

Heute spricht man viel über das Thema »Spiritualität«, ja sogar von einer
neuen „Welle der Mystik“ ist die Rede.2 Christliche Mystik bedeutet be-
wusstes Erleben der persönlichen Einung mit Gott. Es ist Gott, der die Ini-
tiative ergreift, der den Menschen beschenkt, ohne dessen Freiheit zu beein-
trächtigen. Die Transzendenz Gottes und die Individualität der menschli-
chen Person bleiben so bestehen.3 Bei dieser Gotteinung, die das Ergebnis
des Zusammenwirkens von göttlicher Gnade und der Offenheit des Men-
schen für Gott darstellt, spielen die klassischen theologischen Tugenden ei-
ne besondere Rolle. Intensives Gebet ist die Voraussetzung für ein Leben in
der Gegenwart Gottes.4 Zur mystischen Erfahrung gehören mitunter außer-
gewöhnliche Phänomene, die nicht zu den wesentlichen spirituellen Ele-
menten christlichen Lebens gehören. Jene Elemente – wie Glaube, Hoff-
nung und Liebe, ergänzt durch ein ungewöhnlich reiches und intensives Ge-
betsleben5 – finden wir in der religiösen Erfahrung von Pater Pio (Frances-
co Forgione), einem der größten Mystiker des 20. Jahrhunderts. Sein Leben
aufmerksam zu betrachten, lohnt sich auch aus einem anderen Grund: Pater
Pio ist bekannt, weil viele, sehr unterschiedliche mystische Phänomene sei-
ne religiöse Erfahrung prägten.6

1 Francesco Forgione (Pater Pio), geb. am 25.5.1887 in Pietrelcina; seit 1903 Kapuziner, 1910
Priesterweihe. Seit 1916 bis zu seinem Tod am 23.9.1968 lebte er in San Giovanni Rotondo
(= SGR), wo er am 20. September 1918 Stigmata empfing. Pater Pio wurde 1999 selig und
2002 heilig gesprochen. 
2 Vgl. G. de Rosa, Sintomi di risveglio religioso?, in: A. Favale (Hrsg.), Movimenti ecclesia-
li contemporanei. Dimensioni storiche, teologico-spirituali ed apostoliche. Rom 1980, 19f.
3 Vgl. J. Castellano, Art. Unione con Dio, in: Dizionario enciclopedico di spiritualità 2 (1975),
1944.
4 Vgl. aaO., 1946–1949.
5 Zur Deutung der drei theologischen Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe (nach 1 Kor
13,13) als eingegossene Tugenden (virtutes infusae) s. Thomas von Aquin, Sth. I–II, q. 63, a.
3 c.a.: „Alle Tugenden ... gehen aus bestimmten, natürlichen und in uns vorgegebenen Prin-
zipien hervor. An Stelle dieser naturhaften Quellgründe werden uns von Gott die göttlichen
Tugenden verliehen, durch die wir auf das übernatürliche Ziel hingeordnet werden.“; s. auch
ad 2: „Die göttlichen Tugenden geben uns ... die Hinordnung auf das übernatürliche Ziel, in-
dem sie uns unmittelbar auf Gott selbst hinordnen.“ Das übernatürliche Ziel besteht in der
ewigen Glückseligkeit, d.h. der unmittelbaren Gottesschau (visio beatifica). 
6 Vgl. Congregatio de Causis Sanctorum, Servi Dei Pii a Pietrelcina Decretum super virtuti-
bus, in: Acta Apostolicae Sedis 90 (1998), 626–629.

GuL 81/5 (2008) 353–369

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 353



1. Weg der göttlichen Tugenden

Die umfangreiche Sammlung seiner Briefe gibt uns die Möglichkeit, diese
spirituelle Erfahrung des Heiligen detailliert zu erforschen.7 Für Pater Pio
eint sich nicht nur die Seele, sondern der ganze Mensch mit Gott und wird
dank seiner Gnade ihm gleichförmig. Wer die Schriften des Heiligen liest,
bemerkt, dass er ausführlich die Rolle des Glaubens, der Hoffnung und der
Liebe im mystischen Leben schildert, aber nur wenig auf die Wirkung der
Gaben des Heiligen Geistes Bezug nimmt.8 Das ist sicherlich darin begrün-
det, dass seinen frühen theologischen Studien Giovanni Battista Scaramel-
lis „Direttorio ascetico“ zu Grunde liegt, ein Werk, das sich mit diesem The-
ma nicht beschäftigt.9 Außerdem bemerkt man in seinen Schriften den gro-
ßen Einfluss des heiligen Johannes vom Kreuz, der den genannten göttli-
chen Tugenden die Bedeutung beimisst, die bei anderen Theologen dem
Wirken des Heiligen Geistes zukommt.10 Der Einfluss des Johannes vom
Kreuz erklärt auch den engen Zusammenhang von Glaube und Verstand,
Hoffnung und Gedächtnis sowie Liebe und Wille, der für die Schriften des
Kapuziners charakteristisch ist.11

Glaube

Der wichtigste Aspekt des Glaubens in den Schriften von Pater Pio ist der
Glaube als Weg der Einung mit Gott. Aber man findet auch weitere Aspek-
te dieser theologischen Tugend in seiner religiösen Erfahrung. Der Glaube
umfasst nach ihm auch den Glauben an Gott (credere Deum), den Glauben
an das, was Gott offenbart hat (credere Deo), und das Gottvertrauen, also die
von Glauben erfüllte Hingabe an Gott (credere in Deum).12

Für Pater Pio war die Frage nach der Existenz Gottes nie ein persönliches,
existentielles Problem, sondern diese Fragestellung war für ihn eher akade-
mischer Art:13 Als Student der Philosophie in Sant’Elia a Pianisi befasste er

Wojciech Zyzak 354

7 Pio da Pietrelcina, Epistolario. A cura di M. da Pobladura/A. da Ripabottoni. 4 Bde. SGR
1973–1984 (zit. als Epist.) u. Ders., Lavori scolastici. A cura di G. di Flumeri. SGR 1993 (zit.
als Lavori). 
8 Vgl. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale di Padre Pio. SGR 1996, 14ff. 
9 Vgl. G.B. Scaramelli, Direttorio ascetico I 4, 2, cap. 1–8. Bassano 1873. 
10 Vgl. Epist. 1, 396; s. auch G. di Flumeri, San Giovanni della Croce e Padre Pio, in: Voce di
Padre Pio 22/11 (1991), 11.
11 Vgl. Epist. 1, 440; 3, 586. 
12 Vgl. E. Stein, Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins. Frei-
burg 1986 (Edith Stein. Werke; 2), 28.
13 Vgl. F. da Riese, Padre Pio da Pietrelcina. Crocifisso senza croce. SGR 1996, 35.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 354



sich mit den Argumenten des natürlichen Verstandes für die Existenz Got-
tes.14 Auch in Notizen zu seinen Studien der Fundamentaltheologie in Serra-
caprioli argumentiert er für die Möglichkeit und Notwendigkeit der göttli-
chen Offenbarung.15 Genauso wichtig war für Pater Pio das, was Gott offen-
bart und durch die Kirche gelehrt hat. Der Heilige hielt einzig und allein die
Katholische Kirche für die wahre Kirche, die heilig, apostolisch und allum-
fassend ist.16 Er verteidigte entschieden die Lehre von der Unfehlbarkeit der
Konzilien, vom Primat des Papstes sowie von Kanon und Inspiration der
Heiligen Schrift.17

Pater Pio mahnt die Adressaten seiner Briefe, sich ständig um die Leben-
digkeit ihres Glaubens zu bemühen,18 denn ein lebendiger Glaube hält Ver-
suchungen stand. Durch die Treue zu Gott auch in den Dunkelheiten des
Glaubens lebt man das, wovon das Credo der Kirche spricht; in ähnlicher
Weise tun dies die Märtyrer durch ihr Leiden.19 Besonders das Sich-Gott-
Anvertrauen im mitternächtlichen Dunkel des Glaubens erfüllt die Seele des
Heiligen letztlich mit Licht und neuer Kraft.20

Auf dem Weg zur Gotteinung muss die Seele im reinen Glauben (fede pu-
ra) verharren, der als einziges und adäquates Mittel (mezzo adatto ed unico)
zu diesem Ziel hinführt.21 Obwohl Gott die Seele des Heiligen mit überna-
türlichen Gnaden beschenkte, mussten der Seele des Mystikers im Prozess
der aktiven und passiven Reinigung durch den Glauben alle Bilder und Ge-
danken, die zwar von Gott gegeben, aber nicht Gott selbst waren, genom-
men werden. Die Briefe Padre Pios sind voll von Schilderungen seiner
schmerzhaften Erfahrungen, die auf die passive Reinigung der Sinne und
des Verstandes in der Nacht des Glaubens (alta notte dello spirito) hinwei-
sen. Dabei ist das höchste Licht des Glaubens so intensiv und rein, dass es
die natürlichen Möglichkeiten des Verstehens übersteigt, somit für die See-
le dunkel und schmerzhaft wird und die verstandesmäßige Betrachtung er-
schwert. Die Reinigung der Sinne und des Verstandes wirkt auf die Seele je-
doch letztlich erhellend und befähigt sie zur Schau Gottes und zur vollkom-
menen Einung mit ihm (una sola cosa con Dio).22

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 355

14 Vgl. Lavori, 356–361.
15 Vgl. Epist. 4, 1009–1019.
16 Vgl. aaO., 1031–1038 u. G. di Flumeri, Le note della vera Chiesa nella dottrina di Padre
Pio, in: Voce di Padre Pio 6/1 (1975), 7f.
17 Vgl. Epist. 4, 1021–1049. 
18 Vgl. aaO., 2, 248: „Ravvivate la vostra fede nella verità della dottrina cristiana, ed in modo
singolarissimo ravvivate la fede nelle promesse di vita eterna“ u. 1, 596. 
19 Vgl. aaO., 3, 545.
20 Vgl. aaO., 2, 198.
21 Vgl. aaO., 1, 441.
22 Vgl. aaO., 4, 1077f.; 1, 367. 440f. 722 u. 3, 194ff. 

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 355



Als Resultat der Wirkung dieses göttlichen Lichtes wuchs in Pater Pio all-
mählich die Erkenntnis der Größe und der Unbegreiflichkeit Gottes, was ihn
konsequent zur richtigen Einschätzung der eigenen Person und der gesam-
ten Schöpfung gelangen ließ.23 In der Nacht des Glaubens, eben inmitten je-
ner extremen Dunkelheit, jener seelischen Leere, erfährt der Heilige im
Zentrum seiner Seele für kurze Zeit, aber mit absoluter Gewissheit die An-
wesenheit Gottes durch dessen Anrührung (tocco). Damit beginnt eine mys-
tische Einung. In dem beschriebenen Prozess spielen neben dem Glauben
auch die beiden theologischen Tugenden Hoffnung und Liebe eine große
Rolle, deren Bedeutung im mystischen Leben von Pater Pio wir in den nach-
folgenden Punkten untersuchen.24

Hoffnung

Nach Thomas von Aquin ist der erste und eigentliche Gegenstand der Hoff-
nung das ewige Leben in der Anschauung Gottes, genannt visio beatifica.25

Aus dem „Direttorio ascetico“ Scaramellis wusste der Heilige, dass die
christliche Tugend der Hoffnung durch zweierlei gefährdet ist: durch eine
zu starke Bindung an das Weltliche und die Verzweiflung, die in der fran-
ziskanischen Tradition als eine besondere Versuchung dargestellt wird.26

Dass Pater Pio frei war von jedweder Verachtung der Welt, beweist allein
die Lektüre seiner wunderbaren, wahrhaft franziskanischen Beschreibung
der Natur, in der der junge Francesco eine große ästhetische Empfindsam-
keit und ein hohes Maß an poetischem Talent zeigt. Die Schilderungen re-
flektieren seine Wahrnehmung der göttlichen Schöpferkraft in der Natur.27

Wojciech Zyzak 356

23 Vgl. aaO., 2, 80: „Ebbene ecco i segni per conoscere se tali raggi di luce provengono dal Pa-
dre dei lumi. (...) Il primo è che tali luci producono una conoscenza di Dio sempre più ammi-
rabile, il quale a misura che a noi si disvela, ci dà sempre un’idea più alta della sua incom-
prensibile grandezza. (...) Il secondo segno è una conoscenza sempre più grande di noi stessi,
un sentimento sempre più profondo di umiltà. (...) Il terzo è che questi raggi celesti produco-
no nell’anima un disprazzo sempre più grande per le cose tutte di questa terra.“
24 Vgl. aaO., 1, 757.
25 Vgl. Thomas von Aquin, Die Hoffnung. Theologische Summe II–II. Fragen 17–22. Übers.
von J. Groner. Freiburg 1988, 18: „Wie gesagt stellt die Hoffnung ... die Verbindung mit Gott
her und stützt sich auf seine Hilfe zur Erlangung des erhofften Gutes. Die Wirkung muss je-
doch ihrer Ursache entsprechen. Daher ist das Gut, das wir eigentlich von Gott erhoffen müs-
sen, ein unendliches Gut – entsprechend der Kraft des helfenden Gottes, denn einer unendli-
chen Kraft entspricht es, auf ein unendliches Gut hinzuführen. Dieses Gut nun ist das ewige
Leben, das im Besitz Gottes selbst besteht. (...) Daher ist die ewige Glückseligkeit das ei-
gentliche und erstrangige Objekt der Hoffnung.“
26 Vgl. Epist. 1, 396–401. 
27 Vgl. Lavori, 80. 82. 113ff. 144. 170 u. 180f.; Epist. 3, 522 u. 536.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 356



Einzig die Überzeugung, dass allein die richtige Wertehierarchie zur voll-
kommenen Hingabe an Gott führt, kraft derer die Seele zur Gotteinung be-
reit wird, führt ihn dazu, seinen Blick von der Schöpfung abzuwenden.28

Besonders jene, die den Weg spirituellen Lebens gerade neu beschreiten,
neigen zur Eitelkeit. Dabei sind sie davon überzeugt, dass ihre Freundschaft
zu Gott nie und durch kein Geschöpf gestört werden könne. Dieser Gefahr
war sich der Heilige ständig bewusst.29 Deshalb machte Francesco Forgione
von frühester Jugend an ständig Fortschritte in der Befreiung des Geistes
von falschen Anhänglichkeiten.30 Auf seinem geistlichen Weg bzw. in seiner
mystischen »Evolution« weicht sein anfängliches Verlangen nach dem Tod,
um auf diese Weise sich sofort mit Gott einen zu können, der Überzeugung,
dass seine Lebensaufgabe darin bestehe, seinen Mitmenschen auf ihrem
Weg zu Gott zu helfen.31

Auf dem Weg, die Seele und den ganzen Menschen mit Gott zu einen, ist
es die Aufgabe der Hoffnung, das Gedächtnis zu reinigen.32 So gab es bei
Pater Pio Störungen dieses seelischen Vermögens, dessen Funktionen all-
mählich der göttlichen Führung unterstellt wurden, so dass der Heilige sich
nur an die Dinge erinnerte, die Gott in sein Gedächtnis gelegt hatte.33 Die
Reinigung des Gedächtnisses half dem Mystiker, Begehrlichkeit, Traurig-
keit und Verzweiflung als Versuchungen zu überwinden.34 Zwar hielt er sich
in der Nacht des Glaubens für verdammungswürdig, aber die Hoffnung auf
Gottes Hilfe gab er nie auf.35 Das war das Fundament seiner religiösen Er-
fahrung. Denn nach Thomas von Aquin besteht die wahre Verzweiflung da-
rin, vom Gegenstand der Liebe Abstand zu nehmen, was im Leben Padre
Pios nie der Fall war.36 Seine Hoffnung drückte sich aus in seiner Lebens-
freude, seinem inneren Frieden, seinem religiösen und seelsorglichen Wir-
ken sowie in seiner Geduld und Beharrlichkeit.37 Als wesentlichsten Gegen-
stand seiner Hoffnung nannte er stets und vor allem anderen das ewige Le-
ben mit Gott für sich persönlich und für andere. So hoffte er auf ein Wieder-
sehen mit verstorbenen Angehörigen; ebenso erhoffte er irdische Güter für
sich und andere, wie zum Beispiel Gesundheit.38

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 357

28 Vgl. aaO., 919; 4, 247. 
29 Vgl. aaO., 1, 376. 
30 Vgl. aaO., 179f. 375.
31 Vgl. aaO., 1181. 1184.
32 Vgl. aaO., 2, 453. 
33 Vgl. aaO., 1, 249. 260. 362. 382. 393. 443. 570. 590 u. 862. 
34 Vgl. aaO., 196f. 225f. 268 u. 607f.; 2, 63. 
35 Vgl. aaO., 1049: „La tortura che supera ogni intendimento è questa: vedersi ridotto, astret-
to in disperazione di ogni speranza, e pur speranza non perdere.“
36 Vgl. Thomas von Aquin, Sth. II –II, q. 40, a. 4 c.a. (Utrum spei contrarietur desperatio). 
37 Vgl. Epist. 1, 289. 361 u. 595f.; 2, 188f. 538; 3, 736 u. 4, 481.
38 Vgl. Lavori, 330–332; Epist. 1, 661f. 383; 3, 480.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 357



Diese Grundhaltung beruhte auf der Überzeugung, dass Gott maßlose
Liebe und unermessliche Güte sei.39 Nicht nur die Gnade, die Allmacht und
die Verheißungen Gottes, sondern auch das Gebet und das fürbittende Gebet
seiner Nächsten ließen ihn auf die vollkommene Einung mit Gott in Ewig-
keit hoffen.40 Dass er diese Hoffnung auch in anderen erwecken wollte, be-
zeugt seine Liebe zu seinen Mitmenschen.41

Liebe

Für Pater Pio stellte die Liebe – verstanden als Willensakt – die Mitte seines
spirituellen Lebens dar.42 Er spricht von der Liebe (carità) zu Gott (amore),
zu sich selbst (affetto) und zum Nächsten (dilezione) als von einer Einheit.
Denn sich in Liebe Gott zuzuwenden bedeutet, sich auf den Weg zum eige-
nen Glück zu machen.43 Der Mystiker unterscheidet die Liebe zu Gott  – ver-
standen als Präferenzakt des Willens, der Gott mehr schätzt als alles andere
(lo ama con amore di carità sostanziale), von der Liebe, die mit dem Gefühl
der spirituellen (amore accidentale spirituale) oder sinnlichen (amore acci-
dentale sensibile) Wonne verbunden ist.44

Am Anfang des religiösen Lebens schenkt Gott dem Menschen spirituel-
le und sinnliche Freude an allen Gebeten, um ihn an sich zu ziehen. Die so
beschenkte Seele strebt nicht mehr nach dem Wesentlichen, d.h. nach der
Liebe zu Gott. Stattdessen will sie immer mehr von diesen Freuden spüren
und erfahren. Um das zu verhindern, entzieht Gott der Seele allmählich die-
se Erfahrungen und reinigt so ihre Liebe. Zunächst unfähig das zu verste-
hen, sucht die Seele die Ursache hierfür in eigener Sündhaftigkeit und klagt
sich an, dass ihr die Liebe zu Gott fehle. Aber im Laufe der Zeit lernt sie, das
subtile Licht der Beschauung wahrzunehmen und zu schätzen. In der dunk-
len Nacht der gefühllosen, substantiellen Liebe zu Gott und jeglicher spiri-
tuellen oder sinnlichen Tröstung beraubt lernt sie, nicht egoistisch auf sich
bezogen zu lieben, sondern auf Gott hin.45

Erst am Ende dieses Weges beginnt der Heilige, die Liebe Gottes auf eine
neue und erstaunliche Weise zu empfinden. Diese affektive Vollkommen-

Wojciech Zyzak 358

39 Vgl. aaO., 399; s. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale (Anm. 8), 37.
40 Vgl. Epist. 1, 434f.; 3, 95. 1013.
41 Vgl. Decretum super virtutibus (Anm. 6): „Non solum is homo erat spei et plenae Dei fidu-
ciae, sed has virtutes verbis et exemplo in animas immittebat.“
42 Vgl. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale (Anm. 8), 44.
43 Vgl. Epist. 1, 1134; 3, 736f. 680f. Zum Zusammenhang vgl. K. Rahner, Art. Liebe, in: Her-
ders Theologisches Taschenlexikon 4 (1972), 321f.
44 Vgl. Epist. 2, 293.
45 Vgl. aaO., 293–301.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 358



heit ist seiner Meinung nach nicht für alle Menschen erreichbar, im Gegen-
satz zu einer noch wertvolleren (più pregevole) Vollkommenheit, die auf
dem Einssein mit Gott beruht (unione di uniformità e di similitudine). Die-
ses Einssein bedeutet, dass es im persönlichen Willen des Menschen nichts
gibt, was nicht mit dem Willen Gottes konform ist.46 Als Beispiel dafür zi-
tiert Pater Pio die Überlegungen des Franz von Sales zu Paulus. Der Apos-
tel hielt es, wenngleich er am liebsten das Leben hinter sich lassen wollte,
um bei Christus zu sein, für noch wichtiger, für Jesus Christus weiter zu wir-
ken, weil ihn die Menschen brauchten (vgl. Phil 1,21–24).47 Denn den voll-
kommenen Christen soll eine ähnliche Haltung und ein ähnliches Verlangen
wie Christus selbst auszeichnen.48

Diesen gesamten Prozess können wir im Leben des Heiligen beobachten:
Zunächst ist er der Liebe Gottes sicher und genießt sie; später in der dunk-
len Nacht seiner Seele beginnt er, an dieser Liebe zu zweifeln.49 Erst am Ziel
seiner mystischen Entwicklung erfährt Pater Pio die ganze Wonne der Got-
tesliebe und gelangt zu der Überzeugung, dass sein Wille und Gottes Wille
eins seien.50 Dieser Liebe eignet nicht nur eine vertikale, sondern auch eine
horizontale Dimension, insofern Pater Pio immer bemüht war, den ihm an-
vertrauten Menschen dabei zu helfen, ihr Kreuz im Leben besser zu tragen.
So besteht sein seelsorgerliches Engagement vornehmlich im Beichte-Hö-
ren. 

2. Stufen des Gebets

Das Gebet hatte im Leben des Kapuziners immer eine besondere Bedeu-
tung; daher ist es wichtig, die Entwicklung seines Gebetslebens zu betrach-
ten, um die Stufen seiner mystischen Entwicklung nachvollziehen zu kön-
nen.51 Zudem ist interessant, dass der Heilige bei der Schilderung seiner Ge-
betserfahrungen die Texte der heiligen Teresa von Avila benutzte – Texte,
die nach Meinung Royo Marins die Entwicklung des spirituellen Lebens am
besten darstellen.52 Obwohl das Gebet des Kapuziners, wie wir seinen Brie-

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 359

46 Vgl. aaO., 3, 687.
47 Vgl. Epist. 2, 344–347 u. François de Sales, Traité de l’amour de Dieu I 12. Annecy 1894
(Œuvres de S. François des Sales; 4), 69. 
48 Vgl. Epist. 3, 962f.; 4, 939.
49 Vgl. aaO., 1, 316f. 616.
50 Vgl. aaO., 1112f. 1247f.
51 Vgl. R. Moretti, Il colloquio con Dio, in: Atti del 1’ Convegno di studio sulla spiritualità di
Padre Pio, 1–6 maggio 1972. SGR 1973, 59. 
52 Vgl. A. Royo Marin, Teologia della perfezione Cristiana. Rom 1961, 771.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 359



fen entnehmen können, die Stufen der Kontemplation erreicht hat, ist er von
der Wichtigkeit intensiven mündlichen und betrachtenden Gebetes über-
zeugt. In dieser Reihenfolge werden wir auch sein Gebetsleben, seine Ge-
betsformen und Gebetsweisen untersuchen.53

Mündliches Gebet

Einen besonderen Platz im Leben von Pater Pio hatten die Heilige Messe,
die Anbetung, aber auch das Stundengebet und der Kreuzweg.54 Neben der
im Kloster praktizierten Liturgie nahm sein persönliches Gebet täglich
sechs Stunden in Anspruch. In diesen Stunden meditierte er das Leben Jesu
und betete zahlreiche Novenen und mehrere Rosenkränze.55 Er ist als großer
Marienverehrer bekannt, was sich nicht nur in seinen persönlichen Gebeten
zeigte, sondern auch in der Praxis der von ihm gegründeten Gebetsgruppen
(gruppi di preghiera). Diese Gruppen pflegten in besonderer Weise das Ro-
senkranzgebet.56 Im Gebet stellte Pater Pio sich auch gerne unter den Schutz
anderer Heiliger, vor allem unter den seines Namenspatrons und unter den
des Heiligen Franziskus.57

Zur dynamischen Entwicklung des Gebetes gehört, dass nicht nur vorge-
gebene Gebete gesprochen wurden, sondern im Laufe der Zeit auch eigene,
oft spontan formulierte. Eine besondere Rolle spielten im Leben des Heili-
gen die Stoßgebete (orazioni giaculatorie), die allmählich zum ständigen
inneren Gebet wurden.58 Alle genannten Gebetsformen entsprechen der For-
derung der menschlichen Natur nach Beteiligung der „äußeren“ wahrneh-
menden Sinne am „inneren“ spirituellen Gebetsakt. Sie ermöglichen somit
auch dem Leib, Gott jene vollkommene Ehrerbietung zu erweisen, auf die er
Anspruch hat.59

Ein „gutes Gebet“ soll durch Sammlung des Herzens charakterisiert sein.
Obwohl innere Trockenheit und Zerstreutheit als übliche Schwierigkeiten
das innere Beten beschweren, gehören sie, zumindest solange sie unfreiwil-
lig sind, zu den typischen Versuchungen, die es zu überwinden gilt.60 Au-
ßerdem soll das Gebet demütig und vertrauensvoll sein, so dass man einer-
seits die eigene Nichtigkeit und andererseits die Allmächtigkeit und Güte

Wojciech Zyzak 360

53 Vgl. Epist. 1, 100; s. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 783.
54 Vgl. Epist. 3, 87–89.
55 Vgl. aaO., 3, 87– 89; 4, 986. 
56 Vgl. aaO., 1, 951; s. F. da Riese, Padre Pio (Anm. 13), 350.
57 Vgl. Epist. 1, 674.
58 Vgl. aaO., 2, 276; 3, 264. 
59 Vgl. aaO., 1, 394; 2, 236. 
60 Vgl. aaO., 177; 3, 101. 359 u. 682.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 360



Gottes anerkennt.61 Als drittes Merkmal für ein gutes Gebet nennt der Heili-
ge Beständigkeit und Ausdauer.62

Von den verschiedenen Gebetsformen steht die des Lobens (lodi) an ers-
ter Stelle. Vor allem in den schwierigsten Momenten seines Lebens zeigt
sich darin seine ganze Uneigennützigkeit.63 Mit der Anbetung ist eng die
Danksagung für alle Zeichen göttlicher Barmherzigkeit verbunden, die zum
Geber emporsteigt.64 Die Heiligkeit Gottes und die Wahrnehmung eigener
Sündhaftigkeit bewegen den Kapuziner zur ständigen Bitte um Sühnung.65

Am häufigsten sind aber in den Briefen Bitt- und Fürbittgebete vertreten.
Obwohl der Heilige viele Intentionen vor Gott trägt, ist die vollkommene
Übereinstimmung mit dem Willen Gottes charakteristisch für sein Bitten.66

Er bittet vor allem um das, was ihn und seine Mitmenschen dem ewigen Ziel
näher bringt.67

Betrachtendes Gebet

Mündliches Gebet (vocalmente) betrachtet Pater Pio als eine Stufe auf dem
Weg zur Vereinigung mit Gott und ermuntert zur Betrachtung des Lebens
Jesu als einer fruchtbareren Art des Betens.68 Obwohl Pater Pio in seinen
Briefen eher von der Beschauung und von den damit zusammenhängenden
Schwierigkeiten mit der diskursiven Meditation (discorrere col’intelletto)
berichtet, empfiehlt er diese „verstandesmäßigen Exerzitien“ (orazione
mentale) als wichtige Quelle des spirituellen Lebens.69 Für die Nachfolge
Jesu ist die tägliche Betrachtung seines Lebens unverzichtbar. Ebenso wich-
tig ist es für den Kapuziner, dass Leben der Heiligen zu meditieren.70

Dabei war für ihn die Methode der Betrachtung sehr wichtig. Immer wie-
der empfahl er den Menschen, die er als geistlicher Vater begleitete, zweimal
täglich mindestens eine halbe Stunde zu meditieren. Für eine die Meditation
fördernde Stimmung sind ein gut geordnetes Leben und das Vermeiden über-
flüssiger Gespräche wichtig, die die nötige Schweigsamkeit stören.71 Der in-

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 361

61 Vgl. aaO., 1, 468. 587 u. 821. 
62 Vgl. aaO., 304.
63 Vgl. aaO., 182. 187.
64 Vgl. aaO., 2, 274; s. M. da Pobladura, Alla scuola spirituale (Anm. 8), 144. 
65 Vgl. Epist. 1, 236.
66 Vgl. aaO., 180: „Sia fatto il volere di Dio“; vgl. auch aaO., 213. 225 u. 244.
67 Vgl. aaO., 1064.
68 Vgl. aaO., 3, 85. 
69 Vgl. aaO., 2, 131. 
70 Vgl. aaO., 1, 1000; 4, 466.
71 Vgl. aaO., 2, 275; 3, 250f. 359 u. 407.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 361



neren Sammlung hilft vor allem das Bewusstsein der ständigen Anwesen-
heit Gottes, aber auch eine geeignete Körperhaltung.72 Gelegentlich schlägt
er als Einstieg und zur Vorbereitung der Betrachtung eine geistliche Lektü-
re vor.73

Seine Ratschläge für den Ablauf der Meditation weisen viele Elemente
der Ignatianischen Exerzitien und der klassischen Meditation der Teresa von
Avila auf.74 Zum Ablauf seiner Meditationsweise gehören vor allem das Be-
wusstsein der Anwesenheit Gottes, der Akt der Demut, Anbetung und Lie-
be, die Bitte um die Hilfe Gottes, dass die Meditation fruchtbar werde, die
Betrachtung von Themen, die das Leben, Leiden und den Tod Jesu Christi
betreffen, der Entschluss zur Entwicklung einer Tugend als Frucht des Ge-
betes, die Bitte an Gott um die Gnade, diesen Entschluss zu realisieren und
letztlich das „Sich-dem-Schutze-Gottes-Anvertrauen“. Nach der Betrach-
tung empfiehlt der Heilige, den Verlauf der Meditation zu reflektieren.
Riccardo Fabiano sieht das Charakteristische der Methode des Mystikers in
seiner besonderen Betonung des Leidens Christi und der besonderen Liebe
zur Kirche.75 Pater Pio hält die Meditation für geeignet, die Liebe des Men-
schen zu Gott entflammen zu lassen, so dass, wenn der Betrachtende sich
zur Beschauung Gottes hingezogen fühlt, er nachgeben und sich versenken
soll in die Gefühle, die ihn mit Gott unmittelbar verbinden.76

Kontemplatives Gebet

Das Gebetsleben von Pater Pio bleibt nicht auf der Stufe des mündlichen
oder meditativen Gebetes stehen. Im Laufe der Zeit übernimmt Gott selbst
die Initiative und führt ihn zur Beschauung.77 Psychologisch betrachtet ist
diese Erfahrung eine undeutliche und dunkle, aber sichere Empfindung der
Anwesenheit Gottes in der Seele. Man kann sie nicht selbst hervorrufen,
sondern nur passiv annehmen. Sie vermehrt die Gnade, steigert die geistigen
Kräfte und findet oft auch einen Widerhall im Körper. Die so verstandene
Beschauung hat mehrere Stufen, je nach Art und Weise der göttlichen Wir-
kung.78

Wojciech Zyzak 362

72 Vgl. aaO., 58f. 250f.
73 Vgl. aaO., 71. 
74 Vgl. aaO., 250f. 935; s. G. Lercaro, Metodi di orazione mentale. Milano 1957, 353 u. 361.
75 Vgl. R. Fabiano, La meditazione di Padre Pio, in: Voce di Padre Pio 2/3 (1971), 6.
76 Vgl. R. Allegri, A tu per tu con Padre Pio. Con trenta lettere inedite. Milano 1995, 238.
77 Vgl. Epist. 1, 303. 818.
78 Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 827–840. 

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 362



Im »Gebet der Ruhe« bemächtigt sich Gott des Verstandes und des Wil-
lens des Mystikers und lässt ihn inneren Frieden (una pace ed una tranquil-
lità), Freude und sogar Überfluss an Tröstung (una indigestione di consola-
zione) genießen.79 Dieses Gebet nimmt in seiner größten Intensität die Form
der „Einschläferung“ der geistigen Kräfte (sonno delle potenze) an, die dann
im „Taumel der Liebe“ (inebriamento) bei dem Heiligen den Eindruck er-
wecken, er sei im „Liebeswahn“ (pazzie d’amore).80

Die sich entwickelnde Dynamik der Kontemplation bemächtigt sich auf
der Stufe der einfachen Einung mit Gott nicht nur des Verstandes und des
Willens, sondern auch des Gedächtnisses und der Einbildungskraft, so dass
alles innerliche Vermögen mit Gott beschäftigt ist.81 Für dieses Gebet ist
charakteristisch, dass jedwede Zerstreutheit fehlt und alle Kräfte auf Gott
hin zentriert sind, auch ohne die bewusste Mitwirkung des Mystikers.82 Die-
ser Zustand gibt ihm auch die vollkommene Sicherheit, dass er im Zentrum
der Seele (centro dell’anima) mit Gott geeint wurde.83 Zusammen mit die-
sen Erlebnissen beginnt der Heilige innerlich die Wirkung Gottes in „Be-
rührungen“ (tocchi) und „Wunden“ der Liebe (piaghe d’amore) zu spüren.84

Diese Erlebnisse sind Vorzeichen der nächsten Stufe seiner mystischen
Entwicklung, bei der nicht nur das innere geistige Vermögen, sondern auch
die äußeren wahrnehmenden Sinne mit Gott vereint werden. Die Intensität
dieser göttlichen Wirkung ist so groß, dass der unvorbereitete Leib sie nicht
aushalten kann, und es zur Ekstase kommt.85 In diesem Zustand werden die
Sinne gleichsam außer Kraft gesetzt (sensi restano sospesi), sei es auf eine
ruhige und angenehme, sei es auf eine gewaltsame und schmerzhafte Wei-
se.86

Nach einer Zeit der Ekstasen, die der »umwandelnden Einung« vorausge-
hen, stellt Gott den Mystiker auf die schmerzhafte Probe der dunklen Nacht
des Glaubens, in der der Geist gereinigt wird (purga dello spirito). Im Gebet
zeichnet sich diese Entwicklungsstufe dadurch aus, dass der Heilige in die-
ser Zeit der extremen inneren Trockenheit (aridità di spirito) in sich zwar
keinen Drang verspürt und keine Kraft findet, um zu Gott zu beten, anderer-

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 363

79 Vgl. Epist. 1, 217. 230 u. 250.
80 Vgl. aaO., 292f. 357f.; vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 866f.
81 Vgl. Epist. 1, 367: „L’orazione di unione è quel grado di contemplazione infusa in cui tutte
le potenze interne sono prigioniere od occupate in Dio“; vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm.
52), 367.
82 Vgl. Epist. 1, 454. 
83 Vgl. aaO., 383. 453.
84 Vgl. aaO., 130: „Mi tocca in modo sí vivo, che sono portato fuori di me stesso“; vgl. A.
Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1096.
85 Vgl. aaO., 881f.
86 Vgl. aaO., 887; s. Epist. 1, 420. 497 u. 1094.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 363



seits aber das Gebet in der schmerzlichen Beschauung (contemplazione tor-
mentosissima) nicht vernachlässigt wird.87

Im Zustand dieser inneren Dunkelheit ist der Heilige überzeugt, dass kei-
ne andere Hilfe diese Leiden lindern könne als nur die Vereinung mit Gott in
vollkommener Liebe (unione di un perfetto e consumato amore).88 Ein Indiz
für diesen Umbruch bemerken wir im Brief vom 12. Januar 1919, in dem zu
lesen ist, dass die unendliche Liebe Gottes seine Hartherzigkeit überwunden
und sich in sein Herz eingegossen habe.89 Als Konsequenz daraus beginnt er,
dass göttliche Licht, das seine Seele bisher nur als schmerzhafte Dunkelheit
erfahren hat, als solches wahrzunehmen (incomincio a vederla questa luce).
In diesem Licht erkennt er endlich, dass Gott beständig im Zentrum seiner
Seele wohnt.90 Langsam und nach einer Zeit der Konzentration auf die eige-
nen mystischen Erfahrungen wandelt sich seine Sorge um das eigene Heil in
die Sorge um das Seelenheil der ihm anvertrauten Menschen, was eine auf-
opferungsvolle seelsorgliche Arbeit in den nächsten Jahrzehnten seines Le-
bens zur Folge hat.91

3. Außergewöhnliche mystische Phänomene

Die Phänomene, die wir hier als außergewöhnliche Gnadengaben Gottes
(gratis datae) untersuchen, sind anderer Natur als die heiligende Gnade; au-
ßerdem sind sie weder unter die theologischen Tugenden noch unter ein un-
gewöhnlich reiches Gebetsleben zu subsumieren. Dennoch bezeugen sie den
Kontakt mit der übernatürlichen Welt und verdanken sich göttlicher Einwir-
kung. Diese Phänomene machen deutlich, dass der ganze Mensch, sowohl
seine Seele als auch sein Leib, sich mit Gott eint und von ihm umgewandelt
wird. Je nach dem, wo sich vorwiegend diese Wirkung zeigt, sprechen wir
von erkenntnismäßigen, affektiven oder somatischen Phänomenen.92

Ursachen der Phänomene

Pater Pio wusste darum, dass solche außergewöhnlichen Phänomene von
Gott kommen, aber auch vom bösen Geist oder von der Natur verursacht

Wojciech Zyzak 364

87 Vgl. aaO., 382, 440f. u. 1073; 3, 194–196.
88 Vgl. aaO., 1, 472. 
89 Vgl. aaO., 1112f.: „Ha conquiso finalmente la durezza dell’anima mia“.
90 Vgl. aaO., 1122f. 1247; 3, 887.
91 Vgl. aaO., 1, 1189. 1243. 
92 Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1036f.; s. auch P. Lesourd/J.M. Benjamin, Les
mistères du Padre Pio d’après des documents inédits. Paris 1969, 117–166.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 364



werden können. Deswegen muss man auch bei ihm alle drei Möglichkeiten
in Erwägung ziehen.93 In seinen Briefen finden wir Hinweise darauf, dass er
oft mit psychischen Krisen zu kämpfen hatte und sich manchmal wankel-
mütig fühlte (squilibrato di spirito).94 Vom 18. bis zum 21. Lebensjahr litt er
unter starken Skrupeln.95 Außerdem gibt es Belege, dass der Heilige nahezu
sein ganzes Leben lang krank war.96 Während des I. Weltkrieges stellten die
Ärzte bei ihm sogar Tuberkulose fest.97 Schon als Kind war Francesco For-
gione körperlich schwach, nachgiebig und schweigsam, was später als Prä-
disposition zur Neurose gedeutet wurde.98

Abgesehen von den körperlichen Leiden waren die oben erwähnten
Schwierigkeiten vorübergehend, und der generelle psychische Zustand des
Heiligen war ausgeglichen. Auch die außergewöhnlichen Phänomene haben
seine psychische Gesundheit nicht beeinträchtigt.99 Das bestätigen die psy-
cho-graphologischen Untersuchungen seiner Schrift, die Altruismus, Aus-
geglichenheit, Charakterstärke, Beharrlichkeit, Spontaneität und Entschie-
denheit verrät.100 Letztlich erscheint es mehr als unwahrscheinlich, dass ein
neurotischer Mensch über fünfzig Jahre in Gehorsam, Nächstenliebe und
Gebet hätte leben können.

Andererseits sind seine Briefe voll von Schilderungen, die seine Kämpfe
gegen den Teufel beschreiben, so dass der Heilige selbst gelegentlich fürch-
tete, besessen zu sein.101 Diese Angriffe charakterisieren eine Entwicklung,
die der mystischen Reifung des Heiligen entspricht und dadurch die subjek-
tive Seite dieser Phänomene zeigt. Am Anfang schildert Pater Pio sie so, als
ob sie physischer Natur seien, weil er sie mit allen Sinnen wahrnimmt. Im
Laufe der Zeit berichtet er vor allem von Versuchungen. Kurz vor der voll-
kommenen Einung mit Gott spricht er von einem Kampf im Geiste.102 Diese
spirituellen Erfahrungen haben auch eine positive Konsequenz: Sie machen
ihn vorsichtig gegenüber allen außergewöhnlichen Phänomenen, wenn er

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 365

93 Vgl. Epist. 1. 395: „Ora dette manifestazioni o vengono dal Signore ed allora è indubitato
che molto è il guadagno che ne viene all’anima; oppure dal demonio o dalla propria fantasia.“
94 Vgl. aaO., 521f. 529f. u. 1034. 
95 Vgl. aaO., 679f.
96 Vgl. aaO., 180. 451; s. auch G. Gusso, Padre Pio visto da un medico, in: Atti del 1’ Conve-
gno (Anm. 51), 305 u. L. Peroni, Padre Pio da Pietrelcina. Rom 1994, 29. 
97 Vgl. Epist. 1, 689.
98 Vgl. G. Cruchon, Le stimmate di Padre Pio, in: Voce di Padre Pio 6/11 (1975), 10f. u. 6/12
(1975), 8f.
99 Vgl. G. Cannarella, Personalità del mistico, in: Voce di Padre Pio 17/9 (1986), 4f.; s. auch
G. Festa, Tra i misteri della Scienza e le luci della Fede. Rom 1933, 130f. 
100 Vgl. G. Ziveri, Esame psico-grafologico su scritti autografi di Padre Pio da Pietrelcina,
in: Voce di Padre Pio 16/5 (1985), 16f.
101 Vgl. Epist. 1, 213.
102 Vgl. aaO., 266. 321 u. 795f.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 365



sich nicht sicher ist, ob sie von Gott oder vom Teufel verursacht wurden.103

Der Heilige sieht nicht in allen negativen Erfahrungen den Teufel als Ursa-
che.104 Es gibt mystische Erfahrungen, bei denen er vollkommen überzeugt
ist, dass sie nur von Gott stammen können.105

Erkenntnisphänomene

Pater Pio unterscheidet zwischen Visionen in menschlicher Gestalt und Vi-
sionen ohne jegliche körperliche Form (manifestazioni ed apparizioni, rigu-
ardanti esseri privi di forme, e sotto forme umane).106 Diese differenzierte
Sicht spiegelt die Erfahrung einer geistlichen Entwicklung wider, nämlich
von den mit den äußeren Sinnen über die mit den inneren Sinnen erfahrenen
Wahrnehmungen bis hin zu den intellektuellen Visionen.107

Der Kapuziner, der manche Erscheinungen so schildert, dass man den
Eindruck gewinnt, er habe Jesus, Maria und die Heiligen mit eigenen Augen
sehen können,108 weiß jedoch, dass er auf dem Weg zur Einung mit Gott sol-
che Erscheinungen sowie auch alle Visionen der Vorstellungskraft abweisen
soll, auch dann, wenn sie von Gott kommen.109

Anders ist das im Fall von geistigen Wesen, die er in intellektuellen Vi-
sionen wahrnimmt (all’occhio della intelligenza) und die als Teil der Be-
schauung nicht abzuweisen sind. So soll denn die Gnadengabe der Liebe zu
Gott, die aus dieser Beschauung resultiert, mit Dankbarkeit angenommen
werden. Es ist Pater Pio unmöglich, diese Erscheinungen zu beschreiben.
Da sie ihn die Größe Gottes und die eigene Unzulänglichkeit immer besser
erkennen lassen, können sie seiner Meinung nach nur von Gott kommen.110

Dass er die Phänomene unterscheidet, wird am besten deutlich in ihrer un-
terschiedlichen Bewertung als sukzessive und formelle Ansprachen. Diese
sind als relativ unsichere zu bewerten im Gegensatz zu substantiellen An-
sprachen, die in der Seele das hervorbringen, was sie zum Inhalt haben.111

Wojciech Zyzak 366

103 Vgl. aaO., 321; 2, 139. 
104 Vgl. aaO., 1, 988; 4, 174. 
105 Vgl. aaO., 1, 498. 1040: „Il demonio non può produrre in noi fenomeni di ordine pura-
mente intellettuale o volitivo perché nel santuario della nostra anima, nessuno, tranne Dio,
può penetrare direttamente.“; s. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1062.
106 Vgl. Epist. 1, 373ff. 
107 Vgl. aaO., 314.
108 Vgl. aaO., 349.
109 Vgl. aaO., 321. 393f.
110 Vgl. aaO., 821. 1065 u. 1089; 2, 80.
111 Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1072; s. auch Epist. 1, 381ff. 681ff.; 4, 986–989.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 366



Ähnlich positiv schätzt der Heilige die geistigen Empfindungen ein, die bei
ihm tiefe Gottesliebe erwecken.112

Obwohl seine Visionen mit dem Glauben konform sind und man den Hei-
ligen als demütig, fromm, ehrlich und psychisch gesund beschreiben kann,
muss man bei der Auswertung dieser Phänomene berücksichtigen, was Karl
Rahner über Visionen geschrieben hat. Demnach soll man nicht unbedingt
glauben, dass der Gegenstand der Erscheinung wirklich körperlich anwe-
send sein muss, um perzipiert zu werden, sondern es reicht, wenn die Sinne
angeregt werden. Wenn Gott eine so genannte species sensibilis verursacht,
kann sie als species der Perzeption oder Imagination erscheinen. In dem
Sinne, dass Visionen wesentlich von subjektiven Faktoren des Sehenden ab-
hängig sind, wird jede, auch die reine Vision normalerweise als übernatür-
lich betrachtet, d.h. sie ist nicht inhaltlich, sondern ursächlich göttlicher Na-
tur.113 Wenn man dieser Interpretation folgt, wird deutlich, warum die Visio-
nen des Heiligen manchmal eine erstaunliche Ähnlichkeit mit den Beschrei-
bungen anderer Autoren aufzeigen. Vor allem seine frühen Visionen schöp-
fen viel aus den Briefen der Gemma Galgani,114 und die Vision seiner Beru-
fung ist von Scaramellis „Direttorio ascetico“ beeinflusst.115 Es handelt sich
hier aber nicht um ein einfaches Übernehmen von Gedanken und Formulie-
rungen anderer, sondern um die mystische Erfahrung eingegossener Be-
schauung, die im Zentrum der Seele stattfindet und dann in der Interpretati-
on manchmal unkritisch erweitert wird auf ihre sinnliche Reperkussion, so
dass der Mystiker in fremden Schilderungen eine adäquate Sprache für die
eigenen, unaussprechlichen Erfahrungen findet.

Somatische Phänomene

Es ist sehr schwierig, zwischen den Phänomenen erkenntnismäßiger und af-
fektiver Natur und den Phänomenen somatischer Natur zu unterscheiden.
Die Unterscheidung erfolgt je nach dem, ob vorwiegend Eigenschaften der
einen oder anderen Art für das zu bewertende Phänomen charakteristisch
sind. So gesehen gehören die Ekstasen und das Feuer der Liebe im Leben

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 367

112 Vgl. aaO., 1, 420ff. 
113 Vgl. K. Rahner, Visionen und Prophezeiungen. Innsbruck 1952, 58. 64f. 70.
114 Vgl. Epist. 1, 278f.; s. auch G. di S. Stanislao, S. Gemma Galgani. Rom 1983, 291. Gem-
ma Galgani (1817–1903) empfing ebenfalls die Stigmata. Sie wurde am 2.5.1940 von Papst
Pius XII. heilig gesprochen (Gedenktag: 11. April). 
115 Vgl. Epist. 1, 1280–1284; s. auch G.B. Scaramelli, Direttorio ascetico (Anm. 9), I 2,10,
cap. 1 bzw. 2,8, cap. 3–5; ferner G. Di Flumeri, La fonte letteraria delle visioni di Padre Pio,
in: Voce di Padre Pio 14/6 (1983), 20ff.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 367



des Kapuziners zu den affektiven Erfahrungen. Diese führen hin zu den so-
matischen Phänomenen, wie etwa der Stigmatisation.116 Vor allem die Eks-
tase als Zeichen der natürlichen Schwäche des Körpers verschwindet nach
Vollendung der mystischen Entwicklung des Heiligen. Anders verhält es
sich mit der Liebe des Mystikers zu Gott, die ständig zunehmend auch kör-
perliche Auswirkungen zeitigt: Pater Pio spricht hier von einem „Entzün-
detsein“ (accendimento) seines Körpers, angefangen von geheimnisvollen
Fiebern bis hin zur Transverberation des Herzens.117

Die Schwäche des Körpers erweist sich manchmal als seine Stärke. Wenn
Pater Pio vor allem in Venafro im Jahre 1911 nicht schlafen und außer der
Heiligen Kommunion nichts zu sich nehmen konnte, wurde dies als außer-
natürliche Gabe im Zusammenhang mit der Ekstase interpretiert.118 Man in-
terpretiert dieses Phänomen auch als Zeichen der Vergöttlichung des ganzen
Menschen, der – mit Gott vereint – schon in seinem irdischen Leben teil-
nimmt an der Vollkommenheit, die ihm im Himmel in ganzer Fülle zuteil
wird.119

Nicht anders kann man sich auch die von vielen Zeugen bestätigte Bilo-
kation des Mystikers erklären, d.h. seine sichtbare Anwesenheit an zwei Or-
ten gleichzeitig.120 Besonders bemerkenswert sind die Phänomene der
Transverberation und Stigmatisation. Der Heilige beschreibt drei Ereignis-
se aus dem Jahr 1918: Zuerst ein Ereignis im August, bei dem es sich
höchstwahrscheinlich um die Durchbohrung der Seite handelt, dann die
Stigmatisation am 20. September 1918 und schließlich die Transverberation
des Herzens im Dezember desselben Jahres.121 Die Wunden von Pater Pio
wurden viele Male medizinisch untersucht. Es gab jedoch nie eine wissen-
schaftliche Erklärung für die Tatsache, dass sie fünfzig Jahre lang trotz ver-
schiedenster Behandlungen weder eiterten noch heilten.122 Weil es sich bei
Pater Pio um eine psychisch gesunde, ehrliche und mit Gott verbundene Per-
sönlichkeit handelte, muss man Paolo Maria Marianeschi zustimmen, wenn
er sagt, dass die Psychopathologie keine zufriedenstellende Erklärung die-
ses Phänomens liefern kann.123 Marianeschis zentrale These ist, dass die
Medizin in diesem Fall an ihre eigenen Grenzen stößt und so auf die Not-

Wojciech Zyzak 368

116 Vgl. A. Royo Marin, Teologia (Anm. 52), 1088; s. auch Epist. 1, 882.
117 Vgl. aaO., 180. 234 u. 300.
118 Vgl. aaO., 383.
119 Vgl. G. Gusso, Padre Pio (Anm. 96), 319f.
120 Vgl. I. Rodriguez, Art. Bilocazione, in: Dizionario enciclopedico di spiritualità 1 (1975),
284f.; s. auch Epist. 4, 993.
121 Vgl. aaO., 1, 1065. 1094 u. 1106. 
122 Vgl. Congregatio de Causis Sanctorum, Beatificationis et canonizationis Servi Dei Pii a
Pietrelcina […] Positio super virtutibus, Bd. 3. Rom 1997, 170–177.
123 Vgl. P. M. Marianeschi, Stimmate e medicina. Terni 1987, 18–28.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 368



wendigkeit einer theologischen Interpretation hinweist. Obwohl der Heilige
keine Stigmata wollte, war dennoch das Leitmotiv seines innerlichen Le-
bens die Gleichförmigkeit mit dem Gekreuzigten. Dieses Verlangen nach
dem Mit-Leiden mit Christus schließt die Mitwirkung subjektiver Faktoren
wie Vorstellungskraft und Phantasie nicht aus. Das wird verständlich, wenn
man die Lokalisierung der Wunden auf den Händen berücksichtigt, die eher
bildlichen Darstellungen damaliger Zeit entspricht als den tatsächlichen
Wundmalen Jesu. Theologisch gesehen sind echte Stigmata Folge der Eks-
tase, die ihrerseits als Nachwirkung der mystischen Kontemplation betrach-
tet werden kann.124 Das Wichtigste ist, dass sowohl die Stigmatisierung als
auch das Verschwinden der Wunden kurz vor dem Tod des Heiligen auf die
vollkommene Transfiguration in den gekreuzigten und auferstandenen
Christus hinweisen.125

Alle diese Phänomene zeigen deutlich, dass sich der ganze Mensch – als
Einheit von Leib und Seele – mit Gott einen und durch die Gnade Gottes
umgewandelt werden kann. Auch wenn es möglich ist, dass solche außerge-
wöhnlichen Erfahrungen von Gott ohne heiligende Gnade geschenkt wer-
den, regen sie doch zu solcher Dankbarkeit und Liebe zu Gott an, dass die
Leben spendende Verbindung mit ihm immer tiefer wird. Dies gilt sicherlich
in besonderer Weise für das Leben des Pater Pio.126

Mystische Erfahrung bei Pater Pio 369

124 Vgl. Epist. 1, 669; s. auch G. Cruchon, Le stimmate di Padre Pio, in: Voce di Padre Pio
6/7–8 (1975), 12f. u. 6/9 (1975), 8f.
125 Vgl. G. Spitèris, Una visione delle stimmate di Padre Pio alla luce della teologia orienta-
le, in: Atti del 1’ Convegno (Anm. 51), 367. 
126 Vgl. V. di Santa Maria, Nella schiera dei grandi mistici. Lo <stato straordinario>, in: At-
ti del 1’ Convegno (Anm. 51), 157.

81_2008_5_353_369_Zyzak_0  29.07.2008  14:09 Uhr  Seite 369



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


