
GuL 82/1 (2009) 1–8

    

Pastorale Neuordnung 
Spiritualisierung ohne Erneuerung?
Andreas Schönfeld / Köln

„Euer Ja sei ein Ja, euer Nein sei ein Nein“ (Mt 5,37) – spirituell führen kann ein 
Mensch nur, wenn er geistlich entschieden lebt. Woher aber stammt seine spi-
rituelle Handlungskraft? Das klare Ja zur Reform erfordert ein klares Nein zu 
dem, was dieser entgegensteht. Was sind die Unterscheidungskriterien? Es gibt 
keine Entschiedenheit, die kirchliche Erneuerung stiftet, ohne das Fundament 
einer neuen Spiritualität. Diese ist reformierend, wenn sie eine authentische 
Gotteserfahrung erschließt. Dazu müssen ihre Formen eine Synthese aus Tradi-
tion und modernem Bewusstsein sein. Geistliches und Zeitliches, Überlieferung 
und Innovation, Sakralität und Personalität, Ritus und Kreativität müssen eine 
Einheit bilden. Das Studium der Überlieferung und der Gegenwart ist dafür un-
bedingt erforderlich, aber keineswegs hinreichend. Sachwissen ohne kontem-
plative Weisheit nützt im Spirituellen wenig. Die authentische Form ist nicht Re-
sultat des eigenen Tuns, sondern ein Geformtwerden durch den Heiligen Geist. 
Hinkehr zu Gott im kontemplativen Schweigen, das uns von falschen Konzep-
ten läutert, schafft die Disposition für den Empfang des Neuen. Dazu ist ein 
Leerwerden im Einsatz der ganzen Person notwendig. Selbstlosigkeit und Ich, 
Leere und Fülle bedingen sich gegenseitig. Vollmenschliche Empfänglichkeit für 
die Transzendenz ist das Mittel der spirituellen Gestaltfindung. 

1  Wenig Neues unter der Sonne

Die Grundlage spiritueller Erneuerung ist kein Reformkonzept, sondern der 
geistliche Mensch, der in Christus verwurzelt Gott bezeugt. Das ist schon daran 
zu erkennen, dass vielerorts erst gehandelt wird, wenn der Druck der Fakten da-
zu zwingt. Das heißt aber: Bisher mangelte es an spiritueller Motivation zu han-
deln. Warum? Weil es überhaupt an einer geistlichen Zielsetzung fehlte. Ein Kon-
zept von fruchtbaren Reformmaßnahmen ergibt sich fast von selbst, wenn die 
Spiritualität stimmt. Planen Menschen, die nicht geistlich leben, haben wir ei-
ne Leitung ohne spirituelle Führung. Die Folge sind punktuelle Maßnahmen, de-
nen jedoch die Gesamtperspektive fehlte. Echte Spiritualität „rechnet“ mit dem 



2      Andreas Schönfeld

Ernstfall und motiviert. Warum fangen wir erst jetzt an zu rechnen? So gut wie 
alle Probleme, die wir heute beklagen, sind seit Jahrzehnten bekannt. Die aktu-
elle Finanzkrise ebenso wie die Umweltschäden wurden uns lange vorausgesagt. 
Mit dem innerkirchlichen Problemzuwachs ist es nicht viel anders. Christus sagt: 
„Wenn einer von euch einen Turm bauen will, setzt er sich dann nicht zuerst hin 
und rechnet, ob seine Mittel für das ganze Vorhaben ausreichen?“ (Lk 14,28).

In der Kirche treffen wir nicht selten eine Mentalität an wie im realexistie-
renden Sozialismus. Motivation ist Privatsache. Weil niemand für sein Nichts-
tun haftet, fühlt er sich nicht verantwortlich. Probleme werden ignoriert, ih-
re Lösung vertagt. So werden Energie und Geld vergeudet. Schlimmer noch: 
Menschen sehen sich im Religiösen gezwungen, Sinnloses zu tun. Nicht we-
nige Priester, Laientheologen und Ehrenamtliche stehen unter dem Eindruck, 
viel ihrer Energie in Strukturen stecken zu müssen, denen keine lange Zukunft 
beschieden ist. Sie kennen die religionssoziologischen Zeitdiagnosen und die 
entsprechenden Reformvorschläge. Der Einzelne kann aber nicht den Rahmen 
einer neuen Spiritualität schaffen, der die Reformanliegen zu einem Ganzen in-
tegriert. Wir müssen mit dem Gegebenen weiterarbeiten, daher Konzessionen 
machen. So besteht die Gefahr, dass sich schleichend eine absurde Grundstim-
mung ausbreitet: „Keiner kommt, keiner geht“ (S. Beckett, Warten auf Godot). 
Der steigende Reformdruck – zumindest subjektiv von vielen so empfunden bei 
gleichzeitiger kirchlichoffizieller Lähmung – ist auf die Dauer nicht ungefähr-
lich. Es beginnt sich eine latente Kirchenspaltung zu verfestigen. Wem es ge-
lingt, diesen Eindruck zu verdrängen, scheint gegenwärtig der Stärkere zu sein: 
„Nichts Neues unter der Sonne“ (Koh 1,10).

Es fehlt mehr und mehr ein kreatives „Mittelfeld“, es fehlt an kirchlich gesinn-
ten Persönlichkeiten, die existentielle Gegensätze integrieren. Wir müssten stär-
ker zusammenhalten. Eine gruppenübergreifende Spiritualität kann nur solida-
risch erarbeitet werden. Sie ist immer weniger eine Sache einsamer Inspiration, 
zumal die Zeiten partikulärer Frömmigkeitsformen endgültig vorbei sind. Nicht 
wenige Eigenarten, mit denen sich kirchliche Bewegungen und Gruppen von-
einander abgrenzen, haben angesichts der gesellschaftlichen und interreligiösen 
Herausforderungen ihren Sinn verloren. Sie blockieren den Reformprozess. 
Trotzdem werden die nachkonziliaren Grabenkämpfe zwischen Traditionalisten 
und Progressiven in neuer Weise gezielt angefacht. Neokonservativen, denen das 
Gespür für die Errungenschaften des Konzils fehlt („Wir sind Papst“), steht ei-
ne Bewegung von Reformisten gegenüber, die ohne Rücksicht auf Verluste radi-
kale Strukturveränderungen fordern („Wir sind Kirche“). Dazwischen bewegt 
sich eine Gruppe, die mit Kompromissen zu vermitteln sucht. Sie sehen den Sub-
stanzverlust, der von beiden Extremen droht, und versuchen einen Kräfte zeh-



Pastorale Neuordnung      3

renden Mittelweg. Zugleich stehen sie selbst in der Gefahr, viel Substanz zu ver-
spielen.

2  Alter Wein in neuen Schläuchen

In dieser Lage helfen die Ratschläge der aktuellen Milieustudien wenig. Bevor die 
Kirche missionarische Programme startet, müsste sie sich selbst sammeln, prü-
fen und erneuern. Wir haben zu viele Aktivitäten nach außen, während intern der 
spirituelle Grundkonsens immer dünner wird. Das führt zu doppelten Zerreißpro-
ben, zermürbendem Kräfteverschleiß. Diese Energie fehlt dem kirchlichen Selbst-
findungsprozess. Die Beraterfirmen der Diözesen sind teuer, nützen wenig, es 
sei denn, um administrative Sachfragen zu klären. Selbst die Organisationsweise 
der Pastoral ist großteils eine Frage der geistlichen Zielsetzung. Wer spirituell im 
Heute lebt, weiß, wie er sein Leben organisiert. Christus sagt: „Seid klug wie die 
Schlangen und arglos wie die Tauben.“ (Mt 10,16). Jede große Ordensregel etwa 
ist eine Synthese aus Innerlichkeit und Weltklugheit. Eine Ordensarchitektur, die 
ihren Reformgeist anschaulich verkörpert, ist der beste Beweis dafür. Sie realisiert 
das Raumkonzept, in dem sich geistliche Erneuerung entfalten kann. 

Es wird viel von „Reform“ gesprochen. Faktisch handelt es sich jedoch um 
schlichte Maßnahmen, die längst fällig gewesen wären. Sie werden sicher einiges 
retten, nicht aber die grundsätzlichen Probleme lösen. Das wäre auch zuviel ver-
langt, denn diese sind spiritueller Natur. Geistliche Erneuerung kann nicht von 
„oben“ oder „unten“ organisiert werden. Sie könnte aber durch offene Struktu-
ren vorbereitet werden. Geschieht das bei uns? Wir versuchen, bisherige Formen 
des Kircheseins so weit wie möglich aufrecht zu erhalten. Das Konzept ist einfach: 
Die Zahl der künftig angezielten Seelsorgebereiche ist letztlich die extrapolierte 
Zahl verfügbarer und leitungsfähiger Priester im Jahre X, zumal der Einsatz von 
nichtpriesterlichen Gemeindeleitern ausgeschlossen ist (can. 517). Das Modell 
ist für sich betrachtet konsistent, weil die Zahl der Priester nicht per Dekret er-
höht werden kann, selbst wenn eine Ortskirche dies wollte. Damit würden sofort 
theologische Fragen berührt, die nur ein neues Konzil klären könnte. Ärgerlich ist 
nur, wenn Umorganisation als geistlicher Aufbruch propagiert wird. Das ist fata-
le Selbsttäuschung, stiftet Verwirrung. Jede Krise bietet eine geistliche Chance. Sie 
wird jedoch vertan, wenn man auf sie ohne spirituellen Realitätssinn reagiert. 

Das Umstrukturieren wird über kurz oder lang an seine Grenze stoßen. Un-
ter den „Hauptamtlichen“ ist der Frustrationsgrad bereits jetzt nicht gering. Viele 
merken gar nicht, dass sie bereits habituell frustriert sind. Es wird über Arbeitsbe- 
lastung, Liturgiestress, zu viel Bürokratie geklagt. Die Kritik ist durchaus berechtigt, 



4      Andreas Schönfeld

weil manches tatsächlich falsch läuft. Schwerer wiegt aber, dass sich Priester von 
ihren Bistumsleitungen spirituell allein gelassen fühlen. Denn ihnen wird ein reli-
giöser Pflichtenkatalog wie bisher aufgetragen, der überhaupt nicht zu der Extro
vertiertheit passt, die die pastoralen Großräume erzwingen. Dass fast zeitgleich 
der vorkonziliare Messritus gleichsam als standardisiertes „Parallelangebot“ ein-
geführt wird, verschärft das Klima spiritueller Gegensätze weiter. Es ergibt keinen 
Sinn, zwei Ritusformen, die unterschiedlichen Spiritualitäts- und Kultusstufen an-
gehören, als gleichberechtigte Vollzugsweisen nebeneinander zu stellen. Der Prie-
ster wird auf einen Sakramentalismus festgelegt, der einem integrativen Personsein 
widerspricht.   

Hinzu kommt, dass wenige Hauptamtliche die Chance nutzen, welche der Zu-
sammenbruch überholter Strukturen eröffnet. Sie werden nicht selbst spirituell 
aktiv. Es fehlt ihnen das geistliche Übungsziel. Kirchliche Erneuerung ist nichts 
anderes als die aktuelle Umsetzung des Ideals »in actione contemplativus«. Al-
lerdings setzt dies die rechtzeitige Verinnerlichung eines spirituellen Ideals und 
vor allem dessen praktische Einübung voraus. Es gibt keine mystagogische Ka-
techese, geistvolle Liturgie oder missionarische Kraft ohne intensive Medita-
tionsschulung. Erst wenn sich Organisation, Fachwissen und Kreativität mit 
kontemplativer Erfahrung verbinden, besteht eine Chance zu geistlichen Neu-
aufbrüchen. Stattdessen wird durch Umverteilen von immer weniger Priestern 
versucht, flächendeckend möglichst lange dasselbe wie bisher zu tun. Nicht wird 
„neuer Wein“ in „neue Schläuche“ gegossen, vielmehr „alter Wein“ in „neue 
Schläuche“. Unzeitgemäßes wird mit modernsten Mitteln konserviert. Christus 
aber sagt: „Neuen Wein füllt man in neue Schläuche“ (Mt 9,17).

3  Sucht zuerst das Reich Gottes

In den Pastoralkonzepten stehen griffige Formeln, die suggerieren, dass sie die 
Arbeit erleichternd strukturieren: „spirituelles Profil schärfen“, „Kerngeschäft 
betreiben“, „milieusensible Seelsorge“ usf. Eine Prioritätenstaffelung, diözesane 
Richtlinien, die unverzichtbare Bereiche der Seelsorge definieren, sind in der Tat 
angeraten: lebendige Feier der Liturgie, solide Glaubensverkündigung, missiona-
rische Ausstrahlung, Jugend und Familie sowie karitatives Handeln. Das Irritie-
rende an solchen Listen aber ist, dass mit ihnen nicht weniger als alles aufgezählt 
ist. Welcher Priester hatte eigentlich bisher die Muße, sich auf viel anderes als die-
se „essentials“ zu konzentrieren? Die Prioritätenlisten haben etwas Tautologisches 
an sich. Es wird das aufgezählt, was wesentlich Ziel sein sollte. Ein Übermaß an 
sekundären Dingen erschwert uns jedoch täglich das Tun des Wesentlichen. Folg-



Pastorale Neuordnung      5

lich erscheinen pastorale Kriterien, die sich an sich aus dem Wesen der Seelsorge 
von selbst ergeben, als neueste Erkenntnisse. Das Selbstverständliche wird als das 
Besondere vorgestellt. Daher ist häufig auch von „spiritueller Qualifikation“, „pas- 
toralem Qualitätsmanagement“, „liturgischer Qualität“ usf. die Rede. Der Modus 
ist an die Stelle der Essenz getreten. Übersehen wird dabei, dass spirituelle „Kom-
petenz“ stets nur Frucht persönlicher Bekehrung, Läuterung und Hingabe sein 
kann. Sie ist Folge lebenslangen Reifens. Wer innerlich verspürt hat, dass Gott 
sich uns „zu geben wünscht, so sehr er kann“ (GÜ, n. 234), wird mit allen Kräf-
ten danach streben. Es ist Gottes ureigenster Wille, dass wir seiner innewerden: 
Gotteinung in Glaube, Hoffnung und Liebe (Mystik). Gottesfreundschaft erfor-
dert unsererseits aber eine regelmäßige Einübung (Aszese). Das ist Ziel unseres 
Lebens, „dass wir zum vollkommenen Menschen werden und Christus in sei-
ner vollendeten Gestalt darstellen“ (Eph 4,13). Wer sich in diesem Sinne bekehrt, 
hat keine Zeit mehr für Nebensächliches. Grundsätzlich ist pastorales Handeln 
immer so zu konzipieren, dass die mystische Dimension zum Tragen kommt. 
Schließlich muss man dafür sorgen, dass auch eine verfolgte, arme Kirche über 
die Mittel verfügt, ein mystisches Glaubensbewusstsein weiterzugeben. Struktur-
reformen müssten in ruhigen Zeiten mit dem Ernstfall rechnen. 

Was in Zukunft gefordert wird, ist also nicht weniger, sondern einiges mehr. 
Sich auf das Wesentliche zu besinnen, ist immer anspruchsvoll. Wer nicht geist-
lich lebt, kann nicht wesentlich sein, vor allem nicht von heute auf morgen. Dies 
ist vielleicht die schmerzlichste Einsicht am Ende alles Umorganisierens. 

Dass die Aufgaben, besonders die des Priesters, trotz solcher Prioritätenlisten 
nicht einfacher werden, scheinen ihre Verfasser selbst zu ahnen. Der Priester 
muss eine hohe Integrationsleistung erbringen, ohne dass ihm dafür eine neue 
Spiritualität zur Verfügung steht. Die Umbruchsituation in den Pfarreien soll 
durch eine Intensivierung des geistlichen Lebens abgefangen werden. Pastorales 
Teamwork soll durch ein Mehr an Spiritualität ermöglicht werden. Dies kann so 
weit gehen, dass der Pfarrer als „Spiritual“ seiner Mitarbeiterinnen und Mitarbei-
ter bezeichnet wird. Kehrseite der Planungskonzepte ist eine „Spiritualisierung“ 
der pastoralen Dienste ohne geistliche Reform.

Umstrukturierung und Spiritualität bilden keine organische Einheit. Reform-
konzepte, deren Mängel durch geistliches Leben kompensiert werden müssen, 
stiften keine kirchliche Erneuerung. Vor allem: die beschworene »Spiritualität« 
ist ja mehr eine Fiktion als Wirklichkeit. Sie muss erst noch entwickelt und ein-
geübt werden. Es käme zuerst darauf an, den Boden für ein integratives Glau-
bensbewusstsein zu bereiten. Wir befinden uns aber trotz bedeutender theologi-
scher Fortschritte in einer Phase der Stagnation. Wieder zeigt sich: Die Spaltung 
zwischen Dogmatik und Mystik, Spiritualität und Psychologie ist nicht geheilt. 



6      Andreas Schönfeld

Es fehlt ihrer Synthese die institutionelle Form. Diese wäre in allen aktuellen 
Maßnahmen zu suchen. Grundlage jeder Kirchenreform ist die spirituelle Suche, 
um Gottes Geist im Heute zu finden: „Sucht aber zuerst das Reich Gottes und 
seine Gerechtigkeit, dann wird euch alles andere dazugegeben“ (Mt 6,33). 

4  Ein Reich in sich gespalten

Die Rede vom „Problemstau“ in der Kirche ist unlauter, wenn gemeint ist, dass es 
längst an der Zeit sei, den Zölibat abzuschaffen, das Frauenpriestertum einzufüh-
ren und die Bischofsernennungen zu demokratisieren. Dies wäre spirituell eben-
so naiv wie ein rigides Festhalten an überholten Strukturen. Über all diese Mög-
lichkeiten verfügt die Evangelische Kirche inzwischen, allerdings ohne dass sie bis 
jetzt eine neue geistliche Blüte bewirkt hätten. Es sollte zu denken geben, dass ein 
so aufgeschlossener Bischof wie Franz Kardinal König (†2004) in seinem Buch 
Offen für Gott – offen für die Welt. Kirche im Dialog gegen seine eigenen Reform-
gedanken Einwände vorgebracht hat. Ein Mehr an Wahlmöglichkeiten bedeutet 
nicht automatisch Zuwachs an Spiritualität. Der eigentliche Problemstau liegt auf 
einer anderen Ebene als der kanonischer Reformen (vgl. can. 277, 1024 u. 377). 
Die Erneuerung wird von drei starken Parteiungen blockiert. Denn alle drei verfü-
gen über kein integratives Reformkonzept. Sie sind wie folgt zu charakterisieren: 

Reformistenblock. Seine Maxime lautet: „Alles wird besser, aber nur so.“ 
Liberalisieren, Kirche als Demokratie: Jede/r ist Seelsorger (Relativismus); Stich-
worte: Priesterehe, Frauenpriestertum, Interkommunion. Dieses Modell ist illu-
sorisch, nicht konsensfähig, führt in die Kirchenspaltung. Die Streitigkeiten der 
Anglikanischen Kirche sind ein warnendes Beispiel. Typisch für die Reformis-
ten ist, dass ihre Forderungen spirituell wenig fundiert, vor allem nicht konkret 
durchdacht sind. Folgeprobleme werden ignoriert. Über die Spiritualität verhei-
rateter Priester ist fast nichts zu hören: Tägliche Zelebration? Breviergebet und 
Familie? Frau und Kinder gehen beim Ehemann und Vater zur Kommunion? 
Priesterin und Priester teilen sich die Pfarrstelle? Der ehelose Kaplan beim ver-
heirateten Pfarrer im Praktikum? Im Extremfall: homosexuelle Paare im Pfarr-
haus mit adoptiertem Kind? Wer Reformen propagiert, muss auch zeigen, dass 
sie geistliche Frucht bringen.

Neokonservativer Block. Dessen Maxime ist: „Alles wird wie früher, nur elitä-
rer.“ Restaurieren, Kirche als Hierarchie: Seelsorge ist priesterfixiert (Exklusivis-
mus); Stichworte: Partikularfrömmigkeit, Lateinische Messfeier, Mundkommuni-
on. Die Neokonservativen scheinen die kirchliche Einheit zu sichern – insgesamt 
aber mit schweren Einbußen, vor allem, was die Glaubenslebendigkeit betrifft. Tra-



Pastorale Neuordnung      7

ditionspflege taugt nur, wenn sie von Offenheit für den Willen Gottes im Heute ge-
prägt ist. Überhaupt ist der Neotraditionalismus ein schillerndes Phänomen. Sein 
Spektrum reicht von der Fixierung auf einzelne Rituselemente bis hin zur schisma-
tischen Totalidentifikation mit „vorkonziliaren“ Lehrpositionen. Nicht selten zeigt 
sich auch hier Patchwork-Religiosität: Die Begeisterung für Sakralität und Ritual 
schließt nicht unbedingt eine persönliche Freizügigkeit im Sexuellen oder Unsen-
sibilität für soziale Fragen aus. Das ist der Weg in ein schizoides Ghetto. 

Vermittlungsblock. Die Maxime heißt: „Alles bleibt wie es ist, nur modifiziert.“ 
Organisieren, Kirche als Teamwork: Seelsorge wird outgesourct (Funktionalismus); 
Stichworte: Vernetzung, Kernkompetenz, Angebot. Seine Vertreter versuchen den 
Kompromiss zwischen Tradition und Weltnähe. Ihre Gruppendynamik ist kom-
plizierter. Der Reformansatz geht mehr oder weniger vom Grundsatz des »sentire 
cum Ecclesia« aus. Das ist an sich die ignatianische Strategie (vgl. GÜ, n. 170). Das 
Prinzip wird jedoch faktisch unterminiert, weil durch falsche Nachgiebigkeit und 
(noch) vorhandene Geldmittel ein pastoraler Funktionalismus eingeführt wird, 
der starke Identitätskonflikte nach sich zieht (Rollenkonfusion). Soll der Schaden 
nicht größer werden, müssen wir uns auch von diesem Schema lossagen: „Wenn 
ein Reich in sich gespalten ist, kann es keinen Bestand haben.“ (Mk 3,24). 

5  Haben ohne zu haben

Dieser Kompromissweg, den die meisten Diözesen beschreiten (müssen), ist von 
schweren Inkonsequenzen belastet. Zunächst fallen sie kaum ins Auge, denn es 
handelt sich um einen Auszehrungsprozess in kleinen Schritten. Es ist fahrlässig, 
immer mehr Männer zu ständigen Diakonen zu weihen, weil es an Priestern fehlt. 
Insbesondere dann, wenn mancher Weihekandidat an sich lieber Priester würde. 
In den USA wurden 2007 bereits mehr Diakone als Priester geweiht. Pastorales 
„Lückenbüßertum“ avanciert auf diese Weise zum Standardmodell. Unbefriedi-
gend wären aber auch biografisch verspätete Zugangsmöglichkeiten zum Priester-
tum. Was nützen langfristig ältere Viri probati, wenn es zu wenig jüngere Prie-
ster gibt. Inkonsequent erscheint auch Paul M. Zulehners Modell (CiG 2002/42, 
349ff.). Er konzipiert zwei Typen von Priestern: „Leutepriester“ (ehrenamtlich, 
verheiratet, vor Ort) und zölibatäre „Missionspriester“ (akademische Ausbildung, 
pastoralen Großräumen zugeordnet, mobil). Diesen Vorschlag hatte Karl Rahner 
bereits 1972 in Hinblick auf die Würzburger Synode gemacht (Strukturwandel in 
der Kirche als Chance und Aufgabe). Eine „relative Weihe“ für eine Art Basisge-
meinde, wäre als absolute Notlösung zu betrachten. Mit diesem Splitting würde 
eine Zweiklassengesellschaft unter den Priestern eingeführt. Das widerspricht ge-



8      Andreas Schönfeld

sunder Psychologie, vor allem der Aufgabe und Würde des Priesteramtes. Unse-
re Gesellschaft ist differenziert, Leitungsämter sind anspruchsvoll. Das Theologie-
studium ist zu komplex, um erst in späten Jahren begonnen zu werden, von einer 
Kontemplationsschulung und psychologischen Qualifikation ganz zu schweigen. 

Eine Reform ohne trügerische Kompromisse ist besser. Das bedeutet: Ent-
weder bleibt die Kirche mit allen Konsequenzen bei ihrer jetzigen Weihepraxis 
oder sie muss alternative Lösungen finden, die kein spirituelles Stückwerk eta-
blieren. In beiden Fällen hat sie die Pflicht, die Substanz der katholischen Spiri-
tualität zu bewahren.

Im ersten Fall wäre sicher zu stellen, dass die Integrität des priesterlichen Diens-
tes nicht ausgehöhlt wird. Allein dieser Punkt würde tiefgreifende Maßnahmen 
notwendig machen. Dabei müsste konsequenterweise auch mehr pastoraler Rück-
bau in Kauf genommen werden. Die Zahl der ständigen Diakone und Laientheolo-
gen sollte sich in Grenzen halten. Ein breiter Einsatz von ausländischen Geistlichen 
wäre zu stoppen. Zudem müsste klar werden, dass ein Zölibat ohne menschliche 
Reife und kontemplatives Interesse kein Charisma ist. Ungeeignete Priesteramts-
bewerber sind in jedem Fall zu entlassen. Quantität darf hier kein Kriterium sein. 
Zugleich müsste die Kirchenleitung, wie sie es auch in Bezug auf die „Reformisten“ 
tut, gezielt neokonservativen Tendenzen Einhalt gebieten. Dies geschieht zu wenig. 
Viel Unattraktivität des Priesterberufs rührt daher, dass das öffentliche Priesteride-
al gespalten wirkt. Dieser Reformansatz hat aber nur Sinn, wenn auf allen Ebenen 
mehr nach spirituellen Kriterien gehandelt wird. Ferner müssten „Problemkom-
plexe“, die nicht die Amtsfrage berühren, positiv aufgelöst werden (Geschiedenen-
pastoral, Sexualethik, Konsultationspflicht usf.). 

Der zweite Weg ist differenzierter, hat den ersten spirituell zur Voraussetzung. 
Er könnte mit kluger Vorbereitung und Diskretion erprobt werden. Nichts darf 
hier überstürzt werden („ad experimentum“). Die Hauptaufgabe läge darin, eine 
institutionelle Form zu finden, die den spirituellen Grundbestand – den Wert der 
evangelischen Räte, den monastischen Boden, die Sakramentalität, die kontem
plative, prophetische, aszetische Dimension – bei einem flexibleren Weiherecht 
weiterführt, aber auch sichert. Spirituelle Werte müssen institutionell geschützt 
werden. Hier sind Quotenregelungen nicht auszuschließen, so uncharismatisch 
das klingen mag. Worin der unaufgebbare Wesensgehalt katholischer Spiritualität 
besteht, wäre umfassend zu prüfen. Dies müsste intensiv diskutiert, insbesondere 
aber viel stärker unter lebenspraktischen, religionspsychologischen und kontem-
plativen Gesichtspunkten durchdacht werden. Die Kirche könnte ein Paradox zu-
stande bringen. Paulus nennt es: „Haben ohne zu haben“ (1 Kor 7,29). Nur wenn 
es gelingt, diese Haltung der Indifferenz  institutionell zu verankern, wäre der Weg 
frei für eine kreative Reform, welche die Gegensätze integriert. 



Janet Brooks Gerloff, Suche, 2007, Öl auf Leinwand, 60 x 80 cm. © VG Bild-Kunst Bonn 
und Greven Verlag Köln 2008.



Janet Brooks Gerloff, „keiner kommt, keiner geht, es ist schrecklich“ (Warten auf 
Godot), 1989, Öl auf Leinwand, 90 x 70 cm. © VG Bild-Kunst Bonn und Greven 
Verlag Köln 2008. 


