Anthony de Mello S] (1931-1987)
Meister der Spiritualitat

Anand Nayak / Fribourg

Berithmt wurde Anthony de Mello SJ vor allem
nach seinem Tod aufgrund seiner Biicher, die
in zahlreiche Sprachen tibersetzt worden sind.
Sie sind weniger theologisch als pastoral und
spirituell ausgerichtet; seine Lehren zu Gebet,
Meditation, Kontemplation und Spiritualitat
gab de Mello gern in Form kurzer und humor-
voller Geschichten weiter. Nur sechs Biicher
verdffentlichte er selbst,' alle weiteren wurden
nach seinem Tod von Freunden herausge-
geben.? Jedes seiner Werke wurde ein verlege-
rischer Erfolg. Dieser Erfolg geriet nach seinem
Tod in Verruf, denn zunehmend erschienen
fremde Texte unter de Mellos Namen. Vieles
davon unterschied sich sehr von dem, was de
Mello gelehrt hatte, manches stand sogar in
krassem Gegensatz dazu. Obwohl dieser Miss-
brauch der Offentlichkeit 1997 durch Peter Hans Kolvenbach, den damaligen
Generaloberen der Jesuiten, bekannt gemacht worden war, richtete sich die Noti-
fikation beziiglich der Schriften P. Anthony de Mellos S] (1998) der Kongregation
fiir die Glaubenslehre auch gegen diese unautorisierten Werke.?

b

Anthony de Mello SJ; © Patmos-Verlag,
Diisseldorf 2006

1 Die Originalausgaben erschienen im Verlag Gujarat Sahitya Prakash, Anand/Indien, alle dt. Ubersetzun-
gen, Meditieren ausgenommen, bei Herder/Freiburg: Sadhana — A Way to God, 1978 (Meditieren mit Leib
und Seele, Kevelaer: Butzon & Bercker 1984); The Song of the Bird, 1982 (Warum der Vogel singt, 1984);
Wellsprings, 1984 (Dass ich sehe, 1985); One Minute Wisdom, 1985 (Eine Minute Weisheit, 1986); The
Prayer of the Frog, 2 Bde., 1988/89 (Warum der Schdifer jedes Wetter liebt, 1988 u. Wer bringt das Pferd
zum Fliegen?, 1989).

2 Vgl. u.a. Awareness, 1990 (Der Springende Punkt, 1991), eine Sammlung seiner Fernsehvortrage und
wahrscheinlich das wichtigste Buch der de Mello-Literatur; Call to Love, 1991 (Wie ein Fisch im Wasser,
1992), Meditationen Uber einige Verse aus den Evangelien; One Minute Nonsense, 1992 (Eine Minute Un-
sinn, 1993), Weisheitsgeschichten u. Contact with God, 1990 (Von Gott beriihrt, 1992), Exerzitien (iber
die Kraft des Gebets.

3 Eine detaillierte Verteidigung seiner Schriften enthalt A. Nayak, Anthony de Mello. Sein Leben, seine
Spiritualitdt. Dusseldorf 2006.

Gul 82/1 (2009) 9-19



10 Anand Nayak

1 Sein Leben

Anthony de Mello* wurde am 4. September 1931 in Mumbai (damals noch Bom-
bay) geboren. Seine Mutter Luisa Castellino (1906-1980) und sein Vater Frank
de Mello (1902-1968) waren beide indischer Abstammung. Die Familie stamm-
te aus Goa, einer Region an der Westkiiste Indiens, die bis 1961 portugiesische
Kolonie war. Viele Goanesen siedelten sich in Mumbai an, denn dort gab es
unter der englischen Kolonialherrschaft bessere Arbeitsbedingungen, und viele
nahmen so die englische Sprache als ihre Muttersprache an. Die Familie de Mel-
los sprach zu Hause Englisch und lebte auch sonst westlich orientiert. Anthony,
genannt ,,Tony", war das élteste Kind, gefolgt von Grace (*1933), Marina (*1937)
und Bill (*1944), die heute in Kanada and Australien leben.

Tonys Jugend war geprigt durch die katholische Religion, wie sie dort von
portugiesischen und spanischen Missionaren eingefithrt worden war, und das
bedeutete zu dieser Zeit eine grofle Strenge, rigide Moral und Frommigkeit im
taglichen Leben. Er ging auf die von spanischen Jesuiten geleitete St. Stanislaus-
Schule in Bandra. Anthony war ein auflergewohnlicher Schiiler, sprachbegabt
und mit starken sozialen und menschlichen Qualititen. Wer in Bombay lebte,
musste viele Sprachen lernen. Neben Englisch sprach Tony flieflend zwei indi-
sche Sprachen, die Provinzsprache Marathi und Hindustani, die Alltagssprache
von Bombay. Da ihm die Schule leicht fiel, hoftten die Eltern, dass er studieren
und einen eintréglichen Beruf ergreifen wiirde. Anthony aber hatte sich bereits
entschlossen, Jesuit zu werden. Am 1. Juli 1947, im Alter von nur 16 Jahren, wur-
de er ins Noviziat aufgenommen.

Der anfingliche jesuitische Unterricht bestétigte nicht nur Tonys traditionel-
len Katholizismus, sondern stirkte ihn. Auf den absoluten Gehorsam?® im Geiste
des heiligen Ignatius von Loyola wurde viel Wert gelegt. Keuschheit bedeutete
fiir die jungen Jesuiten nicht nur Zolibat, sondern ein Leben, das ,die Lauter-
keit der Engel“ nachahmt,® ohne leibliche Bediirfnisse, wie Ignatius in seinen
Regeln der Sittsamkeit beschreibt. Er mahnt seine Mitbriider, Demiitigungen

4 Zu de Mellos Leben vgl. aaO., 10-57; eine Biographie hat sein Bruder Bill de Mello im Internet veroffent-
licht: http://www4.tpg.com.au/users/daphneg/tony/ bzw. http://www.spiritwalk.org/demello.htm#biogra-
phy. Vgl. ferner C. Vallés, Frei und unbeschwert. Goch: Santiago Verlag 2001; Orig. 1987. Das Buch ist
mit groRer Begeisterung fir den spirituellen Lehrer geschrieben. Zehn Jahre spater klagt Vallés seinen
ehemaligen Lehrer an, ihn negativ beeinflusst zu haben; vgl. Ders., Nachdenken tiber Anthony de Mello.
Goch 2001.

5 Vgl. Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu (Text B). Ubers. von P. Knauer. Wiirzburg
1998 (Deutsche Werkausgabe; Bd. 2), n. 547 (S. 740). In der lateinischen Ubersetzung heiBt es ac si
cadaver essent (,als seien sie ein toter Kérper”), woraus das Missverstandnis vom »Kadavergehorsam«
entstanden zu sein scheint.

6 Vgl. aa0., n. 547 (739).



Anthony de Mello u

und Zuriickweisungen liebend anzunehmen und sich selbst als wertlosen Abfall
anzusehen, alles in dem Bemiihen, wie Jesus zu werden.” Das spirituelle Bestre-
ben restimiert der Begriff des agere contra (,tue das genaue Gegenteil®),® eine
faktisch gewollte und gesuchte Selbstiiberwindung. In Tonys Schriften ldsst sich
nachlesen, dass er in der Befolgung dieser Regeln brillierte und alles mit Humor
und Freude hinnahm. Am Ende des zweijahrigen Noviziats wurde er formal in
die Gesellschaft Jesu als Scholastiker aufgenommen.

Jetzt begann eine lange intellektuelle Ausbildung. Zu dieser Zeit wurde ein
junger Jesuit, gerade in Indien, intensiv in Latein, Griechisch und Englisch
unterrichtet. Seine Mitschiiler erinnern sich, wie er diese beiden Jahre verbrach-
te: Der schmichtige, gesprachige Junge sprach und schrieb flieflend Englisch
und in seiner wenigen Freizeit sah man ihn oft Homer lesen. Die folgenden
Jahre fithrten in nach San Cugat in Spanien (1952-1955), um scholastische Theo-
logie zu studieren. Aber sein Herz und Geist hingen an der Spiritualitit. Natiir-
lich bestand in Spanien das erste Interesse an den Mystikern Teresa von Avila
und Johannes vom Kreuz, deren Werke er im Original las. Der Kontakt mit
José Calveras, einem bedeutenden Exerzitienleiter, war fiir Tony entscheidend.
P. Calveras unterrichtete eine kleine interessierte Gruppe von Studenten und
fithrte sie in die Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola ein.

Bei seiner Riickkehr 1955 nach Bombay kam Tony in die St. Mary’s-School in
Mumbai. Bereits nach einem Jahr dort war allen klar, dass dieser junge Mann in
seinem spirituellen Leben verwurzelt war. Er wurde in das Noviziat und zu den
Scholastikern nach Vinayalaya geschickt, um die jungen Jesuiten in Sprachen zu
unterrichten. Seine Schiiler erinnern sich an ihn als einen fréhlichen Menschen,
der gerne scherzte und Anekdoten erzéhlte, die Leben in den eher stillen und ein-
tonigen Alltag eines Kollegs brachten. Hier machte er auch seine ersten schrift-
stellerischen Versuche. Er verfasste humorvolle Geschichten iiber das, was hinter
den jesuitischen Mauern passierte. Die eigentliche Botschaft aber war, in den jun-
gen Lesern und den Sekundarschiilern den Geschmack am Schulalltag zu wecken.
Altere Patres allerdings fanden seine Geschichten unrealistisch, sie gdben ein allzu
frohes Bild des Jesuitenlebens. So fand dieses Vorhaben ein rasches Ende.

Seine theologischen Studien absolvierte Anthony am De Nobili-College’ in
Pune (besser bekannt als Poona). Auch wenn er ein auflergewdhnlicher Student

7 Vgl. Summarium Constitutionum, c. 11, in: Thesaurus Spiritualis Soc. lesu. Romae 1953, 544 u. aaO.,
n. 101 (617).

8 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erlduternde Texte. Ubers. von P. Knauer. Graz 1993,
n. 325; s. auch n. 16 u. 245.

9 Das Haus ist nach dem berihmten Missionar Roberto de Nobili (1577-1656) benannt, einem Jesuiten,
der aus seiner Geburtsstadt Rom nach Indien kam, um das Evangelium zu predigen. Tony blieb dort funf
Jahre (1958-1962).



12 Anand Nayak

war, so scheint Tony doch kein spezielles Interesse an der Theologie gezeigt zu
haben. 1961 wurde er in der St. Peter’s-Church in seiner Gemeinde Bandra, in
der er getauft worden war, zum Priester geweiht.

Einige seiner engeren Freunde erinnern sich daran, dass Tony sich nach
der Priesterweihe sehr verinderte:'® Aus einem traditionalistischen und eher
rigiden Katholiken und Jesuiten wurde ein geldster Mensch, der sich seiner in-
neren Freiheit erfreute, froh und gelassen war, als ob er eine tiefere mystische
Erfahrung durchlebt habe. Das letzte Jahr Theologie am De Nobili-College war
eine Vorbereitung auf das, was kommen sollte. Sein Interesse fiir die Geistlichen
Ubungen und die geistliche Begleitung wuchs stetig, aber er hatte seine Wahl
bereits getroffen: Missionar zu werden. Seine Oberen verwarfen diesen Wunsch
und schickten ihn nach Chicago, um ihn dort zum spirituellen und psychologi-
schen Berater ausbilden zu lassen.

Dortbegegnete de Mello berithmten Psychologen wie Carl Rogers (1902-1987),
Eric Berne (1910-1970), Fritz Perls (1893-1970) und Barry Stevens (1902-1985).
Er lernte von ihnen eine Form der Therapie, die auch in spiritueller Beziehung
anwendbar war. Er schitzte die nicht-direktive Beratung von Carl Rogers, aber
folgte ihr nicht unbedingt, da er vielleicht zu ungeduldig fiir ein derartiges Ver-
fahren war. De Mello wollte schnellere Ergebnisse und entwickelte daher seine
eigene Methode, die grofies Gewicht auf die »Unterscheidung der Geister« legt,
wie Ignatius von Loyola sie lehrte. Die richtige Unterscheidung fithrt den Men-
schen zur Nicht-Anhénglichkeit bzw. Unabhéngigkeit, die nach Ignatius von Lo-
yola und indischen Mystikern wahrhaft Heil bringend ist, eine gute Therapie fiir
viele menschliche Leiden. Wihrend der Wochenenden und Ferien in Chicago
hielt er vielfach Exerzitien ab und hatte damit sowohl bei Geistlichen als auch bei
Laien grofen Erfolg. Anthony verliefl Amerika 1964, um in Rom eine spirituelle
Ausbildung zu beginnen. Rom bot ihm aber augenscheinlich nicht das, was er
erwartete, noch bot es eine Weiterfiihrung des in Amerika Erlernten. So blieb er
nur ein Jahr. Nachdem er dort die Feierlichen Geliibde abgelegt hatte, kehrte er
1965 nach Mumbai zuriick. Die Oberen schickten den brillanten Prediger und
diplomierten Psychologen in eine abgelegene Missionsstation nach Shirpur. Der
Test aber dauerte nicht lange. Die Oberen waren vom Gehorsam ihres jungen
begabten Mitbruders iiberzeugt, und so wurde er 1968 zum Rektor von Vinaya-
laya, dem Noviziat und Juniorat der indischen Jesuiten, ernannt.

1972 bekam de Mello Angebote fiir hohere Verwaltungsdmter. Aber es war
ihm klar, wo er eigentlich tatig sein miisse: im Bereich der Spiritualitat, fir die
er eine echte Begabung hatte. Er griindete ein Institut fir pastorale Beratung

10 Vgl. A. Nayak, Anthony de Mello (Anm. 3), 59.



Anthony de Mello 13

und Spiritualitit, das zundchst im De Nobili-College in Pune untergebracht
war. 1978 gelang es Anthony, fiir sein Institut ein Haus in Lonavla, einem ruhi-
gen Ferienort zwischen Pune und Mumbai, zu finden, in dem er dauerhaft blei-
ben konnte. Dieser Umzug brachte auch einen neuen Namen fiir das Institute
for Pastoral Counselling and Spirituality (Institut fir pastorale Beratung und
Spiritualitdt), es wurde nun zum Sadhana-Institut.

In Lonavla beginnt die letzte Dekade von Anthony de Mellos Leben. Die
zehn Jahre dort waren durch reiche spirituelle Experimente und Entdeckungen
gekennzeichnet. Die christliche und jesuitische Spiritualitit 6ffnete sich ihm zur
Spiritualitdt, in der sich nicht nur Christen, sondern alle Menschen guten Wil-
lens aller Religionen und Kulturen zu Hause fithlen konnten. Er war tiberzeugt,
dass eine gute christliche Spiritualitit fiir alle gut sein miisse.

1987 starb Tony vollig unerwartet in seinem 56. Lebensjahr. Die Umstande
seines Todes sind recht unklar; er war eigentlich bei guter Gesundheit. Die, die
ihm zu dieser Zeit nahe standen, sind sich in ihren Ansichten tiber die Ursache
seines Todes nicht einig. Er ging friith schlafen; am ndchsten Morgen fand man
ihn tot vor seinem Bett. War es ein Herzinfarkt, wie gesagt wurde, oder etwas
anderes? Von Zeit zu Zeit allerdings war ein sonderbares Empfinden iiber ihn
gekommen, eine Art Gefiihl, das Psyche oder Physis iiberstieg. Der folgende
Auszug stammt aus einem Brief von 1986:

,Letzte Nacht hatte ich ein schreckliches Erlebnis — eines der schlimmsten

Erlebnisse meines Lebens — und ich konnte kaum schlafen. Es wiirde zu lan-

ge dauern, das im Einzelnen zu beschreiben, aber es war eine Art Gefiihl der

Verzweiflung und Angst und eines entsetzlichen Alleinseins ... so, als kon-

ne niemand mehr bis zu mir gelangen, niemand mehr mich beriihren. Ich

fihlte mich vollig von Gott und allen Menschen verlassen. Schlief3lich wach-
te ich mit einer solchen Angst auf, dass ich trotz der grofien Kilte am gan-
zen Leib schwitzte, die Fenster aufreiflen und im Zimmer auf und ab gehen
musste. Hitte diese Verzweiflung noch linger angedauert, so wire ich, glau-
be ich, verriickt geworden. Heute morgen habe ich mit jemandem dariiber
gesprochen. Ich spiire, dass das eine besondere Art spiritueller Erfahrung ist

... N.B.: Bitte mach dir wegen meiner Traurigkeit keine Sorgen - ich hatte sie

ahnlich schon frither zweimal, und nach und nach habe ich sie immer wieder

ganz gut tiberstanden.!!
Ist es moglich, dass er in der Nacht des 1. Juni 1987 eine dhnliche Erfahrung hat-
te, die er nicht iiberstanden hat? Sein Leichnam wurde nach Mumbai gebracht
und in der Kirche St. Peter in Bandra zur letzten Ruhe gebettet, derselben Kir-

11 Vgl. A. de Mello, Wir hérten den Vogel singen. Freiburg 2003, 139f.



14 Anand Nayak

che, in der er getauft und zum Priester geweiht worden war. Auf seinen Grab-
stein sind Worte von Juliana von Norwich eingemeifelt, in denen Anthony de
Mello seine Botschaft ausgedriickt sah:

All shall be well Alles wird gut werden

And all shall be well und alles wird gut sein

And all manner of thing shall be well.'>  und die Art und Weise aller Dinge
wird gut werden.

2 Der spirituelle Meister im Werden

Die Spiritualitat, die Anthony de Mello praktizierte und lehrte, stellt kein in sich
geschlossenes System dar; sie befand sich in stindiger Entwicklung in den Be-
reichen, die die tiefsten Tiefen des menschlichen Lebens betreffen, ein Prozess,
den intensives Experimentieren kennzeichnet.'? Das Konzept war noch nicht vol-
lendet, als de Mello starb. Dennoch zeichnen sich in seiner Spiritualitit deutlich
einzelne Abschnitte ab, die ein kontinuierliches Wachstum erkennen lassen.

Exerzitienmeister

Anthony de Mellos spirituelle Arbeit beginnt als Lehrer der Geistlichen Ubun-
gen des Ignatius von Loyola. Schon frith war er von der Kraft dieser Ubun-
gen fasziniert. Seine Begegnung mit José Calveras war entscheidend fiir seine
spirituelle Ausbildung. Bei ihm lernte er ,das Innerlich-die-Dinge-Verspiiren-
und-Schmecken® als Kern des ignatianischen Gebets kennen.'* Wihrend seiner
Studentenzeit in Amerika und spiter in Indien und im Fernen Osten gab er
Exerzitien mit dem Ziel, Menschen die Freude am Gebet nahe zu bringen:
»In den letzten fiinfzehn Jahren meines Lebens habe ich in meiner Eigen-
schaft als Exerzitienmeister und Seelenfiithrer versucht, Menschen zum Ge-
bet zu fithren. Dutzende von Menschen beklagen sich bei mir dariiber, dass
sie nicht wissen, wie man betet; dass sie trotz aller Bemiihung ... Beten lang-

12 Vgl. A Book of Showings to the Anchoress Julian of Norwich. Hrsg. von E. Colledge/J. Walsh. Toronto
1978, 417.

13 Hier zeigt sich eine Ahnlichkeit zu Mahatma Gandhis Suche nach der Wahrheit; vgl. Ders., Die Ge-
schichte meiner Experimente mit der Wahrheit. Gladenbach 1977. Wie Gandhi mit der Wahrheit, so
experimentierte de Mello mit der Spiritualitdt und prifte zuerst an sich selbst eine neue Annéherung oder
Methode aus, bevor er sie anderen anbot.

14 Vqgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen (Anm. 8), n. 2.



Anthony de Mello 15

weilig und frustrierend finden. (...) Das erstaunt mich eigentlich, denn ich

habe es immer als recht einfach empfunden, ... dass Gebet eine Ubung ist,

die Erfillung und Zufriedenheit bringt, ... dass man weniger mit dem Kopf

als vielmehr mit dem Herzen beten soll. (...) Viele Priester und Ordensleute

setzen Beten mit Denken gleich. Das ist ihr Ungliick.“*?
Mit diesem ,,Retreat Movement® schuf er auch Bedingungen, Spiritualitit im
Geiste des Ignatius von Loyola zu erfahren. Er ibernahm sogar einige der ganz
alten Experimente des Ignatius, so z.B. einen Monat lang wie ein Bettler (Bettel-
monch) zu leben, lange zu fasten usw. In Vinayalaya sahen die jungen Jesuiten,
wie ihr Rektor im Abstellraum unter der Treppe wohnte und schlief. Mit Nach-
druck stellte er ihnen vor Augen, dass Ignatius und seine Mitbriider tiglich fiinf
Stunden gebetet hatten, Médnner, die voller Freude im Gebet verharrten.

Das einfache Leben in Armut und tiefem Gebet war fiir ihn der Weg zur unmit-
telbaren Gotteserfahrung. Er ging sogar so weit zu sagen, dass eine derartige direk-
te Gotteserfahrung nicht das Privileg einiger Mystiker sei, sondern jedem Christen
offen stehe. Aus dieser Zeit erinnern sich viele, dass immer, wenn Tony {iber das
Gebet sprach, dies in ihnen den Wunsch zu beten ausldste und verstarkte.

Seelenfiithrer

Der Erfolg von Anthony de Mello als Exerzitienleiter lag sowohl in seinem per-
sonlichen Charisma als auch in der sicheren Anwendung seines psychologi-
schen Wissens. Die Priester und Nonnen, die ihn aufsuchten, kamen nicht, um
ihr theologisches Wissen zu vertiefen, sondern um Hilfe bei ihren seelischen
Problemen zu finden, die vielfach durch ein falsch verstandenes religitses Leben
entstanden waren. Sie litten unter Schuldgefiihlen und ihnen fehlte mensch-
liche Wérme im religiosen und spirituellen Leben ihrer Gemeinschaften. De
Mello war davon tiberzeugt, dass hier keine theologischen Vortrage helfen, son-
dern psychologisches Verstindnis und eine effektive Behandlung. Er gab seine
Stellung als Rektor von Vinayalaya auf, um sich ganz dieser pastoralen Aufgabe
zu widmen.'® So entstand am De Nobili-College das Institute for Pastoral Coun-
selling and Spirituality.

15 Vgl. Meditieren mit Leib und Seele (Anm. 1), 11. Wahrscheinlich hat de Mello damals auch die Sitzun-
gen protokolliert, die nach seinem Tod in Von Gott beriihrt (Anm. 2) veroffentlicht wurden.

16 In Indien arbeitete de Mello ausschlieBlich mit Priestern und Nonnen. Einer der Griinde dafur war,
dass er sie vorbereiten wollte, in ihrem pastoralen Milieu das, was sie von ihm gelernt hatten, umzuset-
zen. Seine Horerschaft im Westen bestand hauptsachlich aus Laien. Spéter duRerte er oft den Wunsch,
als einfacher Ménch durch die Gegend zu wandern, als eine Art Sadhu (,Wandermonch”) zu leben, um
Menschen zu treffen und mit ihnen zu sprechen.



16 Anand Nayak

Sein intensives spirituelles Suchen lief8 de Mello Methoden 6stlicher Meis-
ter aufgreifen.'” Einige von ihnen waren damals im Westen sehr bekannt, zum
Beispiel Jiddu Krishnamurti (1895-1986). Kraftvoll waren die Vipassana-Medi-
tationen von Satya Narayan Goenka (*1924), Schiiler von U Ba Khin (1898-
1971), den de Mello seinen Studenten empfahl. Das Zentrum von Rajneesh
(1931-1990), im Westen besser bekannt unter seinen Titeln Bhagwan oder Osho,
war nur vier Kilometer vom De Nobili-College entfernt. Anthony bewunderte
seine spirituellen Einsichten und Féhigkeiten, empfahl ihn aber nicht weiter,
da sein Ruf nicht unangezweifelt war.'® Auf seinen Reisen auflerhalb Indiens
hatte Tony auch Ajahn Chah (1917-1992) kennen gelernt. Er sprach oft von ihm
und winschte sich, wie er zu leben und zu lehren. Noch in seinem letzten Brief
sprach er von ihm:

»Die Dinge, die in der Vergangenheit so viel bedeutet haben, scheinen nichts

mehr zu bedeuten. Dinge wie die von Ajahn Chah, dem buddhistischen Leh-

rer, scheinen meine gesamten Interessen in sich aufzusaugen und ich verlie-
re mein Gefiihl fiir andere Dinge.“"’
Was aber suchte Tony wirklich bei diesen Lehrern? Es fallt auf, dass sein erstes
Interesse nicht dem Hinduismus, Buddhismus oder einer anderen Religion an
sich galt. Er interessierte sich einzig und allein fiir die Spiritualitdt und war sehr
neugierig, spirituelle Techniken auszuprobieren. Sein Wachsen aber lag in den
christlichen Wurzeln.

»1ch habe mich unbekiimmert auch in nicht-christlichen, ja sogar nicht-reli-
gidsen mystischen Uberlieferungen umgesehen und bin tief beeinflusst und
bereichert worden. Aber stets kehre ich zu meiner Kirche zuriick, denn sie ist
meine geistige Heimat. Und wenn ich mir auch schmerzlich, manchmal so-
gar peinlich beriihrt ihrer Grenzen und gelegentlichen Enge bewusst bin, so
weif3 ich doch genauso deutlich, dass sie mich gebildet und zu dem gemacht
hat, was ich heute bin.“*°

17 De Mello war vor allem an Lehrern interessiert, die eine spirituelle Technik der Kommunikation ent-
wickelt hatten. Zwar stand er auch in Verbindung mit Swami Abhishiktananda (Henri le Saux), war aber
von dessen Lehren nicht Uiberzeugt, da sie seiner Meinung nach keinen Schlissel zu einer praktischen
mystischen Erfahrung boten; vgl. dazu A. Nayak, Swami Abhishiktananda (1910-1973): Comme nous,
Indiens, I'avons vu. Un témoignage, in: Nouvelle Revue de science missionnaire, 45 (1989), 45-56.

18 De Mello empfahl ein Buch von Osho: Das Buch der Geheimnisse (1982), ein Kommentar zum hindu-
buddhistischen Vijnana Bhairava Tantra, einer Sammlung von 112 Meditationen, um das Bewusstsein zu
erwecken. Vielleicht war de Mello bei seiner eigenen Auswahl fiir die Sadhana davon beeinflusst.

19 The Prayer of the Frog (Anm. 1), Bd. 1, xviii.

20 Warum der Vogel singt (Anm. 1), 9.



Anthony de Mello 17

Sadhana oder spirituelle Entdeckung mit Leib und Seele

In dieser Zeit entdeckte de Mello mehr und mehr die spirituelle Kraft der alten
ostlichen Traditionen. Wie auch bei der Psychologie begann er, diese Techni-
ken in das christliche Gebet einzubeziehen. Dafiir fand er einen neuen Namen:
Sadhana, ein Wort aus dem Sanskrit, das im Hinduismus verwendet wird, um
die spirituelle Anstrengung zu bezeichnen. Mit Hilfe einiger Jesuiten, seiner &l-
teren Studenten, bot er dreiwdchige bzw. neunmonatige Sadhanas an. Mit Be-
ginn der Sadhana gab er die formellen geistlichen Ubungen auf, die er bis dahin
gehalten hatte. Er spiirte, dass dieser Ansatz den traditionellen Ubungen eine
tiefere und linger andauernde Wirkung gab und zwar auf genau demselben
Gebiet wie sie.”!

Das erste Buch von Anthony de Mello, Sadhana - Meditieren mit Leib und
Seele, erschien 1978. Es reflektiert sein spirituelles Wachstum, gerade aufgrund
der Versuche, die er in den Jahren zuvor unternommen hatte. Tony war kein
Schriftsteller. Wann immer er etwas schreiben musste, bereitete ihm das aufler-
ordentliche Miihe. Er war nie mit dem zufrieden, was er geschrieben hatte, denn
seine Ideen entwickelten sich so schnell, dass das geschriebene Wort ihm steril
erschien. Meditieren mit Leib und Seele verdankt sein Entstehen der Beharr-
lichkeit einer befreundeten Ordensschwester. Es ist mittlerweile in tiber fiinfzig
Sprachen iibersetzt und zu einem spirituellen Klassiker geworden.

De Mellos Sadhana bot leicht zugédngliche und freudvolle Gebetsmethoden
aus verschiedenen Traditionen, christlichen und nicht-christlichen. Er wandte
eine Vielzahl von Ubungen an, um das Bewusstsein so zu veridndern, dass die
Seele sich von allen Fesseln zur Kontemplation hin befreien kann. Seine Sadha-
na erfuhr mehrere Verdnderungen, gerade auch, als de Mello sein neu gegriin-
detes Institut in Lonavla bezog. Es ging nicht nur um spirituelle Ubungen im
Sinne des Gebets, sondern auch um die Entdeckung des wirklich Wichtigen im
Leben. Viel von der Sadhana-Arbeit bestand darin, sich von in rigoroser geist-
licher Ausbildung gewonnenen Haltungen zu trennen und umzulernen.

21 Zu dieser Zeit traf ich Tony eines Tages und fragte ihn, ob ich 30tdgige Exerzitien bei ihm machen
konne. Er antwortete mir: ,,Damit habe ich aufgehort. In den Jesuiten rufen diese Exerzitien einen Wandel
hervor, der aber nicht lange dauert. Nach ein paar Tagen sind sie wieder in ihrer alten Routine. Ich habe
jetzt eine Sadhana entwickelt, das ist viel besser. Sie ist kraftvoll. Hast du einmal dein Leben geandert,
wirst du nie wieder dieselbe Person sein. Nachste Woche beginnt eine Sadhana. Ich habe einen Platz fir
dich.” Dieses Angebot nahm ich sofort an. Die Erfahrung, die ich dort machte, hat in der Tat mein Leben
verandert. Und ich kann sagen, dass diese Verdnderungen immer noch andauern.



18 Anand Nayak

3 Spiritueller Meister

Die Sadhana war in ihren Wurzeln eine neue Interpretation der »Unterschei-
dung der Geister«. Menschen dazu die notwendigen Schliissel zu geben, war ein
grundsitzliches Anliegen de Mellos. Im ignatianischen Ad maiorem Dei gloriam
(,»zur grofieren Ehre Gottes®) lag fiir ihn die Quelle wahren Gliicks, die Losung
von allen Fesseln, gerade von denen der Anhénglichkeiten. Wahres Gliick be-
steht nicht in der Erfiillung bestimmter Bedingungen und Erwartungen, sein
Ursprung ist Gott, das Reich Gottes, Nirvana, Moksha (,,Befreiung®), wie im-
mer man es nennen mag. Das wahre Gliick bringt Friede, Freude, Zufrieden-
heit, Liebe, Dank und Vergebung. Auch wenn es schwierig ist, diesen Prozess
des Erwachens hin zur Freude und Freiheit, wie de Mello ihn lehrte, zusammen-
zufassen, konnen wir doch vier wichtige Punkte ausmachen:*?

o Das Ziel des Lebens ist Gliicklichsein. Viele Menschen aber erfahren nur
Leid.

o Der Grund des Leidens ist Abhéngigkeit, d.h. die Suche nach bedingtem
Gliick.

» Es gibt einen Ausweg aus dem Leiden: Unabhingigkeit durch Einsicht.

« Gliick ist Freiheit.

Gegen Ende seines Lebens nannte de Mello als spirituelles Ziel bevorzugt Frei-
heit (moksha) statt Glick. ,,Gliick® erschien vielen als utopisches Konzept, im
Leben unerreichbar. Andere missverstanden es als das, was ,,bedingtes Gliick®
meint. Er bezeichnete das hochste spirituelle Stadium mit ,,Freiheit®: ,,Stell dir
das Gliick als einen Zustand innerer Freiheit vor. Vergiss das Wort Gliick. Er-
setze es durch ,innere Freiheit’ Innere Freiheit ist das wahre Gliick“*?, verbun-
den mit Staunen - ,,Dies ist das Vorrecht des Kindes. Es ist immer wieder von
neuem erstaunt. Also fiihlt es sich wie selbstverstdndlich im himmlischen Ko6-
nigreich zu Hause“** - und einem tiefen Gefiihl des Dankes. Alles im Leben ist
Gnade und Geschenk. Der Mensch selbst hat nichts dazugetan, es zu erhalten.
Alles im Leben scheint wichtig, grof3, wunderbar zu sein, aber wirklich unent-
behrlich ist nur dieses Geschenk: Solo Dios basta - ,Gott allein geniigt®, wie
Teresa von Avila sagt.

22 Vgl. A. Nayak, Anthony de Mello (Anm. 2), 58-85.
23 Wir hérten den Vogel singen. (Anm. 11), 72.
24 Warum der Vogel singt (Anm. 1), 22.



Anthony de Mello 19

In seinem Buch Von Gott beriihrt gibt uns Anthony de Mello eine Vielzahl
von Gebetsanleitungen aus der christlichen Tradition. Spater im Leben be-
gann er mit buddhistischen, hinduistischen und taoistischen Traditionen zu
experimentieren. Eines dieser Elemente, Vipassana, stammt aus dem Buddhis-
mus: Es besteht darin, das Bewusstsein dem Ein- und Ausatmen und danach
den unterschiedlichen Korperempfindungen zuzulenken. Selbst wenn diese
Ubung mit einer gewissen Routine ausgefiihrt wird, bringt sie einen Wandel
des Bewusstseins — eine tiefe Erfahrung, die de Mello ,,Erwachen des Herzens*
nennt.>® Ebenso legt er groflen Wert auf die Achtsamkeit,*® die das Bewusst-
sein zur Ruhe bringt, so dass das Herz sich 6ffnen kann. Ein anderes Feld, mit
dem er sich befasste, war das der Imagination, in der der Meditierende sich in
eine andere Lebenssituation versetzt und durch die gednderte Richtung seiner
Aufmerksambkeit zu einer Erweckung des Herzens gelangt. Was fiir de Mello
bei all dem wichtig war, ist nicht so sehr die Methode an sich, sondern die Er-
fahrung, zu der die Methode fiihrt.

Die, die Tony personlich kannten, erinnern sich mit grof3er Liebe daran,
was fiir ein spiritueller Meister er war. Anders als viele Lehrer, die versuchen,
ihre Schiiler mit Regeln zu einem vorgegebenen Ziel zu bringen, lehrte uns
Tony zu erfahren, zu was die Regeln fiithren konnen, und sie aufzugeben. Sie
sind nur die Hilfsmittel fiir ein Ziel — wie ein Stiick Holz im Wasser fiir einen
Nichtschwimmer. Wenn man Tony traf, vermittelte er den Eindruck, jetzt
und ganz fiir einen da zu sein. Solche Begegnungen hinterlieflen immer einen
tiefen und bleibenden Eindruck des Trostes.

Ein christlicher Leser fragt vielleicht, ob und wo Jesus Christus seinen Platz
hat in de Mellos Spiritualitat. All seine Schriften enthalten christuszentrierte
Meditationen. Das Problem lag nicht bei Jesus Christus, sondern anderswo. Die
Minner und Frauen, meist Geistliche und Ordensangehoérige, die zu de Mello
kamen, bendtigten mehr ein Erwachen in jhrem Menschsein als in ihrer Be-
ziehung zu Jesus. Jesus ist die Hauptperson in de Mellos Biichern, besonders in
Dass ich sehe. Jesus Christus ist da in seiner Ganzheit, sowohl auflen als auch
innen, tief im Herzen der Frauen und Minner. Jesus Christus ist Mensch und
Gott, historische Realitdt, aber viel mehr der mystische Weg zum Vater, der
den Menschen und die Schépfung durch die Schatten des Leids zum Licht der
Freiheit fiihrt.

25 Vgl. Meditieren mit Leib und Seele (Anm. 1), 38f.

26 ,Achtsamkeit” (awareness), ein Begriff der Gestalttherapie und de Mello wohl daher vertraut, ist eine
alte indische Technik des Yoga und der Meditation. Patanjali (3. Jh. v. Chr.) machte sie zum wichtigsten In-
strument seiner Yoga-Lehre unter den Begriffen von ekdgrata (,Einpunktheit”), was zu citta-vrtti nirodha
(,Beruhigung des Geistes”) fuhrt; vgl. A. Nayak, Dharana: Concentration qui éveille le bonheur, in: Revue
francaise de yoga 9 (1994), 15-30.



