
GuL 82/1 (2009) 9–19

    

Anthony de Mello SJ (1931–1987)   
Meister der Spiritualität
Anand Nayak / Fribourg

Berühmt wurde Anthony de Mello SJ vor allem 
nach seinem Tod aufgrund seiner Bücher, die 
in zahlreiche Sprachen übersetzt worden sind. 
Sie sind weniger theologisch als pastoral und 
spirituell ausgerichtet; seine Lehren zu Gebet, 
Meditation, Kontemplation und Spiritualität 
gab de Mello gern in Form kurzer und humor-
voller Geschichten weiter. Nur sechs Bücher 
veröffentlichte er selbst,1 alle weiteren wurden 
nach seinem Tod von Freunden herausge-
geben.2 Jedes seiner Werke wurde ein verlege-
rischer Erfolg. Dieser Erfolg geriet nach seinem 
Tod in Verruf, denn zunehmend erschienen 
fremde Texte unter de Mellos Namen. Vieles 
davon unterschied sich sehr von dem, was de 
Mello gelehrt hatte, manches stand sogar in 
krassem Gegensatz dazu. Obwohl dieser Miss-

brauch der Öffentlichkeit 1997 durch Peter Hans Kolvenbach, den damaligen 
Generaloberen der Jesuiten, bekannt gemacht worden war, richtete sich die Noti-
fikation bezüglich der Schriften P. Anthony de Mellos SJ (1998) der Kongregation 
für die Glaubenslehre auch gegen diese unautorisierten Werke.3 

1  Die Originalausgaben erschienen im Verlag Gujarat Sahitya Prakash, Anand/Indien, alle dt. Übersetzun-
gen, Meditieren ausgenommen, bei Herder/Freiburg: Sadhana – A Way to God, 1978 (Meditieren mit Leib 
und Seele, Kevelaer: Butzon & Bercker 1984); The Song of the Bird, 1982 (Warum der Vogel singt, 1984); 
Wellsprings, 1984 (Dass ich sehe, 1985); One Minute Wisdom, 1985 (Eine Minute Weisheit, 1986); The 
Prayer of the Frog, 2 Bde., 1988/89 (Warum der Schäfer jedes Wetter liebt, 1988 u. Wer bringt das Pferd 
zum Fliegen?, 1989). 
2  Vgl. u.a. Awareness, 1990 (Der Springende Punkt, 1991), eine Sammlung seiner Fernsehvorträge und 
wahrscheinlich das wichtigste Buch der de Mello-Literatur; Call to Love, 1991 (Wie ein Fisch im Wasser, 
1992), Meditationen über einige Verse aus den Evangelien; One Minute Nonsense, 1992 (Eine Minute Un-
sinn, 1993), Weisheitsgeschichten u. Contact with God, 1990 (Von Gott berührt, 1992), Exerzitien über 
die Kraft des Gebets.
3  Eine detaillierte Verteidigung seiner Schriften enthält A. Nayak, Anthony de Mello. Sein Leben, seine 
Spiritualität. Düsseldorf 2006.

Anthony de Mello SJ; © Patmos-Verlag, 
Düsseldorf 2006



10      Anand Nayak

1  Sein Leben 

Anthony de Mello4 wurde am 4. September 1931 in Mumbai (damals noch Bom-
bay) geboren. Seine Mutter Luisa Castellino (1906–1980) und sein Vater Frank 
de Mello (1902–1968) waren beide indischer Abstammung. Die Familie stamm-
te aus Goa, einer Region an der Westküste Indiens, die bis 1961 portugiesische 
Kolonie war. Viele Goanesen siedelten sich in Mumbai an, denn dort gab es 
unter der englischen Kolonialherrschaft bessere Arbeitsbedingungen, und viele 
nahmen so die englische Sprache als ihre Muttersprache an. Die Familie de Mel-
los sprach zu Hause Englisch und lebte auch sonst westlich orientiert. Anthony, 
genannt „Tony“, war das älteste Kind, gefolgt von Grace (*1933), Marina (*1937) 
und Bill (*1944), die heute in Kanada and Australien leben.

Tonys Jugend war geprägt durch die katholische Religion, wie sie dort von 
portugiesischen und spanischen Missionaren eingeführt worden war, und das 
bedeutete zu dieser Zeit eine große Strenge, rigide Moral und Frömmigkeit im 
täglichen Leben. Er ging auf die von spanischen Jesuiten geleitete St. Stanislaus-
Schule in Bandra. Anthony war ein außergewöhnlicher Schüler, sprachbegabt 
und mit starken sozialen und menschlichen Qualitäten. Wer in Bombay lebte, 
musste viele Sprachen lernen. Neben Englisch sprach Tony fließend zwei indi-
sche Sprachen, die Provinzsprache Marathi und Hindustani, die Alltagssprache 
von Bombay. Da ihm die Schule leicht fiel, hofften die Eltern, dass er studieren 
und einen einträglichen Beruf ergreifen würde. Anthony aber hatte sich bereits 
entschlossen, Jesuit zu werden. Am 1. Juli 1947, im Alter von nur 16 Jahren, wur-
de er ins Noviziat aufgenommen. 

Der anfängliche jesuitische Unterricht bestätigte nicht nur Tonys traditionel-
len Katholizismus, sondern stärkte ihn. Auf den absoluten Gehorsam5 im Geiste 
des heiligen Ignatius von Loyola wurde viel Wert gelegt. Keuschheit bedeutete 
für die jungen Jesuiten nicht nur Zölibat, sondern ein Leben, das „die Lauter-
keit der Engel“ nachahmt,6 ohne leibliche Bedürfnisse, wie Ignatius in seinen 
Regeln der Sittsamkeit beschreibt. Er mahnt seine Mitbrüder, Demütigungen 

4  Zu de Mellos Leben vgl. aaO., 10–57; eine Biographie hat sein Bruder Bill de Mello im Internet veröffent-
licht: http://www4.tpg.com.au/users/daphneg/tony/ bzw. http://www.spiritwalk.org/demello.htm#biogra-
phy. Vgl. ferner C. Vallés, Frei und unbeschwert. Goch: Santiago Verlag 2001; Orig. 1987. Das Buch ist 
mit großer Begeisterung für den spirituellen Lehrer geschrieben. Zehn Jahre später klagt Vallés seinen 
ehemaligen Lehrer an, ihn negativ beeinflusst zu haben; vgl. Ders., Nachdenken über Anthony de Mello. 
Goch 2001. 
5  Vgl. Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu (Text B). Übers. von P. Knauer. Würzburg 
1998 (Deutsche Werkausgabe; Bd. 2), n. 547 (S. 740). In der lateinischen Übersetzung heißt es ac si 
cadaver essent („als seien sie ein toter Körper“), woraus das Missverständnis vom »Kadavergehorsam« 
entstanden zu sein scheint.
6  Vgl. aaO., n. 547 (739).



Anthony de Mello      11

und Zurückweisungen liebend anzunehmen und sich selbst als wertlosen Abfall 
anzusehen, alles in dem Bemühen, wie Jesus zu werden.7 Das spirituelle Bestre-
ben resümiert der Begriff des agere contra („tue das genaue Gegenteil“),8 eine 
faktisch gewollte und gesuchte Selbstüberwindung. In Tonys Schriften lässt sich 
nachlesen, dass er in der Befolgung dieser Regeln brillierte und alles mit Humor 
und Freude hinnahm. Am Ende des zweijährigen Noviziats wurde er formal in 
die Gesellschaft Jesu als Scholastiker aufgenommen. 

Jetzt begann eine lange intellektuelle Ausbildung. Zu dieser Zeit wurde ein 
junger Jesuit, gerade in Indien, intensiv in Latein, Griechisch und Englisch 
unterrichtet. Seine Mitschüler erinnern sich, wie er diese beiden Jahre verbrach-
te: Der schmächtige, gesprächige Junge sprach und schrieb fließend Englisch 
und in seiner wenigen Freizeit sah man ihn oft Homer lesen. Die folgenden 
Jahre führten in nach San Cugat in Spanien (1952–1955), um scholastische Theo-
logie zu studieren. Aber sein Herz und Geist hingen an der Spiritualität. Natür-
lich bestand in Spanien das erste Interesse an den Mystikern Teresa von Avila 
und Johannes vom Kreuz, deren Werke er im Original las. Der Kontakt mit 
José Calveras, einem bedeutenden Exerzitienleiter, war für Tony entscheidend. 
P. Calveras unterrichtete eine kleine interessierte Gruppe von Studenten und 
führte sie in die Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola ein. 

Bei seiner Rückkehr 1955 nach Bombay kam Tony in die St. Mary’s-School in 
Mumbai. Bereits nach einem Jahr dort war allen klar, dass dieser junge Mann in 
seinem spirituellen Leben verwurzelt war. Er wurde in das Noviziat und zu den 
Scholastikern nach Vinayalaya geschickt, um die jungen Jesuiten in Sprachen zu 
unterrichten. Seine Schüler erinnern sich an ihn als einen fröhlichen Menschen, 
der gerne scherzte und Anekdoten erzählte, die Leben in den eher stillen und ein-
tönigen Alltag eines Kollegs brachten. Hier machte er auch seine ersten schrift-
stellerischen Versuche. Er verfasste humorvolle Geschichten über das, was hinter 
den jesuitischen Mauern passierte. Die eigentliche Botschaft aber war, in den jun-
gen Lesern und den Sekundarschülern den Geschmack am Schulalltag zu wecken. 
Ältere Patres allerdings fanden seine Geschichten unrealistisch, sie gäben ein allzu 
frohes Bild des Jesuitenlebens. So fand dieses Vorhaben ein rasches Ende.

Seine theologischen Studien absolvierte Anthony am De Nobili-College9 in 
Pune (besser bekannt als Poona). Auch wenn er ein außergewöhnlicher Student 

7  Vgl. Summarium Constitutionum, c. 11, in: Thesaurus Spiritualis Soc. Iesu. Romae 1953, 544 u. aaO., 
n. 101 (617).
8  Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übers. von P. Knauer. Graz 1993, 
n. 325; s. auch n. 16 u. 245.
9  Das Haus ist nach dem berühmten Missionar Roberto de Nobili (1577–1656) benannt, einem Jesuiten, 
der aus seiner Geburtsstadt Rom nach Indien kam, um das Evangelium zu predigen. Tony blieb dort fünf 
Jahre (1958–1962).



12      Anand Nayak

war, so scheint Tony doch kein spezielles Interesse an der Theologie gezeigt zu 
haben. 1961 wurde er in der St. Peter’s-Church in seiner Gemeinde Bandra, in 
der er getauft worden war, zum Priester geweiht.

Einige seiner engeren Freunde erinnern sich daran, dass Tony sich nach 
der Priesterweihe sehr veränderte:10 Aus einem traditionalistischen und eher 
rigiden Katholiken und Jesuiten wurde ein gelöster Mensch, der sich seiner in-
neren Freiheit erfreute, froh und gelassen war, als ob er eine tiefere mystische 
Erfahrung durchlebt habe. Das letzte Jahr Theologie am De Nobili-College war 
eine Vorbereitung auf das, was kommen sollte. Sein Interesse für die Geistlichen 
Übungen und die geistliche Begleitung wuchs stetig, aber er hatte seine Wahl 
bereits getroffen: Missionar zu werden. Seine Oberen verwarfen diesen Wunsch 
und schickten ihn nach Chicago, um ihn dort zum spirituellen und psychologi-
schen Berater ausbilden zu lassen.

Dort begegnete de Mello berühmten Psychologen wie Carl Rogers (1902–1987), 
Eric Berne (1910–1970), Fritz Perls (1893–1970) und Barry Stevens (1902–1985). 
Er lernte von ihnen eine Form der Therapie, die auch in spiritueller Beziehung 
anwendbar war. Er schätzte die nicht-direktive Beratung von Carl Rogers, aber 
folgte ihr nicht unbedingt, da er vielleicht zu ungeduldig für ein derartiges Ver-
fahren war. De Mello wollte schnellere Ergebnisse und entwickelte daher seine 
eigene Methode, die großes Gewicht auf die »Unterscheidung der Geister« legt, 
wie Ignatius von Loyola sie lehrte. Die richtige Unterscheidung führt den Men-
schen zur Nicht-Anhänglichkeit bzw. Unabhängigkeit, die nach Ignatius von Lo-
yola und indischen Mystikern wahrhaft Heil bringend ist, eine gute Therapie für 
viele menschliche Leiden. Während der Wochenenden und Ferien in Chicago 
hielt er vielfach Exerzitien ab und hatte damit sowohl bei Geistlichen als auch bei 
Laien großen Erfolg. Anthony verließ Amerika 1964, um in Rom eine spirituelle 
Ausbildung zu beginnen. Rom bot ihm aber augenscheinlich nicht das, was er 
erwartete, noch bot es eine Weiterführung des in Amerika Erlernten. So blieb er 
nur ein Jahr. Nachdem er dort die Feierlichen Gelübde abgelegt hatte, kehrte er 
1965 nach Mumbai zurück. Die Oberen schickten den brillanten Prediger und 
diplomierten Psychologen in eine abgelegene Missionsstation nach Shirpur. Der 
Test aber dauerte nicht lange. Die Oberen waren vom Gehorsam ihres jungen 
begabten Mitbruders überzeugt, und so wurde er 1968 zum Rektor von Vinaya-
laya, dem Noviziat und Juniorat der indischen Jesuiten, ernannt.

1972 bekam de Mello Angebote für höhere Verwaltungsämter. Aber es war 
ihm klar, wo er eigentlich tätig sein müsse: im Bereich der Spiritualität, für die 
er eine echte Begabung hatte. Er gründete ein Institut für pastorale Beratung 

10  Vgl. A. Nayak, Anthony de Mello (Anm. 3), 59.



Anthony de Mello      13

und Spiritualität, das zunächst im De Nobili-College in Pune untergebracht 
war. 1978 gelang es Anthony, für sein Institut ein Haus in Lonavla, einem ruhi-
gen Ferienort zwischen Pune und Mumbai, zu finden, in dem er dauerhaft blei-
ben konnte. Dieser Umzug brachte auch einen neuen Namen für das Institute 
for Pastoral Counselling and Spirituality (Institut für pastorale Beratung und 
Spiritualität), es wurde nun zum Sadhana-Institut.

In Lonavla beginnt die letzte Dekade von Anthony de Mellos Leben. Die 
zehn Jahre dort waren durch reiche spirituelle Experimente und Entdeckungen 
gekennzeichnet. Die christliche und jesuitische Spiritualität öffnete sich ihm zur 
Spiritualität, in der sich nicht nur Christen, sondern alle Menschen guten Wil-
lens aller Religionen und Kulturen zu Hause fühlen konnten. Er war überzeugt, 
dass eine gute christliche Spiritualität für alle gut sein müsse.

1987 starb Tony völlig unerwartet in seinem 56. Lebensjahr. Die Umstände 
seines Todes sind recht unklar; er war eigentlich bei guter Gesundheit. Die, die 
ihm zu dieser Zeit nahe standen, sind sich in ihren Ansichten über die Ursache 
seines Todes nicht einig. Er ging früh schlafen; am nächsten Morgen fand man 
ihn tot vor seinem Bett. War es ein Herzinfarkt, wie gesagt wurde, oder etwas 
anderes? Von Zeit zu Zeit allerdings war ein sonderbares Empfinden über ihn 
gekommen, eine Art Gefühl, das Psyche oder Physis überstieg. Der folgende 
Auszug stammt aus einem Brief von 1986:

„Letzte Nacht hatte ich ein schreckliches Erlebnis – eines der schlimmsten 
Erlebnisse meines Lebens – und ich konnte kaum schlafen. Es würde zu lan-
ge dauern, das im Einzelnen zu beschreiben, aber es war eine Art Gefühl der 
Verzweiflung und Angst und eines entsetzlichen Alleinseins … so, als kön-
ne niemand mehr bis zu mir gelangen, niemand mehr mich berühren. Ich 
fühlte mich völlig von Gott und allen Menschen verlassen. Schließlich wach-
te ich mit einer solchen Angst auf, dass ich trotz der großen Kälte am gan-
zen Leib schwitzte, die Fenster aufreißen und im Zimmer auf und ab gehen 
musste. Hätte diese Verzweiflung noch länger angedauert, so wäre ich, glau-
be ich, verrückt geworden. Heute morgen habe ich mit jemandem darüber 
gesprochen. Ich spüre, dass das eine besondere Art spiritueller Erfahrung ist 
… N.B.: Bitte mach dir wegen meiner Traurigkeit keine Sorgen – ich hatte sie 
ähnlich schon früher zweimal, und nach und nach habe ich sie immer wieder 
ganz gut überstanden.“11

Ist es möglich, dass er in der Nacht des 1. Juni 1987 eine ähnliche Erfahrung hat-
te, die er nicht überstanden hat? Sein Leichnam wurde nach Mumbai gebracht 
und in der Kirche St. Peter in Bandra zur letzten Ruhe gebettet, derselben Kir-

11  Vgl. A. de Mello, Wir hörten den Vogel singen. Freiburg 2003, 139f. 



14      Anand Nayak

che, in der er getauft und zum Priester geweiht worden war. Auf seinen Grab-
stein sind Worte von Juliana von Norwich eingemeißelt, in denen Anthony de 
Mello seine Botschaft ausgedrückt sah:

All shall be well		  Alles wird gut werden
And all shall be well		  und alles wird gut sein
And all manner of thing shall be well.12	� und die Art und Weise aller Dinge 

wird gut werden.
	

2  Der spirituelle Meister im Werden

Die Spiritualität, die Anthony de Mello praktizierte und lehrte, stellt kein in sich 
geschlossenes System dar; sie befand sich in ständiger Entwicklung in den Be-
reichen, die die tiefsten Tiefen des menschlichen Lebens betreffen, ein Prozess, 
den intensives Experimentieren kennzeichnet.13 Das Konzept war noch nicht vol-
lendet, als de Mello starb. Dennoch zeichnen sich in seiner Spiritualität deutlich 
einzelne Abschnitte ab, die ein kontinuierliches Wachstum erkennen lassen.

Exerzitienmeister

Anthony de Mellos spirituelle Arbeit beginnt als Lehrer der Geistlichen Übun-
gen des Ignatius von Loyola. Schon früh war er von der Kraft dieser Übun-
gen fasziniert. Seine Begegnung mit José Calveras war entscheidend für seine 
spirituelle Ausbildung. Bei ihm lernte er „das Innerlich-die-Dinge-Verspüren-
und-Schmecken“ als Kern des ignatianischen Gebets kennen.14 Während seiner 
Studentenzeit in Amerika und später in Indien und im Fernen Osten gab er 
Exerzitien mit dem Ziel, Menschen die Freude am Gebet nahe zu bringen:

„In den letzten fünfzehn Jahren meines Lebens habe ich in meiner Eigen-
schaft als Exerzitienmeister und Seelenführer versucht, Menschen zum Ge-
bet zu führen. Dutzende von Menschen beklagen sich bei mir darüber, dass 
sie nicht wissen, wie man betet; dass sie trotz aller Bemühung … Beten lang-

12  Vgl. A Book of Showings to the Anchoress Julian of Norwich. Hrsg. von E. Colledge/J. Walsh. Toronto 
1978, 417.
13  Hier zeigt sich eine Ähnlichkeit zu Mahatma Gandhis Suche nach der Wahrheit; vgl. Ders., Die Ge-
schichte meiner Experimente mit der Wahrheit. Gladenbach 1977. Wie Gandhi mit der Wahrheit, so 
experimentierte de Mello mit der Spiritualität und prüfte zuerst an sich selbst eine neue Annäherung oder 
Methode aus, bevor er sie anderen anbot.
14  Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (Anm. 8), n. 2.



Anthony de Mello      15

weilig und frustrierend finden. (…) Das erstaunt mich eigentlich, denn ich 
habe es immer als recht einfach empfunden, … dass Gebet eine Übung ist, 
die Erfüllung und Zufriedenheit bringt, … dass man weniger mit dem Kopf 
als vielmehr mit dem Herzen beten soll. (…) Viele Priester und Ordensleute 
setzen Beten mit Denken gleich. Das ist ihr Unglück.“15

Mit diesem „Retreat Movement“ schuf er auch Bedingungen, Spiritualität im 
Geiste des Ignatius von Loyola zu erfahren. Er übernahm sogar einige der ganz 
alten Experimente des Ignatius, so z.B. einen Monat lang wie ein Bettler (Bettel-
mönch) zu leben, lange zu fasten usw. In Vinayalaya sahen die jungen Jesuiten, 
wie ihr Rektor im Abstellraum unter der Treppe wohnte und schlief. Mit Nach-
druck stellte er ihnen vor Augen, dass Ignatius und seine Mitbrüder täglich fünf 
Stunden gebetet hatten, Männer, die voller Freude im Gebet verharrten.

Das einfache Leben in Armut und tiefem Gebet war für ihn der Weg zur unmit-
telbaren Gotteserfahrung. Er ging sogar so weit zu sagen, dass eine derartige direk-
te Gotteserfahrung nicht das Privileg einiger Mystiker sei, sondern jedem Christen 
offen stehe. Aus dieser Zeit erinnern sich viele, dass immer, wenn Tony über das 
Gebet sprach, dies in ihnen den Wunsch zu beten auslöste und verstärkte.

Seelenführer

Der Erfolg von Anthony de Mello als Exerzitienleiter lag sowohl in seinem per-
sönlichen Charisma als auch in der sicheren Anwendung seines psychologi-
schen Wissens. Die Priester und Nonnen, die ihn aufsuchten, kamen nicht, um 
ihr theologisches Wissen zu vertiefen, sondern um Hilfe bei ihren seelischen 
Problemen zu finden, die vielfach durch ein falsch verstandenes religiöses Leben 
entstanden waren. Sie litten unter Schuldgefühlen und ihnen fehlte mensch-
liche Wärme im religiösen und spirituellen Leben ihrer Gemeinschaften. De 
Mello war davon überzeugt, dass hier keine theologischen Vorträge helfen, son-
dern psychologisches Verständnis und eine effektive Behandlung. Er gab seine 
Stellung als Rektor von Vinayalaya auf, um sich ganz dieser pastoralen Aufgabe 
zu widmen.16 So entstand am De Nobili-College das Institute for Pastoral Coun-
selling and Spirituality.

15  Vgl. Meditieren mit Leib und Seele (Anm. 1), 11. Wahrscheinlich hat de Mello damals auch die Sitzun-
gen protokolliert, die nach seinem Tod in Von Gott berührt (Anm. 2) veröffentlicht wurden. 
16  In Indien arbeitete de Mello ausschließlich mit Priestern und Nonnen. Einer der Gründe dafür war, 
dass er sie vorbereiten wollte, in ihrem pastoralen Milieu das, was sie von ihm gelernt hatten, umzuset-
zen. Seine Hörerschaft im Westen bestand hauptsächlich aus Laien. Später äußerte er oft den Wunsch, 
als einfacher Mönch durch die Gegend zu wandern, als eine Art Sadhu („Wandermönch“) zu leben, um 
Menschen zu treffen und mit ihnen zu sprechen. 



16      Anand Nayak

Sein intensives spirituelles Suchen ließ de Mello Methoden östlicher Meis-
ter aufgreifen.17 Einige von ihnen waren damals im Westen sehr bekannt, zum 
Beispiel Jiddu Krishnamurti (1895–1986). Kraftvoll waren die Vipassana-Medi-
tationen von Satya Narayan Goenka (*1924), Schüler von U Ba Khin (1898–
1971), den de Mello seinen Studenten empfahl. Das Zentrum von Rajneesh 
(1931–1990), im Westen besser bekannt unter seinen Titeln Bhagwan oder Osho, 
war nur vier Kilometer vom De Nobili-College entfernt. Anthony bewunderte 
seine spirituellen Einsichten und Fähigkeiten, empfahl ihn aber nicht weiter, 
da sein Ruf nicht unangezweifelt war.18 Auf seinen Reisen außerhalb Indiens 
hatte Tony auch Ajahn Chah (1917–1992) kennen gelernt. Er sprach oft von ihm 
und wünschte sich, wie er zu leben und zu lehren. Noch in seinem letzten Brief 
sprach er von ihm:

„Die Dinge, die in der Vergangenheit so viel bedeutet haben, scheinen nichts 
mehr zu bedeuten. Dinge wie die von Ajahn Chah, dem buddhistischen Leh-
rer, scheinen meine gesamten Interessen in sich aufzusaugen und ich verlie-
re mein Gefühl für andere Dinge.“19

Was aber suchte Tony wirklich bei diesen Lehrern? Es fällt auf, dass sein erstes 
Interesse nicht dem Hinduismus, Buddhismus oder einer anderen Religion an 
sich galt. Er interessierte sich einzig und allein für die Spiritualität und war sehr 
neugierig, spirituelle Techniken auszuprobieren. Sein Wachsen aber lag in den 
christlichen Wurzeln.

„Ich habe mich unbekümmert auch in nicht-christlichen, ja sogar nicht-reli-
giösen mystischen Überlieferungen umgesehen und bin tief beeinflusst und 
bereichert worden. Aber stets kehre ich zu meiner Kirche zurück, denn sie ist 
meine geistige Heimat. Und wenn ich mir auch schmerzlich, manchmal so-
gar peinlich berührt ihrer Grenzen und gelegentlichen Enge bewusst bin, so 
weiß ich doch genauso deutlich, dass sie mich gebildet und zu dem gemacht 
hat, was ich heute bin.“20

17  De Mello war vor allem an Lehrern interessiert, die eine spirituelle Technik der Kommunikation ent-
wickelt hatten. Zwar stand er auch in Verbindung mit Swami Abhishiktananda (Henri le Saux), war aber 
von dessen Lehren nicht überzeugt, da sie seiner Meinung nach keinen Schlüssel zu einer praktischen 
mystischen Erfahrung boten; vgl. dazu A. Nayak, Swami Abhishiktananda (1910–1973): Comme nous, 
Indiens, l’avons vu. Un témoignage, in: Nouvelle Revue de science missionnaire, 45 (1989), 45–56.
18  De Mello empfahl ein Buch von Osho: Das Buch der Geheimnisse (1982), ein Kommentar zum hindu-
buddhistischen Vijnana Bhairava Tantra, einer Sammlung von 112 Meditationen, um das Bewusstsein zu 
erwecken. Vielleicht war de Mello bei seiner eigenen Auswahl für die Sadhana davon beeinflusst.
19  The Prayer of the Frog (Anm. 1), Bd. 1, xviii.
20  Warum der Vogel singt (Anm. 1), 9.



Anthony de Mello      17

Sadhana oder spirituelle Entdeckung mit Leib und Seele

In dieser Zeit entdeckte de Mello mehr und mehr die spirituelle Kraft der alten 
östlichen Traditionen. Wie auch bei der Psychologie begann er, diese Techni-
ken in das christliche Gebet einzubeziehen. Dafür fand er einen neuen Namen: 
Sadhana, ein Wort aus dem Sanskrit, das im Hinduismus verwendet wird, um 
die spirituelle Anstrengung zu bezeichnen. Mit Hilfe einiger Jesuiten, seiner äl-
teren Studenten, bot er dreiwöchige bzw. neunmonatige Sadhanas an. Mit Be-
ginn der Sadhana gab er die formellen geistlichen Übungen auf, die er bis dahin 
gehalten hatte. Er spürte, dass dieser Ansatz den traditionellen Übungen eine 
tiefere und länger andauernde Wirkung gab und zwar auf genau demselben 
Gebiet wie sie.21

Das erste Buch von Anthony de Mello, Sadhana – Meditieren mit Leib und 
Seele, erschien 1978. Es reflektiert sein spirituelles Wachstum, gerade aufgrund 
der Versuche, die er in den Jahren zuvor unternommen hatte. Tony war kein 
Schriftsteller. Wann immer er etwas schreiben musste, bereitete ihm das außer-
ordentliche Mühe. Er war nie mit dem zufrieden, was er geschrieben hatte, denn 
seine Ideen entwickelten sich so schnell, dass das geschriebene Wort ihm steril 
erschien. Meditieren mit Leib und Seele verdankt sein Entstehen der Beharr-
lichkeit einer befreundeten Ordensschwester. Es ist mittlerweile in über fünfzig 
Sprachen übersetzt und zu einem spirituellen Klassiker geworden.

De Mellos Sadhana bot leicht zugängliche und freudvolle Gebetsmethoden 
aus verschiedenen Traditionen, christlichen und nicht-christlichen. Er wandte 
eine Vielzahl von Übungen an, um das Bewusstsein so zu verändern, dass die 
Seele sich von allen Fesseln zur Kontemplation hin befreien kann. Seine Sadha-
na erfuhr mehrere Veränderungen, gerade auch, als de Mello sein neu gegrün-
detes Institut in Lonavla bezog. Es ging nicht nur um spirituelle Übungen im 
Sinne des Gebets, sondern auch um die Entdeckung des wirklich Wichtigen im 
Leben. Viel von der Sadhana-Arbeit bestand darin, sich von in rigoroser geist-
licher Ausbildung gewonnenen Haltungen zu trennen und umzulernen. 

21  Zu dieser Zeit traf ich Tony eines Tages und fragte ihn, ob ich 30tägige Exerzitien bei ihm machen 
könne. Er antwortete mir: „Damit habe ich aufgehört. In den Jesuiten rufen diese Exerzitien einen Wandel 
hervor, der aber nicht lange dauert. Nach ein paar Tagen sind sie wieder in ihrer alten Routine. Ich habe 
jetzt eine Sadhana entwickelt, das ist viel besser. Sie ist kraftvoll. Hast du einmal dein Leben geändert, 
wirst du nie wieder dieselbe Person sein. Nächste Woche beginnt eine Sadhana. Ich habe einen Platz für 
dich.“ Dieses Angebot nahm ich sofort an. Die Erfahrung, die ich dort machte, hat in der Tat mein Leben 
verändert. Und ich kann sagen, dass diese Veränderungen immer noch andauern.



18      Anand Nayak

3  Spiritueller Meister

Die Sadhana war in ihren Wurzeln eine neue Interpretation der »Unterschei-
dung der Geister«. Menschen dazu die notwendigen Schlüssel zu geben, war ein 
grundsätzliches Anliegen de Mellos. Im ignatianischen Ad maiorem Dei gloriam 
(„zur größeren Ehre Gottes“) lag für ihn die Quelle wahren Glücks, die Lösung 
von allen Fesseln, gerade von denen der Anhänglichkeiten. Wahres Glück be-
steht nicht in der Erfüllung bestimmter Bedingungen und Erwartungen, sein 
Ursprung ist Gott, das Reich Gottes, Nirvana, Moksha („Befreiung“), wie im-
mer man es nennen mag. Das wahre Glück bringt Friede, Freude, Zufrieden-
heit, Liebe, Dank und Vergebung. Auch wenn es schwierig ist, diesen Prozess 
des Erwachens hin zur Freude und Freiheit, wie de Mello ihn lehrte, zusammen-
zufassen, können wir doch vier wichtige Punkte ausmachen:22

•  �Das Ziel des Lebens ist Glücklichsein. Viele Menschen aber erfahren nur 
Leid.

•  �Der Grund des Leidens ist Abhängigkeit, d.h. die Suche nach bedingtem 
Glück.

•  �Es gibt einen Ausweg aus dem Leiden: Unabhängigkeit durch Einsicht.
•  �Glück ist Freiheit.

Gegen Ende seines Lebens nannte de Mello als spirituelles Ziel bevorzugt Frei-
heit (moksha) statt Glück. „Glück“ erschien vielen als utopisches Konzept, im 
Leben unerreichbar. Andere missverstanden es als das, was „bedingtes Glück“ 
meint. Er bezeichnete das höchste spirituelle Stadium mit „Freiheit“: „Stell dir 
das Glück als einen Zustand innerer Freiheit vor. Vergiss das Wort Glück. Er-
setze es durch ,innere Freiheit‘. Innere Freiheit ist das wahre Glück“23, verbun-
den mit Staunen – „Dies ist das Vorrecht des Kindes. Es ist immer wieder von 
neuem erstaunt. Also fühlt es sich wie selbstverständlich im himmlischen Kö-
nigreich zu Hause“24 – und einem tiefen Gefühl des Dankes. Alles im Leben ist 
Gnade und Geschenk. Der Mensch selbst hat nichts dazugetan, es zu erhalten. 
Alles im Leben scheint wichtig, groß, wunderbar zu sein, aber wirklich unent-
behrlich ist nur dieses Geschenk: Solo Dios basta – „Gott allein genügt“, wie 
Teresa von Avila sagt.

22  Vgl. A. Nayak, Anthony de Mello (Anm. 2), 58–85.
23  Wir hörten den Vogel singen. (Anm. 11), 72.
24  Warum der Vogel singt (Anm. 1), 22.



Anthony de Mello      19

In seinem Buch Von Gott berührt gibt uns Anthony de Mello eine Vielzahl 
von Gebetsanleitungen aus der christlichen Tradition. Später im Leben be-
gann er mit buddhistischen, hinduistischen und taoistischen Traditionen zu 
experimentieren. Eines dieser Elemente, Vipassana, stammt aus dem Buddhis-
mus: Es besteht darin, das Bewusstsein dem Ein- und Ausatmen und danach 
den unterschiedlichen Körperempfindungen zuzulenken. Selbst wenn diese 
Übung mit einer gewissen Routine ausgeführt wird, bringt sie einen Wandel 
des Bewusstseins – eine tiefe Erfahrung, die de Mello „Erwachen des Herzens“ 
nennt.25 Ebenso legt er großen Wert auf die Achtsamkeit,26 die das Bewusst-
sein zur Ruhe bringt, so dass das Herz sich öffnen kann. Ein anderes Feld, mit 
dem er sich befasste, war das der Imagination, in der der Meditierende sich in 
eine andere Lebenssituation versetzt und durch die geänderte Richtung seiner 
Aufmerksamkeit zu einer Erweckung des Herzens gelangt. Was für de Mello 
bei all dem wichtig war, ist nicht so sehr die Methode an sich, sondern die Er-
fahrung, zu der die Methode führt.

Die, die Tony persönlich kannten, erinnern sich mit großer Liebe daran, 
was für ein spiritueller Meister er war. Anders als viele Lehrer, die versuchen, 
ihre Schüler mit Regeln zu einem vorgegebenen Ziel zu bringen, lehrte uns 
Tony zu erfahren, zu was die Regeln führen können, und sie aufzugeben. Sie 
sind nur die Hilfsmittel für ein Ziel – wie ein Stück Holz im Wasser für einen 
Nichtschwimmer. Wenn man Tony traf, vermittelte er den Eindruck, jetzt 
und ganz für einen da zu sein. Solche Begegnungen hinterließen immer einen 
tiefen und bleibenden Eindruck des Trostes.

Ein christlicher Leser fragt vielleicht, ob und wo Jesus Christus seinen Platz 
hat in de Mellos Spiritualität. All seine Schriften enthalten christuszentrierte 
Meditationen. Das Problem lag nicht bei Jesus Christus, sondern anderswo. Die 
Männer und Frauen, meist Geistliche und Ordensangehörige, die zu de Mello 
kamen, benötigten mehr ein Erwachen in ihrem Menschsein als in ihrer Be-
ziehung zu Jesus. Jesus ist die Hauptperson in de Mellos Büchern, besonders in 
Dass ich sehe. Jesus Christus ist da in seiner Ganzheit, sowohl außen als auch 
innen, tief im Herzen der Frauen und Männer. Jesus Christus ist Mensch und 
Gott, historische Realität, aber viel mehr der mystische Weg zum Vater, der 
den Menschen und die Schöpfung durch die Schatten des Leids zum Licht der 
Freiheit führt.

25  Vgl. Meditieren mit Leib und Seele (Anm. 1), 38f.
26  „Achtsamkeit“ (awareness), ein Begriff der Gestalttherapie und de Mello wohl daher vertraut, ist eine 
alte indische Technik des Yoga und der Meditation. Patanjali (3. Jh. v. Chr.) machte sie zum wichtigsten In-
strument seiner Yoga-Lehre unter den Begriffen von ekagrata („Einpunktheit“), was zu citta-vrtti nirodha 
(„Beruhigung des Geistes“) führt; vgl. A. Nayak, Dharana: Concentration qui éveille le bonheur, in: Revue 
française de yoga 9 (1994), 15–30.


