
Der dritte Weg zu glauben   
Grundzüge eines öffentlichen 
Christentums1
Kurt Koch / Basel

„Als Jesus hörte, dass man Johannes ins Gefängnis geworfen hatte, zog er sich 
nach Galiläa zurück. Er verließ Nazaret, um in Kafarnaum zu wohnen, das am See 
liegt, im Gebiet von Sebulon und Naftali“ (Mt 4,12–13). Gemäß diesem Bericht 
des Evangelisten Matthäus beginnt Jesus sein Wirken mit einem Ortswechsel 
von Nazaret nach Kafarnaum. Auch wenn ein Ortswechsel an sich schon ein öf-
fentlicher Akt ist, erscheint diese Angabe beim Evangelisten dennoch auf den ers-
ten Blick bloß als ein einfaches und harmloses Ereignis. Wie aber der Nachsatz 
bei Matthäus zeigt – „Denn es sollte sich erfüllen, was durch den Propheten 
Jesaja gesagt worden ist“ –, erweist sich dieser Ortswechsel als eine Begebenheit 
von grundlegender Bedeutung: Nazaret ist ein unbedeutender Marktflecken in 
Galiläa und ein Ort ländlicher Ruhe und einfacher Lebensformen, der weder 
im Alten Testament noch im Talmud erwähnt wird. Kafarnaum hingegen ist ei-
ne offene und bunte Stadt, eine Grenzstadt im Galiläa der Heiden und ein Ort 
des Handels und des Geldes. Vom Land Sebulon und Naftali hat der Prophet 
Jesaja verheißen, dass „das Volk, das im Dunkeln lebte“, ein „helles Licht gese-
hen“ hat.

1  Öffentlichkeit des Evangeliums

Jesus beginnt also sein öffentliches Wirken, indem er von Nazaret nach Kafarnaum 
umzieht. Dieser Ortswechsel musste für Jesus das wagemutige Abenteuer der öf-
fentlichen Auseinandersetzung mit der Stadt Kafarnaum bedeuten oder, auf un-
sere heutige Situation übertragen, die Auseinandersetzung mit der »Moderne«, 
mit der »Komplexität«, mit dem »Pluralismus«: „Nach Kafarnaum hinabsteigen 
hieß also, sich mit einer neuen Lebensweise auseinanderzusetzen, mit Leuten, 

1  Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung Religion in der Öffentlichkeit. Probleme und Perspektiven der 
Universität Fribourg am 18. Mai 2005.

GuL 82/1 (2009) 20–37



Der dritte Weg zu glauben      21

mit dem täglichen Leben, das gekennzeichnet ist von harter Arbeit und Leiden, 
von Neuem und Unsicherheit.“2

Jesus hat zudem diesen Ortswechsel nicht widerwillig vollzogen. Im Gegenteil 
weiß sich Jesus in Kafarnaum so sehr zu Hause, dass Matthäus von „seiner 
Stadt“ redet (Mt 9,1). Jesu Umzug in die Stadt muss deshalb als Signal verstan-
den werden, dass er nun in aller Öffentlichkeit wirkt und seinem öffentlichen 
Auftrag nachkommt, den Menschen das Kommen des Reiches Gottes anzu-
kündigen. Wenn man diesen Gang Jesu in die Öffentlichkeit bedenkt, kann es 
nicht erstaunen, dass sich später der christliche Glaube zuerst in den großen 
Städten Jerusalem, Korinth, Athen, Rom und Ephesus ausgebreitet hat, dass das 
Christentum ursprünglich eine Stadtreligion gewesen ist und dass es von sei-
nem Anfang an die Öffentlichkeit gesucht hat. Das Christentum ist nicht nur seit 
seinen Anfängen, sondern auch seinem Wesen nach missionarisch.

Der Öffentlichkeitsanspruch des christlichen Glaubens ist dabei theologisch 
nirgendwo anders fundiert als im Evangelium selbst. Mit dem evangelischen 
Bischof Wolfgang Huber lässt sich geradezu sagen, der Öffentlichkeitsauftrag der 
Kirche sei in der „Öffentlichkeit Jesu“ selbst begründet. Denn ihm ist „alle Macht 
übertragen im Himmel wie auf Erden“ (Mt 28,18). Aus dem Missionsbefehl des 
auferstandenen Christus ergibt sich freilich nicht ein Öffentlichkeitsanspruch, 
den die Kirche um ihrer selbst willen einfordern könnte und dürfte. In ihm wird 
vielmehr der Öffentlichkeitsanspruch Jesu Christi selbst laut, in dessen Dienst 
die Kirche steht. Das öffentliche Reden und Handeln der Kirche hat deshalb „ins-
gesamt und in allen seinen Einzelzügen den Charakter des Zeugnisses“.3 Zu ei-
nem solchen überzeugten und überzeugenden Zeugnis des Evangeliums Gottes 
mit seinem befreienden Zuspruch und seinem herausfordernden Anspruch an 
den Menschen ist die Kirche und sind alle Glieder in der heutigen gesellschaftli-
chen Öffentlichkeit berufen und verpflichtet im klaren Wissen darum, dass mit 
der Bereitschaft zur öffentlichen Rechenschaft über den Glauben die Zukunft 
des Christentums und der kirchlichen Gemeinschaft in der Gesellschaft auf dem 
Spiel steht.

2  C.M. Martini in seiner Schlussansprache beim 7. Symposium des CCEE (Rom, 9.–13.10.1989) „Hinab-
gestiegen nach Kafarnaum ...“ (vgl. Mt 4,13) – Im heutigen Europa die Hoffnung stärken – dem Bösen 
widerstehen, in: Die europäischen Bischöfe und die Neu-Evangelisierung Europas. Rat der europäischen 
Bischofskonferenzen. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 1991 (Stimmen der 
Weltkirche; 32), 368f.
3  Vgl. W. Huber, Kirche. Stuttgart 1979, 144. Vgl. dazu auch grundlegend Ders., Kirche und Öffentlich-
keit. Stuttgart 1973.



22      Kurt Koch

2  Das Evangelium in einer pluralen Öffentlichkeit

Die öffentliche Rechenschaft über das Evangelium hat heute in einem gesell-
schaftlichen Kontext zu erfolgen, der gekennzeichnet ist vor allem von einer 
durchgehenden Pluralisierung aller Wirklichkeitsbereiche. „Pluralismus“ ist 
überhaupt zu einem Grundbegriff zur Charakterisierung der gegenwärtigen 
Wirklichkeitserfahrung geworden.4 Es ist gleichsam zum Grunddogma der mo-
dernen Philosophie avanciert, dass die Pluralität die einzige mögliche Weise 
ist, wie uns das Ganze der Wirklichkeit gegeben sein kann. Dahinter steht die 
Überzeugung, dass man denkerisch nicht hinter die Pluralität der Wirklichkeit 
zurückgehen könne, ja nicht einmal dürfe, wenn man nicht dem Verdacht tota-
litären und fundamentalistischen Denkens verfallen will.5

Diese Konstellation bedeutet für das Christentum, dass es sich auch prinzipi-
ell in einem vom Pluralismus durchgehend geprägten Lebensraum aufhält und 
sich damit unausweichlich vor die Frage gestellt sieht, wie der Christusglaube der 
Kirche in der heutigen Öffentlichkeit angesichts des vielfältigen Religionsange
botes redlich verantwortet werden kann, ohne ihn zu einer bloß humanistischen 
Jesulogie herunterzustufen, die wenig stört und freilich auch wenig bewegt.

Diese Gefahr ist heute deshalb virulent, weil der kirchliche Christusglaube zur 
weit verbreiteten Tendenz in der heutigen Welt und teilweise auch in der Kirche 
quer steht, die sich schwer damit tun, in Jesus Christus die Offenbarung Gottes 
schlechthin zu sehen. Man erblickt in Jesus vielmehr nur eine Offenbarungsgestalt 
unter vielen anderen, und zwar in der Annahme, dass sich das Geheimnis Gottes 
in keiner Offenbarungsgestalt ganz zeigen könne. So behaupten heute etwel-
che religionspluralistische Theologen, dass es eine unmögliche Annahme sei, 
dass sich Gott selbst in der historischen Gestalt Jesus von Nazaret endgültig of-
fenbart habe, sondern nur für einen bestimmten Kulturkreis, so dass sich das 
Christentum nur noch als „die Europa zugewandte Seite des Antlitzes Gottes“ 
verstehen und darstellen könne.6 Dementsprechend gebe es nicht nur eine 
Vielfalt von Religionen, sondern auch eine Pluralität von Offenbarungen Gottes, 
und demgemäß sei Jesus Christus ein religiöses Genie neben vielen anderen.7

Diese Tendenzen machen eine Grundgewissheit des modernen Menschen 
sichtbar, die davon ausgeht, dass wir Gott selbst nicht erkennen können, dass 
vielmehr auch der christliche Glaube nur eine symbolische Darstellung Gottes 

4  Vgl. W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987.
5  Vgl. W. Kasper, Postmoderne Dogmatik?, in: Communio 19 (1990), 298–306 u. Ders., Die Kirche ange-
sichts der Herausforderungen der Postmoderne, in: Stimmen der Zeit 215 (1997), 651–664.
6  Vgl. J. Ratzinger, Wahrheit des Christentums?, in: A. Raffelt (Hrsg.), Weg und Weite. Festschrift für Karl 
Lehmann. Freiburg 2001, 631–642, hier 632.
7  Vgl. R. Schwager, Christus allein? Der Streit um die pluralistische Religionstheologie. Freiburg 1996.



Der dritte Weg zu glauben      23

unter vielen anderen bietet. Hier liegt der Grund, dass man heute selbst in 
der Kirche den Christusglauben möglichst klein schreiben möchte, zumal in 
der Begegnung mit anderen Religionen, wie diese Tendenz zum Ausdruck 
kommt in der zugespitzten Frage des evangelischen Theologen Reinhold 
Bernhardt: „Müssen wir christologisch abrüsten, um interreligiös dialogfä-
hig zu werden?“8 Es kann aber kein Zweifel darüber bestehen, dass mit der 
Bestreitung, dass Jesus Christus der eine und einzige und damit zugleich uni-
versale Mittler des Heils für alle Menschen ist, der wohl zentralste und fun-
damentalste Punkt des christlichen Glaubens berührt ist. Denn dabei steht 
die Identität des Christentums und der christlichen Kirche auf dem Spiel;9 
geht es doch dem christlichen Glauben um das elementare Bekenntnis zur ge-
schichtlichen Menschwerdung Gottes in Jesus von Nazaret: „Im Zentrum des 
Christentums steht das – nun auch Judentum und Christentum voneinander 
trennende – Bekenntnis, dass Gott nicht nur zur Welt kommt, sondern dass 
Gott als Mensch, dass er in der Person Jesu von Nazaret in unüberbietbarer 
Weise zur Welt gekommen ist.“10

Der gesellschaftliche Kontext von heute stellt unter seinen pluralistischen 
Voraussetzungen das Christentum somit vor die elementare Herausforderung, 
sich auf den seine eigene Existenz relativierenden weltanschaulichen Pluralismus 
angstfrei einzulassen und mit ihm produktiv umzugehen. Dieses Wagnis 
kann selbstverständlich nicht den Selbstdispens davon bedeuten, den von der 
Kirche indispensabel zu vertretenden Wahrheitsanspruch des Evangeliums 
auch in der Öffentlichkeit einer pluralistischen Gesellschaft als universa-
len Wahrheitsanspruch zu vertreten. Wohl aber ist die Kirche damit zugleich 
verpflichtet, den universalen Wahrheitsanspruch des Evangeliums, der für sie 
selbst außer Zweifel steht, innerhalb der weltanschaulich plural gewordenen 
Gesellschaften Europas als einen Wahrheitsanspruch unter vielen anderen zu be-
jahen. Diese doppelte Herausforderung schließt freilich die öffentliche Mission 
keineswegs aus, sondern fordert sie vielmehr heraus.

8  R. Bernhardt, Desabsolutierung der Christologie?, in: M. von Brück/J. Werbick (Hrsg.), Der einzige Weg 
zum Heil? Freiburg 1993, 184–200.
9  Vgl. W. Kasper, Einzigkeit und Universalität Jesu Christi, in: K. Krämer/A. Paus (Hrsg.), Die Weite des 
Mysteriums. Christliche Identität im Dialog. Freiburg 2000, 146–157.
10  E. Jüngel, Zum Wesen des Christentums, in: Ders., Theologische Erörterungen, Bd. 4: Indikative der 
Gnade – Imperative der Freiheit. Tübingen 2000, 1–23, hier 18.



24      Kurt Koch

3 � Öffentlichkeit jenseits von Privatisierung und Verstaatlichung  
des Christlichen

Bei dieser Rückbesinnung auf das eigene Glaubenszentrum wird es der Kirche 
möglich, jenen Öffentlichkeitsauftrag wahrzunehmen, auf den freilich auch und 
gerade die pluralisierte und säkularisierte Gesellschaft selbst angewiesen ist. 
Denn das wohl tiefste Problem der pluralen, säkularen und weltanschauungs-
neutralen Gesellschaften besteht darin, dass sie trotz ihrer weltanschaulichen 
Neutralität von weltanschaulichen, religiösen und ethischen Voraussetzungen 
leben können müssen, die sie selbst freilich nicht mehr zu garantieren vermö-
gen.11 Diese äußerst prekär gewordene Situation ist vom Rechtsphilosophen 
Ernst-Wolfgang Böckenförde eindringlich herausgestellt und dahingehend fo-
kussiert worden, dass der säkulare und weltanschauungsneutrale Staat selbst 
nicht mehr über seine eigenen Grundlagen verfügt, dass er aber gerade deshalb 
auf die öffentliche Erneuerung von religiösen und ethischen Orientierungen 
dringend angewiesen bleibt, die er freilich nicht selbst hervorzubringen ver-
mag, und dass er letztlich „aus jenen inneren Antrieben und Bindungskräften“ 
lebt, „die der religiöse Glaube seiner Bürger vermittelt“.12 Bei der heute üb-
lich gewordenen Behauptung der religiös-weltanschaulichen Neutralität der 
modernen Gesellschaften handelt es sich somit letztlich um eine verhängnis-
volle Illusion.13 Die modernen Gesellschaften sind nämlich um ihrer eigenen 
Existenz und Zukunft willen auf religiöse Gruppierungen wie die Kirchen ange-
wiesen, die die fundamentalen Werte, Normen und Rechte, die sich in der ge-
sellschaftlichen Öffentlichkeit in einem verhängnisvollen Prozess der Erosion 
befinden, aus ihrer letzten Verankerung im transzendenten Bereich schützen 
und die das religiös-kulturelle Erbe wach halten, aus dem auch und gerade die 
säkularen und weltanschauungsneutralen Gesellschaften leben können müssen. 
Nimmt man dieses Böckenfördsche Paradox in seiner ganzen Tragweit ernst, 
kann der Öffentlichkeitsauftrag der Kirche nur jenseits ihrer Privatisierung und 
ihrer Verstaatlichung wahrgenommen werden.

An erster Stelle verbietet sich eine Privatisierung des Glaubens und der 
Kirche, die freilich aufgrund der in unserer Gesellschaft weit vorangeschritte-
nen Ausdifferenzierung des gesellschaftlichen Gesamtsystems weithin Tatsache 
geworden ist. Damit ist gemeint, dass – im Unterschied zur „segmentierten“ 

11  Vgl. K. Lehmann, Säkularer Staat: Woher kommen das Ethos und die Grundwerte? Zur Interpretation 
einer bekannten These von Ernst-Wolfgang Böckenförde, in: S. Schmidt/M. Wedell (Hrsg.), „Um der Frei-
heit willen ...“. Kirche und Staat im 21. Jahrhundert. Freiburg 2002, 24–30.
12  Vgl. E.-W. Böckenförde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisierung, in: Ders., Recht, 
Staat, Freiheit. Frankfurt 1991, 92–114, hier 113.
13  Vgl. W. Pannenberg, Christentum in einer säkularisierten Welt. Freiburg 1988.



Der dritte Weg zu glauben      25

Gesellschaft beispielsweise des Mittelalters, die noch von einem religiösen 
Einheitsgrund geleitet war –, die neuzeitliche Gesellschaft eine „ausdifferenzier-
te“ Gesellschaft geworden ist, in der sich das gesellschaftliche Gesamtsystem zu 
autonomen Teilsystemen auseinanderdividiert hat.14

Die spezifische Konsequenz aus dieser Konstellation für die Kirche liegt da-
bei darin, dass im Zuge dieser Ausdifferenzierung aller gesellschaftlich pon-
derablen Funktionen wie Politik und Wirtschaft, Recht und Bildung auch der 
religiöse Bereich zu einem Subsystem unter vielen anderen geworden ist:15 
So wie es politische Institutionen und Parteien, Verwaltungsapparaturen und 
Gewerkschaften, Bildungswesen und Sport, Unterhaltung und Touristik gibt, so 
gibt es unter anderem auch noch die Kirche als jenes religiöse Subsystem, das 
sich freilich als das schwächste erweist, insofern die anderen gesellschaftlichen 
Subsysteme nicht mehr auf die Religion angewiesen sind, es sei denn höchstens 
zur Bewältigung von individuellen Krisenfällen.16 

Die gesellschaftliche Randstellung der Kirche weist ihr insofern die Aufga-
ben der Kontingenzbewältigung und der Kompensationsfunktion zu. Dem-
gemäß wird die Funktion von Religion und Kirche in der gesellschaftlichen 
Erwartungshaltung weitgehend mit der Funktion der Freizeit überhaupt iden-
tifiziert. Da diese der bloßen Regeneration der Arbeitskraft, der Kompensati-
on der physisch wie psychisch erschöpfenden Arbeitstätigkeit und der Entla-
stung von den in der Arbeitszeit erfahrenen Abhängigkeiten und Frustrationen 
zu dienen hat,17 wird nun auch von der Kirche erwartet, dass sie der kompensa-
torischen Entlastung der Menschen von den gesellschaftlichen Anforderungen 
und Belastungen zu dienen hat.

In dieser gesellschaftlichen Situation der Ausdifferenzierung und der Privati-
sierung der Religion kann die Kirche freilich ihre Sendung nicht einfach von den 
gesellschaftlichen Erwartungshaltungen her definieren, sondern muss sie an je-
ner Botschaft orientieren, die sie zu verkünden hat. Dann aber kann sie es nicht 
hinnehmen, sich „von einer individualistischen bürgerlichen Gesellschaft, die sich 
inzwischen in ein höchst sublimes Zusammenspiel vieler Subsysteme entwickelt 
hat, in die Abteilung für Religiöses und Transzendentes abdrängen zu lassen“.18 
Sie muss vielmehr selbst missionarischer werden und ihre Sendung in der gesell-

14  Vgl. N. Luhmann, Die Funktion der Religion. Frankfurt 1977.
15  Vgl. F.-X. Kaufmann, Kirche begreifen. Freiburg 1979 u. Ders., Religion und Modernität. Tübingen 
1989.
16  Vgl. K. Koch, Kurskorrektur. Der Skandal des unpolitischen Christentums. Freiburg 1989, bes. 71–94. 
17  Vgl. J. Habermas, Soziologische Notizen zum Verhältnis von Arbeit und Freizeit, in: Konkrete Ver-
nunft. Festschrift für Erich Rothacker. Bonn 1958, 219–231.
18  Vgl. G. u. N. Lohfink, „Kontrastgesellschaft“. Eine Antwort an David Seeber, in: Herder Korrespon-
denz 40 (1986), 189–192, hier 191.



26      Kurt Koch

schaftlichen Öffentlichkeit dadurch profilieren, dass sie ihre Verflechtungen mit 
der gesellschaftlichen Lebenswelt überdenkt und in der Öffentlichkeit auch den 
Mut aufbringt, ihre eigene Physiognomie gegenüber allem Bestehenden deutli-
cher zu dokumentieren. Denn ein Christentum, das bestrebt ist, sich den schein-
bar unabweisbaren Forderungen des säkularen Zeitgeistes möglichst anzupassen, 
und das sich auf alles reimen und mit allem vereinbar sein will, macht sich selbst 
in der heutigen gesellschaftlichen Öffentlichkeit überflüssig.

Bei der Privatisierung der Religion, zu der der Prozess der gesellschaftlichen 
Ausdifferenzierung geführt hat, ist freilich die weitere Feststellung wichtig, dass 
die Erklärung der Religion zur Privatsache des bürgerlichen Subjektes zunächst 
nur besagt, dass sie nicht mehr verfügte Staatssache ist. In diesem Sinne bildet sie 
die „Voraussetzung für den modernen, vernünftigen, toleranten Verfassungsstaat, 
der seinen Bürgern und Bürgerinnen keine Religion vorschreibt, sondern ih-
nen Religionsfreiheit garantiert“.19 Die neuzeitliche Erklärung der Religion zur 
Privatsache des einzelnen Bürgers bildet somit prinzipiell nur einen Gegensatz 
zur Staatlichkeit, nicht hingegen zur Öffentlichkeit der Religion: Die Religion ist 
Privatsache im Unterschied zu einer Staatssache, nicht hingegen zu einer öffent-
lichen Sache! Wie sich eine Privatisierung von Glaube und Kirche verbietet, so 
auch eine Verstaatlichung der Kirche. Zwischen Staatlichkeit und Öffentlichkeit 
muss deshalb prinzipiell unterschieden werden.

Diese Unterscheidung neu einzuüben ist ein Gebot der gegenwärtigen Stunde, 
in der eine zureichende und dem neuzeitlichen Grundmodell einer tendenziellen 
und partiellen Trennung von Staat und Kirche gerecht werdende Ortsbestimmung 
der Kirche in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit in Gegenwart und Zukunft 
gefunden werden muss. Denn für eine solche ist es von ausschlaggebender 
Bedeutung, „dass sie die Dyade von Staat und Kirche hinter sich lässt und ihren 
Ort im triadischen Verhältnis von Staat, Kirche und Gesellschaft wahrnimmt“.20 
Die Beziehung von Kirche und Staat lässt sich inskünftig nur adäquat beschrei-
ben im weiteren Kontext der gesamtgesellschaftlichen Lebenswelt, in der die 
Kirche zunächst angesiedelt ist. Der entscheidende Referenzrahmen der Kirche 
der Zukunft gerade hinsichtlich ihrer Öffentlichkeit wird deshalb in erster Linie 
nicht der Staat, sondern die Gesellschaft sein müssen. Dies bedeutet, dass sich die 
katholische Kirche in unseren Breitengraden von einer staatsanalogen hin zu ei-
ner intermediär-gesellschaftlichen Institution wandeln und den grundlegenden 
Unterschied zwischen Staatlichkeit und Öffentlichkeit von Religion und Kirche 
von Grund auf neu buchstabieren lernen muss.

19  Vgl. J. Moltmann, Liberalismus und Fundamentalismus der Moderne, in: Ders., Gott im Projekt der 
modernen Welt. Beiträge zur öffentlichen Relevanz der Theologie. München 1997, 189–202, hier 191.
20  Vgl. W. Huber, Kirche in der Zeitenwende. Gütersloh 1998, 269.



Der dritte Weg zu glauben      27

4 � Öffentlichkeit des Christlichen am Ende des  
konstantinischen Zeitalters

Wenn Religion und Kirche als Privatsache im Unterschied zu einer Staatssache, 
nicht hingegen im Unterschied zu einer gesellschaftlich-öffentlichen Sache be-
trachtet werden, wird vollends sichtbar, dass die gegenwärtigen Lebens- und 
Überlebensfragen des Christentums in den heutigen europäischen Gesellschaften 
in einem sehr engen Zusammenhang mit der gesamten modernen oder post-
modernen Kultur und ihrer Lebens- und Überlebensfragen stehen, worauf 
Medard Kehl mit Recht hinweist: „Die großen Kirchen sind massiv in die gegen-
wärtigen Krisenphänomene unserer neuzeitlichen Kultur hineinverstrickt und 
teilen darum auf ihre Weise die Problematik dieser Kultur.“21 In diesem grö-
ßeren Zusammenhang drängt sich unweigerlich das Urteil auf, dass wir uns ge-
genwärtig in der Phase des endgültigen Endes der konstantinischen Gestalt des 
Christentums und der Kirche befinden. Unter der konstantinischen Gestalt der 
Kirche ist dabei die durchgehende Vergesellschaftung des Christentums, vor al-
lem des Glaubensbekenntnisses und der Taufe zu verstehen, und zwar in dem 
Sinne, dass man gleichsam aufgrund der Geburt Christ wird und selbstverständ-
lich in die Kirche hineinwächst.22

Dieses konstantinische Bündnis zwischen dem christlichen Glauben und der 
säkularen Gesellschaft hat zwar Nachwirkungen bis heute, auch und gerade in 
der Schweiz, und zwar wiederum nicht zuletzt aufgrund der hier wirksamen 
staatskirchenrechtlichen Systeme, die zumindest den Anschein einer nach wie 
vor volkskirchlichen Situation erwecken und perpetuieren. Aber auch den his-
torischen Kirchen steht immer deutlicher jener Prozess bevor, den nach dem 
Urteil von Kardinal Walter Kasper die Freikirchen vorweggenommen haben, 
nämlich „die Unabhängigkeit und Freiheit vom Staat und den Abschied von der 
konstantinischen Epoche der Kirche“23. 

Die Zeichen der Zeit in der heutigen Gesellschaft weisen jedenfalls in die 
Richtung, dass das konstantinische Bündnis zwischen Kirche und Staat im-
mer mehr aufgelöst wird. Zugleich wird damit immer deutlicher, dass die 
mit dem konstantinischen Bündnis gegebene Selbstverständlichkeit des 
Hineinwachsens der Menschen in die Kirche aufgrund ebenso selbstverständ-

21  M. Kehl, Kirche in der Fremde. Zum Umgang mit der gegenwärtigen Situation der Kirche, in: G. 
Koch/J. Pretscher (Hrsg.), Wozu Kirche? Wozu Gemeinde? Kirchenvisionen. Würzburg 1994, 40–62, hier 
41–42; vgl. auch Ders., Wohin geht die Kirche? Eine Zeitdiagnose. Freiburg 1996.
22  Vgl. die Analysen bei H. Mühlen, Kirche wächst von innen. Weg zu einer glaubensgeschichtlich neuen 
Gestalt der Kirche. Paderborn 1996, bes. 39–160.
23  Vgl. W. Kasper, Der Päpstliche Rat zur Förderung der Einheit der Christen im Jahre 1999, in: Catholica. 
Vierteljahresschrift für ökumenische Theologie 54 (2000) 81–97, hier 93.



28      Kurt Koch

licher Sozialisationsprozesse des Glaubens immer unwirksamer wird. Denn 
das Strukturganze, das der (nach-)konstantinischen Sozialisationspraxis zu-
grunde liegt, bricht immer mehr auseinander, und zwar irreversibel; und die 
gesellschaftlichen Stützen der Volkskirche, die bisher das Christwerden und 
Kirchesein getragen haben, verschwinden unaufhaltsam. Darin liegt der äu-
ßerst labil und fragil gewordene Status der volkskirchlichen Situation der katho-
lischen Kirche hierzulande begründet.

Auf der anderen Seite ist aber noch nicht wirklich deutlich geworden, was 
in der Zukunft an ihre Stelle treten wird und kann. Es scheint vielmehr, dass 
wir irgendwie an einem toten Punkt angelangt sind und nicht genau wissen, 
wie es weitergehen kann. Es ist zwar unübersehbar geworden, dass wir an der 
Schwelle einer epochal neuen Sozialgestalt der Kirche stehen. Mehr als Umrisse 
freilich sind noch nicht sichtbar, was aber für die gegenwärtige Phase notwendi-
ger Trauerarbeit im Blick auf vergehende Formen des kirchlichen Lebens nicht 
erstaunen kann. Hier dürfte es denn auch begründet liegen, dass sich die gegen-
wärtige Kirche weithin in einem glaubensgeschichtlichen Vakuum bewegt; und 
hier dürfte auch der tiefste Grund jener pastoralen Ratlosigkeit liegen, die heu-
te weit verbreitet ist. Doch nur wenn es der Kirche selbst gelingt, ihren eigenen 
Ort in der heutigen gesellschaftlichen Öffentlichkeit wieder zu finden und neu 
zu bestimmen, kann sie auch ihren notwendigen und unverzichtbaren Beitrag 
im neu gewordenen und neu werdenden Europa leisten, das ein Christentum 
braucht, das seine öffentliche Verantwortung wahrnimmt.

5  Neuevangelisierung in der Öffentlichkeit der heutigen Gesellschaft 

Damit ist das entscheidende Stichwort benannt, mit dem der Öffentlichkeitsauftrag 
der Kirche in der heutigen Gesellschaft seit dem großartigen, aber immer noch 
viel zu wenig beachteten Apostolischen Rundschreiben ›Evangelii nuntiandi‹ ver-
handelt wird, das Papst Paul VI. im Jahre 1975 veröffentlicht hat. Darin hat der 
Papst als das eigentliche Drama unserer Epoche das Schisma zwischen dem 
christlichen Evangelium und der modernen Kultur bezeichnet.24 Mit diesem 
Schisma können sich Christen und Christinnen nie abfinden, weshalb alle ih-
re Bemühungen auf die Überwindung dieses Schismas zielen müssen. Denn der 
Papst erblickt in der evangelisatorischen Wirksamkeit der Kirche ihre elementar-
ste Identitätsbestimmung: „Evangelisieren ist in der Tat die Gnade und eigentli-

24  Vgl. Papst Paul VI., Apostolisches Schreiben ›Evangelii nuntiandi‹ (8.12.1975), n. 20. Hrsg. vom Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn (VAS; 2), 16.



Der dritte Weg zu glauben      29

che Berufung der Kirche, ihre tiefste Identität. Sie ist da, um zu evangelisieren.“25 
Diesem missionarischen Bemühen war in besonders intensiver Weise auch die 
apostolische Wirksamkeit von Papst Johannes Paul II. gewidmet. Dies lässt sich 
vor allem daran ablesen, dass der Papst eine umfassende Neu-Evangelisierung an-
geregt hat. Dieses Stichwort hatte der Papst zunächst im Blick auf die katholische 
Kirche in Lateinamerika geprägt und seit seiner Rede in Santiago de Compostela 
im Jahre 1989 auch auf Europa bezogen. Mit seinem Aufruf: „Die Stunde fordert 
eine neue Evangelisierung“26 wollte er auf die unvergesslichen Veränderungen 
in den europäischen Ländern reagieren. Gemäß diesen wegweisenden Worten 
kann es aber nicht um eine retrospektive Re-Evangelisierung Europas gehen. Es 
handelt sich vielmehr um eine prospektive Neu-Evangelisierung in der säkulari-
sierten Welt von heute, die „neu in ihrem Eifer, in ihren Methoden und in ihrer 
Ausdrucksweise“27 sein soll. Einigen Facetten einer solchen Neu-Evangelisierung 
in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit von heute wollen wir nachspüren.

Evangelisierung mit demütigem Selbstbewusstsein

Diese Neu-Evangelisierung wird sich naturgemäß von der ersten Evangelisierung 
in Europa maßgeblich unterscheiden:28 Unter der ersten Evangelisierung ist 
die missionarische Ausbreitung des christlichen Glaubens zu verstehen, die 
dem Evangelium Lebensraum in den alten Kulturen zu verschaffen versuch-
te, die bislang ohne Beziehung zum Christentum, jedoch ganz und gar religi-
ös gewesen sind. Demgegenüber meint die heute notwendige Evangelisierung 
das erneute missionarische Bemühen der Kirche insbesondere in den europä-
ischen Gesellschaften, die zwar eine beinahe zweitausendjährige Geschichte der 
christlichen Verkündigung durchlebt, jedoch im Prozess der Neuzeit entweder 
– im Westen – eine radikale Säkularisierung oder – im ehemaligen Osten – ei-
ne kämpferische Vernichtungskampagne gegen das christliche Evangelium und 
eine rigorose Unterdrückung der Kirche durchgemacht haben. Unter den plu-
ralistischen Bedingungen der Gegenwart kann das Christentum freilich nicht 
mehr davon ausgehen, je wieder einmal Volksreligion in dem Sinne zu werden, 

25  AaO., n 14 (11).
26  Vgl. Papst Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben ›Christifideles laici‹ (30.12.1988), n. 34. Hrsg. 
vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn (VAS; 87), 52.
27  Vgl. Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul II. bei seiner apostolischen Reise nach 
Mittelamerika vom 2. bis 10. März 1983. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 
(VAS; 46), 120.
28  Vgl. W. Kasper, Evangelisierung und Neuevangelisierung, in: P. Neuner/H. Wagner (Hrsg.), In Ver-
antwortung für den Glauben. Freiburg 1992, 231–244, u. W. Zauner, Evangelisierung und Neu-Evangeli-
sierung, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 138 (1990), 49–56.



30      Kurt Koch

dass mehr oder weniger alle Glieder der europäischen Gesellschaften praktizie-
rende Christen und Christinnen sein werden. Das Christentum wird in Europa 
vielmehr immer spürbarer Diasporakirche werden und sein und die selbstver-
ständliche Erfahrung Israels und der alten Kirche machen müssen, dass das 
Volk Gottes in der Welt als Fremdling lebt.29 In dieser – gesamtkulturell ohne-
hin zugemuteten – Gestalt aber liegt die Chance begründet, dass Christen und 
Christinnen selbst entschiedener beginnen, das Evangelium in der Öffentlichkeit 
zu verkünden und zu anderen Menschen von Gott zu reden, und zwar mit ei-
nem demütigen Selbstbewusstsein. Christliche Mission vollzieht sich heute vor 
allem im Sinne jenes verheißungsvollen „Proposer la foi“, das die katholischen 
Bischöfe in Frankreich angeregt haben.

Diese Perspektive bedeutet konkret, dass Neu-Evangelisierung auf das Über-
Zeugen der Menschen abzielt und gerade nicht auf das Über-Reden. Diese 
Unterscheidung ist bei der Aufgabe der Neu-Evangelisierung von grundlegen-
der Bedeutung: Während das Überreden der einladenden und auf keinen Fall 
zwingenden Wahrheit des christlichen Glaubens von Grund auf widerspricht, 
adressiert sich nur die Praxis des freiheitlichen Überzeugens an die Freiheit des 
Menschen und wird nur das einladende Überzeugen der freilassenden Wahrheit 
des christlichen Evangeliums selbst gerecht, zumal das Ereignis der Bekehrung 
allein das Werk des Heiligen Geistes ist. Denn die Neu-Evangelisierung steht 
oder fällt mit der Überzeugung der Glaubenden, dass der christliche Glaube ein 
großartiges Geschenk Gottes selbst ist, ein Geschenk, das man nicht für sich be-
halten, das man aber anderen Menschen auch nicht aufdrängen darf, das man 
nur verschenken und dazu einladen kann.30

Christsein erfordert immer den Mut zum öffentlichen Zeugnis des 
Glaubens, zumal in der heutigen Welt, die auf Erfahrbarkeit, Sichtbarkeit und 
Sinnenhaftigkeit aus ist. In dieser Situation müssen wir dem heutigen säkula-
risierten Menschen auch eine säkulare Antwort geben, und diese liegt schlicht 
im Zeugnis. Mit Recht hat Papst Paul VI. immer wieder betont, der heutige 
Mensch suche und brauche keine Lehrer, sondern Zeugen, und Lehrer nur inso-
fern, als sie auch als Zeugen wahrgenommen werden können. Zeugnis zu geben 
vom Glauben ist die Sendung auch des heutigen Christen und der Kirche. Das 
Geheimnis dieser Sendung liegt in einem überzeugenden christlichen Leben. 
Die Mission der Kirche geschieht heute nicht so sehr durch konsumfreundliche 
Werbung oder durch die Verbreitung von viel Papier und letztlich auch nicht 
in den Medien. Das entscheidende Medium der Ausstrahlung Gottes sind wir 

29  Vgl. M. Kehl, Kirche in der Fremde (Anm. 21), 40–62.
30  Vgl. W. Kasper, Glaube: ein Geschenk zum Weitergeben. Ostfildern 1984.



Der dritte Weg zu glauben      31

selbst, Christen, die ihren Glauben glaubwürdig leben und so dem Evangelium 
ein persönliches Gesicht geben. Wenn uns Christus wirklich als „Licht der Welt“ 
einleuchtet, werden wir von selbst ausstrahlen, Christen und Christinnen mit 
Ausstrahlung sein.

Pastoraler Primat der Gottesfrage im Dienst am Menschen

Diese missionarische Sendung gelingt der Kirche umso mehr, als sie die 
Überzeugung zurückgewinnt und revitalisiert, dass sie in der gesellschaftlichen 
Öffentlichkeit keine wichtigere Aufgabe hat, als den lebendigen Gott zu ver-
künden und dem Menschen Geborgenheit im Geheimnis Gottes als Obdach 
der Seele zu schenken. Denn die Menschen brauchen in der Unbehaustheit des 
heutigen gesellschaftlichen Lebens nicht nur ein Dach über ihrem Kopf, son-
dern auch ein Dach über ihrer Seele. Darin besteht die indispensable missio-
narische Dimension der Kirche in Europa,31 sofern sie sich auch weiterhin als 
„Erdensekretariat“ Gottes für den Menschen versteht und bewährt. Von daher 
zwingt uns die heutige Situation, die elementarste Lektion unseres Glaubens neu 
zu buchstabieren, dass das Christentum in seinem Kern Glaube an Gott und 
das Leben einer persönlichen Gottesbeziehung ist und dass alles Andere daraus 
folgt. Dies gilt zumal in der heutigen Gesellschaft, in der die Gottesfrage ganz 
energisch an unsere Kirchentüre klopft.32

Wenn wir dieser Herausforderung gerecht werden wollen, muss sich das 
kirchliche Leben mit einer neuen Leidenschaft der Gottesfrage stellen und ihr 
die erste Priorität in den alltäglichen Traktanden einräumen. Der Primat der 
Gottesfrage aber kommt dem Menschen, seinem Leben und seiner Würde zu-
gute. Dieser Zusammenhang zeigt sich bereits in der Feststellung, dass der radi-
kalen Gotteskrise, von der unsere Gesellschaft befallen ist, mit einer inhärenten 
Logik eine ebenso gefährliche Menschenkrise auf dem Fuß folgt. Wenn nämlich 
gemäß der Überzeugung des christlichen Glaubens der Mensch das Ebenbild 
Gottes ist, das Gott hütet wie seinen eigenen Augapfel, dann nagt das Verdunsten 
des Gottesbewusstseins in der heutigen gesellschaftlichen Öffentlichkeit in einer 
gefährlichen Weise auch an der Würde des menschlichen Lebens: Dort, wo Gott 
aus dem gesellschaftlichen Leben verabschiedet wird, besteht höchste Gefahr, 
dass auch die Würde des Menschen mit Füssen getreten wird. Dem von Friedrich 

31  Vgl. K. Koch, Kirche ohne Zukunft? Freiburg 1993.
32  Vgl. F. König, Die Gottesfrage klopft wieder an unsere Tür. Vorwort zu C.M. Martini/U. Eco, Woran 
glaubt, wer nicht glaubt? Wien 1998, 11 u. K. Koch, Die Gottesfrage klopft an die ökumenische Türe, in: 
Catholica. Vierteljahresschrift für ökumenische Theologie 54 (2000), 1–13.



32      Kurt Koch

Nietzsche europäisch proklamierten „Tod Gottes“ wird der „Tod des Menschen“ 
auf der Spur folgen. Die Geschichte im vergangenen Jahrhundert hat jedenfalls 
den christlichen Basalsatz mehr als bestätigt, dass Humanität, die nicht in der 
Divinität begründet ist, nur allzu schnell in Bestialität umschlägt.

Die Symptome dieser Gefahr sind in der heutigen Gesellschaft mit Händen zu 
greifen. Nimmt man beispielsweise die anthropologische Revolution wahr, die in 
den rasanten Entwicklungen der biomedizinischen Wissenschaften an den Tag 
tritt, kommt man schnell zur Feststellung, dass in der heutigen Gesellschaft ein ge-
waltiges Zerbrechen der Ehrfurcht vor dem menschlichen Leben, vor allem an sei-
nem Beginn und an seinem Ende, stattfindet.33 Dieses Zerbrechen der Ehrfurcht 
vor dem menschlichen Leben ist ein untrügliches Zeichen dafür, dass das Leben 
heute weithin nicht mehr als Geschenk des lebendigen Schöpfergottes betrachtet, 
sondern immer mehr in die Verfügungsmacht des Menschen selbst gelegt wird; 
und dieses Zerbrechen zieht immer breitere Kreise: Von der in verschiedenen eu-
ropäischen Ländern rechtlich ermöglichten Instrumentalisierung des menschli-
chen Lebens durch die Freigabe von menschlichen Embryonen zu Zwecken der 
Forschung wird es nur ein kleiner Schritt bis zur Präimplantationsdiagnostik sein, 
die die Selektion menschlichen Lebens bezweckt, die die Gefahr erhöht, „nicht 
nur nach den Schwächen zu fahnden, sondern nach den Schwachen“,34 und die 
durch die Vernichtung von erbbelasteten Embryonen behindertes Leben über-
haupt aus der heutigen Gesellschaft „entsorgen“ will. Als nächster Schritt wird das 
Klonen menschlichen Lebens anvisiert werden, bei dem Embryonen allein mit 
dem Zweck hergestellt werden, der Produktion von embryonalen Stammzellen 
geopfert zu werden. Doch wenn der Mensch meint, selbst Menschen machen zu 
können, werden die Menschen zum Vorratslager für unser Machen degradiert, 
mit dem wir den Tod überwinden wollen, dabei aber die Würde des Menschen 
immer mehr erniedrigen. Und wenn der Mensch zum Produkt seiner selbst wird, 
verändert sich das Verhältnis des Menschen zu sich selbst von Grund auf, wie 
Papst Benedikt XVI. mit Recht betont: „Er ist nicht mehr ein Geschenk der Natur 
oder des Schöpfergottes; er ist sein eigenes Produkt.“35

Angesichts dieser vielfältigen Bedrohungen des menschlichen Lebens in der 
heutigen gesellschaftlichen Öffentlichkeit erwächst der Kirche die ernste Pflicht, 
das Lebensrecht eines jeden Menschen zu verteidigen und sich dafür stark zu 
machen, dass der Respektierung der Würde des menschlichen Lebens vor al-

33  Vgl. K. Koch, Grenzen in der (Bio-)Medizin: Verfügbarkeit über das Leben?, in: Rivista Teologica di 
Lugano 9 (2004), 203–226.
34  Vgl. F. Kamphaus, Von Designer-Babies und Gotteskindern, in: B. Nacke/St. Ernst (Hrsg.), Das Unge-
teiltsein des Menschen. Mainz 2002, 222–230, hier 224 u. 226.
35  Benedikt XVI., Werte in Zeiten des Umbruchs. Freiburg 2005, 33.



Der dritte Weg zu glauben      33

len pragmatischen Nützlichkeitserwägungen und wirtschaftlichen Vorteilen der 
absolute Vorrang gegeben wird. Dieser Primat der Würde des Lebens bildet die 
Kernmitte jener „Zivilisation der Liebe“, zu deren Aufbau uns Papst Johannes 
Paul II. immer wieder ermutigt hat, und zwar dadurch, dass er uns aufgefor-
dert hat, die „Laboratorien des Todes“ zu verlassen und „Fabriken des Lebens“ 
zu eröffnen. Denn die Kirche ist berufen, sich als evangelische Lebensbewegung 
zu erweisen: gegen Ungerechtigkeit für mehr solidarische Nachhaltigkeit, ge-
gen die Bedrohung der Schöpfung für ihre Bewahrung, gegen den Krieg für 
den Frieden, gegen die Eskalation von Hass und Gewalt für Versöhnung, gegen 
Ausländerfeindlichkeit für echte Hilfe für in Not geratene Menschen, gegen die 
Tötung menschlichen Lebens im Kleinen wie im Großen für das Evangelium des 
Lebens. In diesem Einsatz für eine neue Kultur des Lebens müssen wir Christen 
heute besonders den Einspruch wagen, dass nicht gentechnisch manipulierten 
und pränatal diagnostizierten und selektierten Designer-Babies, sondern noch 
immer den Kindern Gottes die Zukunft gehören muss.

Christliche Öffentlichkeit jenseits säkularistischer Anpassung  
und fundamentalistischer Abschottung

Von daher leuchtet die Elementaraufgabe der Kirche erst recht ein, den lebendi-
gen Gott zu verkünden und sich für das „Gottesrecht auf das Menschenleben, von 
der Empfängnis bis zum Tode“36 gelegen oder ungelegen stark zu machen. Denn 
die gesellschaftlichen Herausforderungen, vor denen wir heute stehen, berüh-
ren zutiefst Fragen des christlichen Glaubens. Diese Fragen warten auf hilfrei-
che Antwort, und zwar aus der Kernmitte des christlichen Gottesglaubens selbst 
heraus. Die Kirchen sind jedenfalls dann in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit 
von Bedeutung und auch wirksam, wenn sie dezidiert bei ihrer „Sache“ blei-
ben, nämlich bei der Frage nach Gott als dem Geheimnis des menschlichen 
Lebens. In dieser Aufgabe sind und bleiben sie unersetzbar. Denn nur wenn 
die Kirchen die Kostbarkeit jener Wahrheit im Blick haben, die ihnen anver-
traut ist, können sie sich gelassen und entschieden zugleich den gesellschaft-
lichen Herausforderungen von heute stellen. Diese öffentliche Verantwortung 
zu Gunsten des Lebens können die Kirchen freilich nur wahrnehmen, wenn 
sie sich der heutigen Gesellschaft weder einfach anpassen noch sich gegen sie 
abschotten. Darin besteht freilich die zweifache Versuchung des Christentums 
heute, die seinen Öffentlichkeitsauftrag weitgehend lähmt.

36  Vgl. J. Ratzinger, Gott und die Welt. Ein Gespräch mit Peter Seewald. Stuttgart 2000, 149.



34      Kurt Koch

Auf der einen Seite stehen die Großkirchen in der Gefahr, dass sie mit ih-
rer starken Konzentration auf Ethik und Diakonie auf die gesellschaftliche 
Säkularisierung mit einem Prozess der Selbstsäkularisierung reagieren, ge-
nauerhin mit einer durchgehenden „Ethisierung der Religion“: „Sie haben den 
Säkularisierungsprozess in einem Prozess der Selbstsäkularisierung aufgenom-
men. Die moralischen Forderungen der Religion wurden zum dominierenden 
Thema; die transmoralischen Gehalte der Religion, die Begegnung mit dem 
Heiligen, die Erfahrung der Transzendenz traten in den Hintergrund.“37 Die 
Erfahrung zeigt freilich, dass diese Tendenzen zur Selbstsäkularisierung des 
Christentums auf der anderen Seite der beste Nährboden für einen neu erstar-
kenden Fundamentalismus sind, der sich als Gegenwehr zum Säkularismus ver-
steht.38 Denn beide kapitulieren vor der elementaren Spannung zwischen der 
ursprungstreuen Bewahrung und der zeitgemäßen Bewährung des christlichen 
Glaubens in der heutigen Öffentlichkeit von Kirche und Gesellschaft.

In der Tat ist in der heutigen Situation des Christentums die alternative 
Versuchung wieder groß geworden, entweder die ursprungstreue Identität des 
christlichen Glaubens zu bewahren, sie aber fundamentalistisch von der Welt 
abzusondern, oder den dialogischen und zeitgemäßen Kontakt der Kirche mit 
der Welt zu pflegen, dafür aber den Glauben der Welt säkularistisch anzupassen 
und seine Identität in bedrohlicher Weise zu gefährden oder gar preiszugeben:39 
Wer auf der einen Seite den christlichen Glauben allein ursprungstreu bewah-
ren will und ihn nicht in die jeweilige Zeit hinein zu übersetzen wagt, steht 
in der Versuchung, aus der Kirche ein historisches „Antiquitätengeschäft“ zu 
machen, in dem alles nicht nur beim Alten bleibt, sondern auch bleiben muss. 
Diese eher konservative Versuchung neigt dazu, die Identität des christlichen 
Glaubens allein auf dem Weg der Absonderung des Glaubens von der heu-
tigen Welt zu retten und damit eine „Festungskirche“ zu fördern, die sich in 
einer säkularisierten Welt bedroht weiß und darum bestrebt ist, sich zu ei-
ner klaren Bastion auszubauen. Wer sich hingegen auf der anderen Seite al-
lein um eine zeitgemäße Übersetzung des Glaubens kümmert, ohne sich da-
bei von den normativen und ursprungstreuen Vorgaben des Evangeliums und 
der großen Tradition der Kirche leiten zu lassen, steht in der Versuchung, die 
Kirche zu einem spirituellen „Modegeschäft“ verkommen zu lassen, in dem 
nur das Neueste gut genug sein kann. Diese eher „progressive“ Versuchung 
ist bestrebt, den christlichen Glauben den gesellschaftlichen Plausibilitäten 

37  W. Huber, Kirche in der Zeitenwende (Anm. 20), 31.
38  Vgl. K. Koch, Fundamentalismus: eine „katholische“ Häresie?, in: Ders., Verbindliches Christsein – ver-
bindender Glaube. Fribourg 1995, 65–114.
39  Vgl. Ders., Christliche Identität im Widerstreit heutiger Theologie. Ostfildern 1990.



Der dritte Weg zu glauben      35

der heutigen Welt anzupassen und damit eine „Anbiederungskirche“ zu eta-
blieren, die auf eine möglichst grenzenlose Offenheit setzt und eine Kirche 
des mühelosen Zutritts, der weitgehenden Unverbindlichkeit und der morali-
schen Billigstangebote will.

Die Christenheit insgesamt und die katholische Kirche im besonderen sind 
heute jedenfalls zwischen Fundamentalismus und Säkularismus hin- und her-
gerissen und leben in der gefährlichen Versuchung, die belebende Polarisation 
von Identität stiftender Ursprungstreue und auf Modernisierung abzielender 
Zeitgemäßheit in eine unheilvolle Polarisierung zu verwandeln, die freilich die 
alte Weisheit bestätigt, que les extrèmes se touchent – et se battent. Im Licht dieser 
alten Weisheit aber kann deutlich werden, dass die Traditionalisten mit einem 
nostalgisch-umflorten Blick in eine gute alte Zeit zurückschauen, die es freilich 
nie gegeben hat, und dass die Progressisten sich ein utopisches Morgen erträu-
men, das es freilich nie geben wird. Beide jedoch treffen sich darin, dass sie das 
Heute der Kirche und ihre Präsenz in der Öffentlichkeit versäumen.

Um diesen heute schwelenden „unfruchtbaren Grabenkämpfen zwischen 
substanzlosen Progressisten und blasierten Traditionalisten“ wie zwischen „ge-
schichtslos gewordenen Anpassern und unglückseligen Bewahrern“40 entgehen 
zu können, brauchen wir – jenseits der fundamentalistischen Selbstisolierung 
der Kirche von der heutigen Zeit und jenseits der säkularistischen Anpassung 
der Kirche an die Plausibilitäten der heutigen Zeit – einen „dritten Weg zu 
glauben“.41 In seinem Licht wird wohl manches relativiert, was so genannte 
Traditionalisten verteidigen, und manches wird wohl fragwürdiger, was ande-
re leichthin als modernes Christentum ausgeben. So urteilt mit Recht Reinhold 
Stecher, der Altbischof von Innsbruck, und fährt fort: „Die Kirche ist weder ei-
ne geistige Modeboutique noch ein Antiquitätenladen, sondern Volk Gottes auf 
dem Weg zum Herrn.“

6  Christliche Verantwortung im heutigen Europa

Jenseits von Säkularismus und Fundamentalismus muss das Christentum in der 
Öffentlichkeit der heutigen europäischen Gesellschaften seinen Weg finden, um 
auch im heutigen Europa seinen Beitrag leisten zu können. Deshalb kann es 
unmöglich in den kulturpessimistischen Chor derjenigen einstimmen, die die 

40  Vgl. K. Lehmann, Der doppelte Aufbruch – und was nun? Standortbestimmung 30 Jahre nach dem 
Vaticanum II und 20 Jahre nach der Gemeinsamen Synode, in: A. Käuflein/T. Licht (Hrsg.), Wo steht die 
Kirche? Karlsruhe 1998, 15–28, hier 18.
41  Vgl. A. Müller, Der dritte Weg zu glauben. Christsein zwischen Rückzug und Auszug. Mainz 1990.



36      Kurt Koch

kirchliche Situation in Europa für so schlecht halten, dass sie bereit sind, Europa 
auf der universalkirchlichen Weltkarte abzuschreiben.

Zwar ist Europa nicht nur gesellschaftlich, sondern auch kirchlich so mü-
de geworden, dass der lateinamerikanische Theologe Clodovis Boff von ei-
nem „kirchlichen Winter“ spricht, „der mit einem ,kulturellen‘ Winter Hand 
in Hand geht“ und diese manifeste „Krise der geschichtlichen Erwartung“ mit 
der Diagnose präzisiert: „Es fehlt an der Hoffnung. In der europäischen Kirche 
gibt es vielleicht Glaube und Liebe, aber keine Hoffnung.“42 Europa unter-
nimmt zudem seit längerer Zeit ein ebenso einmaliges wie schwieriges histori-
sches Experiment, von dem niemand sagen kann, wie es ausgehen wird. Europas 
Versuch, Gesellschaften oder gar eine Gemeinschaft von Staaten zu bauen, die 
von einem religiösen Fundament prinzipiell absehen, stellt so sehr ein kul-
turgeschichtliches Novum dar, dass sich einem das Urteil aufdrängen könn-
te, Europa sei der einzig wirklich säkularisierte Kontinent, und dass man mit 
Papst Benedikt XVI. sogar mutmaßen muss, dass „die absolute Profanität, die 
sich im Abendland herausgebildet hat“, den Kulturen der Welt „zutiefst fremd“ 
ist, weil sie überzeugt sind, „dass eine Welt ohne Gott keine Zukunft hat“.43 Die 
Diskussionen über die so genannte Charta der Europäischen Union haben es je-
denfalls an den Tag gebracht, dass die öffentliche Erwähnung Gottes in Europa 
nicht einmal mehr mehrheitsfähig ist. Muss man daraus den Schluss ziehen, 
dass das neue Europa auf einer atheistischen Basis errichtet werden soll, wo-
bei sich dieser neuartige Atheismus dadurch auszeichnet, dass er weder anklagt 
noch polemisiert, dass er die Rede von Gott vielmehr aus der Öffentlichkeit in 
die Privatsphäre oder gar Tabuzone verbannt und von Gott in gesellschaftlichen 
Belangen einfach absieht?

Wohin wird ein solches Europa führen? Tritt nicht immer deutlicher zu Tage, 
dass ein Europa, das sich bloß auf einer gemeinsamen Wirtschaft und auf ver-
einheitlichten Finanzen aufbauen will, auf einem sehr wackligen Fundament ste-
hen wird? Denn Europa mit dem Euro als der neuen gemeinsamen Währung al-
lein wird nicht lebensfähig sein. Europa braucht vielmehr auch eine geistige und 
geistliche Leitwährung und kann sie in der biblischen Gottestradition als jener 
Wurzel suchen und finden, von der die europäische Kultur maßgeblich geprägt 
ist. Eben deshalb können Christen Europa nicht für Gott-vergessen und schon 
gar nicht für Gott-verlassen halten. Das Gegenteil zu behaupten, wäre vielmehr 
selbst ein gottloses Urteil, das man ohnehin nur in Europa gelernt haben könnte. 
Christen und Christinnen leben vielmehr in der lebendigen Überzeugung, dass 

42  C. Boff, Winter und Aufbruch in der Kirche Europas, in: N. Greinacher/Ders., Umkehr und Neubeginn. 
Fribourg 1986, 47–67, hier 52.
43  Vgl. Benedikt XVI., Werte in Zeiten des Umbruchs (Anm. 35), 88.



Der dritte Weg zu glauben      37

Gott auch heute mit Europa und mit dem Christentum in Europa etwas vor-
hat. Mit dieser Überzeugung steht und fällt die öffentliche Verantwortung des 
Christentums in Europa, die es heute freilich glaubwürdig und überzeugend zu 
verlebendigen gilt und auf die Europa auf seinem risikoreich gewordenen Weg 
in die Zukunft angewiesen ist und bleibt. Denn Europa wird nur dann nicht 
wiederum zu einem gefährlichen Spielball der politischen und wirtschaftlichen 
Mächte werden, wenn es um seine geistigen Fundamente weiß.44

Kein Geringerer als Michail Gorbatschow hat betont, dass eine „Politik 
in Europa ohne Verhältnis zur Kultur und Ethik“ keinen Erfolg haben kann, 
weil sie sonst Gefahr läuft, „zu entarten und sich gegen die Völker zu wenden“. 
Dabei hat Gorbatschow unmissverständlich hervorgehoben, dass man nicht 
von Europa reden und dabei über das Christentum hinwegsehen könne, und 
dass er selbst die fundamentale Erkenntnis dieser spirituellen und christlichen 
Dimension der Politik in Europa dem persönlichen Lebenszeugnis von Papst 
Johannes Paul II. verdanke.45 In diesem Sinne ist das Christentum heute her-
ausgefordert, in frischer Weise nach seiner missionarischen Verantwortung in 
den säkularisierten Gesellschaften Europas und zunächst wohl nach seiner ei-
genen Glaubenskraft und Glaubensfreude zu fragen. Wenn das Christentum 
heute in demütigem Selbstbewusstsein den Mut aufbringt, sich seiner eigenen 
Glaubenskrise zu stellen und sich zu erneuern, wird es auch in der gesellschaft-
lichen Öffentlichkeit Europas Zukunft haben.

44  Vgl. J. Ratzinger, Wendezeit für Europa? Einsiedeln 1991 u. K. Koch, Christsein in einem neuen Eu-
ropa. Fribourg 1992.
45  Interview mit M.S. Gorbatschow, „Eine Europapolitik ohne Verhältnis zur Kultur und Ethik kann kei-
nen Erfolg haben“, in: Osservatore Romano (dt. Ausgabe vom 28. Juli 2000), 6.




