Der dritte Weg zu glauben
Grundziige eines Offentlichen
Christentums:

Kurt Koch / Basel

»Als Jesus horte, dass man Johannes ins Gefingnis geworfen hatte, zog er sich
nach Galilda zurtick. Er verlie Nazaret, um in Kafarnaum zu wohnen, das am See
liegt, im Gebiet von Sebulon und Naftali“ (Mt 4,12-13). Gemaf3 diesem Bericht
des Evangelisten Matthdus beginnt Jesus sein Wirken mit einem Ortswechsel
von Nazaret nach Kafarnaum. Auch wenn ein Ortswechsel an sich schon ein 6f-
fentlicher Akt ist, erscheint diese Angabe beim Evangelisten dennoch auf den ers-
ten Blick blof} als ein einfaches und harmloses Ereignis. Wie aber der Nachsatz
bei Matthdus zeigt — ,Denn es sollte sich erfiillen, was durch den Propheten
Jesaja gesagt worden ist” —, erweist sich dieser Ortswechsel als eine Begebenheit
von grundlegender Bedeutung: Nazaret ist ein unbedeutender Marktflecken in
Galilaa und ein Ort lindlicher Ruhe und einfacher Lebensformen, der weder
im Alten Testament noch im Talmud erwahnt wird. Kafarnaum hingegen ist ei-
ne offene und bunte Stadt, eine Grenzstadt im Galilda der Heiden und ein Ort
des Handels und des Geldes. Vom Land Sebulon und Naftali hat der Prophet
Jesaja verheiflen, dass ,,das Volk, das im Dunkeln lebte®, ein ,helles Licht gese-
hen” hat.

1 Offentlichkeit des Evangeliums

Jesusbeginntalso sein 6ffentliches Wirken, indem er von Nazaret nach Kafarnaum
umzieht. Dieser Ortswechsel musste fiir Jesus das wagemutige Abenteuer der 6f-
fentlichen Auseinandersetzung mit der Stadt Kafarnaum bedeuten oder, auf un-
sere heutige Situation iibertragen, die Auseinandersetzung mit der »Moderne,
mit der »Komplexitit«, mit dem »Pluralismus«: ,,Nach Kafarnaum hinabsteigen
hief3 also, sich mit einer neuen Lebensweise auseinanderzusetzen, mit Leuten,

1 Vortrag im Rahmen der Ringvorlesung Religion in der Offentlichkeit. Probleme und Perspektiven der
Universitat Fribourg am 18. Mai 2005.

Gul 82/1 (2009) 20-37



Der dritte Weg zu glauben 21

mit dem téglichen Leben, das gekennzeichnet ist von harter Arbeit und Leiden,
von Neuem und Unsicherheit.**

Jesus hat zudem diesen Ortswechsel nicht widerwillig vollzogen. Im Gegenteil
weifld sich Jesus in Kafarnaum so sehr zu Hause, dass Matthdus von ,seiner
Stadt® redet (Mt 9,1). Jesu Umzug in die Stadt muss deshalb als Signal verstan-
den werden, dass er nun in aller Offentlichkeit wirkt und seinem &ffentlichen
Auftrag nachkommt, den Menschen das Kommen des Reiches Gottes anzu-
kiindigen. Wenn man diesen Gang Jesu in die Offentlichkeit bedenkt, kann es
nicht erstaunen, dass sich spéter der christliche Glaube zuerst in den grofien
Stddten Jerusalem, Korinth, Athen, Rom und Ephesus ausgebreitet hat, dass das
Christentum urspriinglich eine Stadtreligion gewesen ist und dass es von sei-
nem Anfang an die Offentlichkeit gesucht hat. Das Christentum ist nicht nur seit
seinen Anfingen, sondern auch seinem Wesen nach missionarisch.

Der Offentlichkeitsanspruch des christlichen Glaubens ist dabei theologisch
nirgendwo anders fundiert als im Evangelium selbst. Mit dem evangelischen
Bischof Wolfgang Huber lasst sich geradezu sagen, der Offentlichkeitsauftrag der
Kirche sei in der ,Offentlichkeit Jesu selbst begriindet. Denn ihm ist ,,alle Macht
tibertragen im Himmel wie auf Erden® (Mt 28,18). Aus dem Missionsbefehl des
auferstandenen Christus ergibt sich freilich nicht ein Offentlichkeitsanspruch,
den die Kirche um ihrer selbst willen einfordern konnte und diirfte. In ihm wird
vielmehr der Offentlichkeitsanspruch Jesu Christi selbst laut, in dessen Dienst
die Kirche steht. Das 6ffentliche Reden und Handeln der Kirche hat deshalb ,,ins-
gesamt und in allen seinen Einzelziigen den Charakter des Zeugnisses“’ Zu ei-
nem solchen iiberzeugten und tiberzeugenden Zeugnis des Evangeliums Gottes
mit seinem befreienden Zuspruch und seinem herausfordernden Anspruch an
den Menschen ist die Kirche und sind alle Glieder in der heutigen gesellschaftli-
chen Offentlichkeit berufen und verpflichtet im klaren Wissen darum, dass mit
der Bereitschaft zur offentlichen Rechenschaft tiber den Glauben die Zukunft
des Christentums und der kirchlichen Gemeinschaft in der Gesellschaft auf dem
Spiel steht.

2 C.M. Martini in seiner Schlussansprache beim 7. Symposium des CCEE (Rom, 9.-13.10.1989) ,Hinab-
gestiegen nach Kafarnaum ...” (vgl. Mt 4,13) — Im heutigen Europa die Hoffnung stdrken — dem Bésen
widerstehen, in: Die européischen Bischofe und die Neu-Evangelisierung Europas. Rat der europaischen
Bischofskonferenzen. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 1991 (Stimmen der
Weltkirche; 32), 368f.

3 Vgl. W. Huber, Kirche. Stuttgart 1979, 144. Vgl. dazu auch grundlegend Ders., Kirche und Offentlich-
keit. Stuttgart 1973.



22 Kurt Koch

2 Das Evangelium in einer pluralen Offentlichkeit

Die offentliche Rechenschaft iiber das Evangelium hat heute in einem gesell-
schaftlichen Kontext zu erfolgen, der gekennzeichnet ist vor allem von einer
durchgehenden Pluralisierung aller Wirklichkeitsbereiche. ,,Pluralismus® ist
tiberhaupt zu einem Grundbegriff zur Charakterisierung der gegenwirtigen
Wirklichkeitserfahrung geworden.* Es ist gleichsam zum Grunddogma der mo-
dernen Philosophie avanciert, dass die Pluralitit die einzige mogliche Weise
ist, wie uns das Ganze der Wirklichkeit gegeben sein kann. Dahinter steht die
Uberzeugung, dass man denkerisch nicht hinter die Pluralitit der Wirklichkeit
zuriickgehen konne, ja nicht einmal diirfe, wenn man nicht dem Verdacht tota-
litaren und fundamentalistischen Denkens verfallen will.?

Diese Konstellation bedeutet fiir das Christentum, dass es sich auch prinzipi-
ell in einem vom Pluralismus durchgehend geprigten Lebensraum aufhélt und
sich damit unausweichlich vor die Frage gestellt sieht, wie der Christusglaube der
Kirche in der heutigen Offentlichkeit angesichts des vielfiltigen Religionsange-
botes redlich verantwortet werden kann, ohne ihn zu einer blofy humanistischen
Jesulogie herunterzustufen, die wenig stort und freilich auch wenig bewegt.

Diese Gefahr ist heute deshalb virulent, weil der kirchliche Christusglaube zur
weit verbreiteten Tendenz in der heutigen Welt und teilweise auch in der Kirche
quer steht, die sich schwer damit tun, in Jesus Christus die Offenbarung Gottes
schlechthin zu sehen. Man erblickt in Jesus vielmehr nur eine Offenbarungsgestalt
unter vielen anderen, und zwar in der Annahme, dass sich das Geheimnis Gottes
in keiner Offenbarungsgestalt ganz zeigen konne. So behaupten heute etwel-
che religionspluralistische Theologen, dass es eine unmogliche Annahme sei,
dass sich Gott selbst in der historischen Gestalt Jesus von Nazaret endgiiltig of-
fenbart habe, sondern nur fiir einen bestimmten Kulturkreis, so dass sich das
Christentum nur noch als ,,die Europa zugewandte Seite des Antlitzes Gottes*
verstehen und darstellen konne.® Dementsprechend gebe es nicht nur eine
Vielfalt von Religionen, sondern auch eine Pluralitit von Offenbarungen Gottes,
und demgemaf3 sei Jesus Christus ein religioses Genie neben vielen anderen.”

Diese Tendenzen machen eine Grundgewissheit des modernen Menschen
sichtbar, die davon ausgeht, dass wir Gott selbst nicht erkennen kénnen, dass
vielmehr auch der christliche Glaube nur eine symbolische Darstellung Gottes

4 Vgl. W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne. Weinheim 1987.

5 Vgl. W. Kasper, Postmoderne Dogmatik?, in: Communio 19 (1990), 298-306 u. Ders., Die Kirche ange-
sichts der Herausforderungen der Postmoderne, in: Stimmen der Zeit 215 (1997), 651-664.

6 Vgl. J. Ratzinger, Wahrheit des Christentums?, in: A. Raffelt (Hrsg.), Weg und Weite. Festschrift fur Karl
Lehmann. Freiburg 2001, 631-642, hier 632.

7 Vgl. R. Schwager, Christus allein? Der Streit um die pluralistische Religionstheologie. Freiburg 1996.



Der dritte Weg zu glauben 23

unter vielen anderen bietet. Hier liegt der Grund, dass man heute selbst in
der Kirche den Christusglauben moglichst klein schreiben méchte, zumal in
der Begegnung mit anderen Religionen, wie diese Tendenz zum Ausdruck
kommt in der zugespitzten Frage des evangelischen Theologen Reinhold
Bernhardt: ,,Miissen wir christologisch abriisten, um interreligiés dialogfa-
hig zu werden?“® Es kann aber kein Zweifel dariiber bestehen, dass mit der
Bestreitung, dass Jesus Christus der eine und einzige und damit zugleich uni-
versale Mittler des Heils fiir alle Menschen ist, der wohl zentralste und fun-
damentalste Punkt des christlichen Glaubens beriihrt ist. Denn dabei steht
die Identitat des Christentums und der christlichen Kirche auf dem Spiel;’
geht es doch dem christlichen Glauben um das elementare Bekenntnis zur ge-
schichtlichen Menschwerdung Gottes in Jesus von Nazaret: ,,Im Zentrum des
Christentums steht das — nun auch Judentum und Christentum voneinander
trennende — Bekenntnis, dass Gott nicht nur zur Welt kommt, sondern dass
Gott als Mensch, dass er in der Person Jesu von Nazaret in unuberbietbarer
Weise zur Welt gekommen ist.“*°

Der gesellschaftliche Kontext von heute stellt unter seinen pluralistischen
Voraussetzungen das Christentum somit vor die elementare Herausforderung,
sich auf den seine eigene Existenz relativierenden weltanschaulichen Pluralismus
angstfrei einzulassen und mit ihm produktiv umzugehen. Dieses Wagnis
kann selbstverstindlich nicht den Selbstdispens davon bedeuten, den von der
Kirche indispensabel zu vertretenden Wahrheitsanspruch des Evangeliums
auch in der Offentlichkeit einer pluralistischen Gesellschaft als universa-
len Wahrheitsanspruch zu vertreten. Wohl aber ist die Kirche damit zugleich
verpflichtet, den universalen Wahrheitsanspruch des Evangeliums, der fir sie
selbst auler Zweifel steht, innerhalb der weltanschaulich plural gewordenen
Gesellschaften Europas als einen Wahrheitsanspruch unter vielen anderen zu be-
jahen. Diese doppelte Herausforderung schlief3t freilich die 6ffentliche Mission
keineswegs aus, sondern fordert sie vielmehr heraus.

8 R. Bernhardt, Desabsolutierung der Christologie?, in: M. von Brick/). Werbick (Hrsg.), Der einzige Weg
zum Heil? Freiburg 1993, 184-200.

9 Vgl. W. Kasper, Einzigkeit und Universalitat Jesu Christi, in: K. Kramer/A. Paus (Hrsg.), Die Weite des
Mysteriums. Christliche Identitat im Dialog. Freiburg 2000, 146-157.

10 E. Jungel, Zum Wesen des Christentums, in: Ders., Theologische Erdrterungen, Bd. 4: Indikative der
Gnade — Imperative der Freiheit. Tubingen 2000, 1-23, hier 18.



24 Kurt Koch

3 Offentlichkeit jenseits von Privatisierung und Verstaatlichung
des Christlichen

Bei dieser Riickbesinnung auf das eigene Glaubenszentrum wird es der Kirche
méglich, jenen Offentlichkeitsauftrag wahrzunehmen, auf den freilich auch und
gerade die pluralisierte und sakularisierte Gesellschaft selbst angewiesen ist.
Denn das wohl tiefste Problem der pluralen, sikularen und weltanschauungs-
neutralen Gesellschaften besteht darin, dass sie trotz ihrer weltanschaulichen
Neutralitit von weltanschaulichen, religiésen und ethischen Voraussetzungen
leben konnen miissen, die sie selbst freilich nicht mehr zu garantieren vermo-
gen.'' Diese duflerst prekiar gewordene Situation ist vom Rechtsphilosophen
Ernst-Wolfgang Bickenforde eindringlich herausgestellt und dahingehend fo-
kussiert worden, dass der sdkulare und weltanschauungsneutrale Staat selbst
nicht mehr iiber seine eigenen Grundlagen verfiigt, dass er aber gerade deshalb
auf die offentliche Erneuerung von religiosen und ethischen Orientierungen
dringend angewiesen bleibt, die er freilich nicht selbst hervorzubringen ver-
mag, und dass er letztlich ,,aus jenen inneren Antrieben und Bindungskriften®
lebt, ,die der religiose Glaube seiner Biirger vermittelt“'? Bei der heute tib-
lich gewordenen Behauptung der religios-weltanschaulichen Neutralitit der
modernen Gesellschaften handelt es sich somit letztlich um eine verhdngnis-
volle Illusion."” Die modernen Gesellschaften sind ndmlich um ihrer eigenen
Existenz und Zukunft willen auf religiése Gruppierungen wie die Kirchen ange-
wiesen, die die fundamentalen Werte, Normen und Rechte, die sich in der ge-
sellschaftlichen Offentlichkeit in einem verhingnisvollen Prozess der Erosion
befinden, aus ihrer letzten Verankerung im transzendenten Bereich schiitzen
und die das religios-kulturelle Erbe wach halten, aus dem auch und gerade die
sdkularen und weltanschauungsneutralen Gesellschaften leben kénnen miissen.
Nimmt man dieses Bockenfordsche Paradox in seiner ganzen Tragweit ernst,
kann der Offentlichkeitsauftrag der Kirche nur jenseits ihrer Privatisierung und
ihrer Verstaatlichung wahrgenommen werden.

An erster Stelle verbietet sich eine Privatisierung des Glaubens und der
Kirche, die freilich aufgrund der in unserer Gesellschaft weit vorangeschritte-
nen Ausdifferenzierung des gesellschaftlichen Gesamtsystems weithin Tatsache
geworden ist. Damit ist gemeint, dass — im Unterschied zur ,segmentierten”

11 Vqgl. K. Lehmann, Sdkularer Staat: Woher kommen das Ethos und die Grundwerte? Zur Interpretation
einer bekannten These von Ernst-Wolfgang Béckenforde, in: S. Schmidt/M. Wedell (Hrsg.), ,Um der Frei-
heit willen ...". Kirche und Staat im 21. Jahrhundert. Freiburg 2002, 24-30.

12 Vgl. E.-W. Bockenforde, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sdkularisierung, in: Ders., Recht,
Staat, Freiheit. Frankfurt 1991, 92-114, hier 113.

13 Vgl. W. Pannenberg, Christentum in einer sckularisierten Welt. Freiburg 1988.



Der dritte Weg zu glauben 25

Gesellschaft beispielsweise des Mittelalters, die noch von einem religiésen
Einheitsgrund geleitet war —, die neuzeitliche Gesellschaft eine ,,ausdifferenzier-
te“ Gesellschaft geworden ist, in der sich das gesellschaftliche Gesamtsystem zu
autonomen Teilsystemen auseinanderdividiert hat.'*

Die spezifische Konsequenz aus dieser Konstellation fiir die Kirche liegt da-
bei darin, dass im Zuge dieser Ausdifferenzierung aller gesellschaftlich pon-
derablen Funktionen wie Politik und Wirtschaft, Recht und Bildung auch der
religiose Bereich zu einem Subsystem unter vielen anderen geworden ist:'®
So wie es politische Institutionen und Parteien, Verwaltungsapparaturen und
Gewerkschaften, Bildungswesen und Sport, Unterhaltung und Touristik gibt, so
gibt es unter anderem auch noch die Kirche als jenes religiése Subsystem, das
sich freilich als das schwéchste erweist, insofern die anderen gesellschaftlichen
Subsysteme nicht mehr auf die Religion angewiesen sind, es sei denn hochstens
zur Bewiltigung von individuellen Krisenféllen.'

Die gesellschaftliche Randstellung der Kirche weist ihr insofern die Aufga-
ben der Kontingenzbewiltigung und der Kompensationsfunktion zu. Dem-
gemifl wird die Funktion von Religion und Kirche in der gesellschaftlichen
Erwartungshaltung weitgehend mit der Funktion der Freizeit {iberhaupt iden-
tifiziert. Da diese der bloflen Regeneration der Arbeitskraft, der Kompensati-
on der physisch wie psychisch erschopfenden Arbeitstitigkeit und der Entla-
stung von den in der Arbeitszeit erfahrenen Abhédngigkeiten und Frustrationen
zu dienen hat,"” wird nun auch von der Kirche erwartet, dass sie der kompensa-
torischen Entlastung der Menschen von den gesellschaftlichen Anforderungen
und Belastungen zu dienen hat.

In dieser gesellschaftlichen Situation der Ausdifferenzierung und der Privati-
sierung der Religion kann die Kirche freilich ihre Sendung nicht einfach von den
gesellschaftlichen Erwartungshaltungen her definieren, sondern muss sie an je-
ner Botschaft orientieren, die sie zu verkiinden hat. Dann aber kann sie es nicht
hinnehmen, sich ,,von einer individualistischen biirgerlichen Gesellschaft, die sich
inzwischen in ein hochst sublimes Zusammenspiel vieler Subsysteme entwickelt
hat, in die Abteilung fiir Religiéses und Transzendentes abdringen zu lassen™'®
Sie muss vielmehr selbst missionarischer werden und ihre Sendung in der gesell-

14 Vgl. N. Luhmann, Die Funktion der Religion. Frankfurt 1977.

15 Vgl. F-X. Kaufmann, Kirche begreifen. Freiburg 1979 u. Ders., Religion und Modernitdt. Tibingen
1989.

16 Vgl. K. Koch, Kurskorrektur. Der Skandal des unpolitischen Christentums. Freiburg 1989, bes. 71-94.
17 Vgl. J. Habermas, Soziologische Notizen zum Verhdltnis von Arbeit und Freizeit, in: Konkrete Ver-
nunft. Festschrift fir Erich Rothacker. Bonn 1958, 219-231.

18 Vgl. G. u. N. Lohfink, ,Kontrastgesellschaft”. Eine Antwort an David Seeber, in: Herder Korrespon-
denz 40 (1986), 189-192, hier 191.



26 Kurt Koch

schaftlichen Offentlichkeit dadurch profilieren, dass sie ihre Verflechtungen mit
der gesellschaftlichen Lebenswelt tiberdenkt und in der Offentlichkeit auch den
Mut aufbringt, ihre eigene Physiognomie gegentiiber allem Bestehenden deutli-
cher zu dokumentieren. Denn ein Christentum, das bestrebt ist, sich den schein-
bar unabweisbaren Forderungen des sakularen Zeitgeistes moglichst anzupassen,
und das sich auf alles reimen und mit allem vereinbar sein will, macht sich selbst
in der heutigen gesellschaftlichen Offentlichkeit iiberfliissig.

Bei der Privatisierung der Religion, zu der der Prozess der gesellschaftlichen
Ausdifferenzierung gefiihrt hat, ist freilich die weitere Feststellung wichtig, dass
die Erkldrung der Religion zur Privatsache des biirgerlichen Subjektes zunachst
nur besagt, dass sie nicht mehr verfiigte Staatssache ist. In diesem Sinne bildet sie
die ,.Voraussetzung fiir den modernen, verniinftigen, toleranten Verfassungsstaat,
der seinen Biirgern und Biirgerinnen keine Religion vorschreibt, sondern ih-
nen Religionsfreiheit garantiert”'® Die neuzeitliche Erklarung der Religion zur
Privatsache des einzelnen Biirgers bildet somit prinzipiell nur einen Gegensatz
zur Staatlichkeit, nicht hingegen zur Offentlichkeit der Religion: Die Religion ist
Privatsache im Unterschied zu einer Staatssache, nicht hingegen zu einer 6ffent-
lichen Sache! Wie sich eine Privatisierung von Glaube und Kirche verbietet, so
auch eine Verstaatlichung der Kirche. Zwischen Staatlichkeit und Offentlichkeit
muss deshalb prinzipiell unterschieden werden.

Diese Unterscheidung neu einzuiiben ist ein Gebot der gegenwirtigen Stunde,
in der eine zureichende und dem neuzeitlichen Grundmodell einer tendenziellen
und partiellen Trennung von Staat und Kirche gerecht werdende Ortsbestimmung
der Kirche in der gesellschaftlichen Offentlichkeit in Gegenwart und Zukunft
gefunden werden muss. Denn fiir eine solche ist es von ausschlaggebender
Bedeutung, ,,dass sie die Dyade von Staat und Kirche hinter sich ldsst und ihren
Ort im triadischen Verhaltnis von Staat, Kirche und Gesellschaft wahrnimmt“*°
Die Beziehung von Kirche und Staat ldsst sich inskiinftig nur addquat beschrei-
ben im weiteren Kontext der gesamtgesellschaftlichen Lebenswelt, in der die
Kirche zunichst angesiedelt ist. Der entscheidende Referenzrahmen der Kirche
der Zukunft gerade hinsichtlich ihrer Offentlichkeit wird deshalb in erster Linie
nicht der Staat, sondern die Gesellschaft sein miissen. Dies bedeutet, dass sich die
katholische Kirche in unseren Breitengraden von einer staatsanalogen hin zu ei-
ner intermedidr-gesellschaftlichen Institution wandeln und den grundlegenden
Unterschied zwischen Staatlichkeit und Offentlichkeit von Religion und Kirche
von Grund auf neu buchstabieren lernen muss.

19 Vgl. J. Moltmann, Liberalismus und Fundamentalismus der Moderne, in: Ders., Gott im Projekt der
modernen Welt. Beitrage zur 6ffentlichen Relevanz der Theologie. Miinchen 1997, 189-202, hier 191.
20 Vgl. W. Huber, Kirche in der Zeitenwende. Gutersloh 1998, 269.



Der dritte Weg zu glauben 27

4 Offentlichkeit des Christlichen am Ende des
konstantinischen Zeitalters

Wenn Religion und Kirche als Privatsache im Unterschied zu einer Staatssache,
nicht hingegen im Unterschied zu einer gesellschaftlich-6ffentlichen Sache be-
trachtet werden, wird vollends sichtbar, dass die gegenwirtigen Lebens- und
Uberlebensfragen des Christentums in den heutigen européischen Gesellschaften
in einem sehr engen Zusammenhang mit der gesamten modernen oder post-
modernen Kultur und ihrer Lebens- und Uberlebensfragen stehen, worauf
Medard Kehl mit Recht hinweist: ,,Die grofien Kirchen sind massiv in die gegen-
wirtigen Krisenphdnomene unserer neuzeitlichen Kultur hineinverstrickt und
teilen darum auf ihre Weise die Problematik dieser Kultur.“*' In diesem gré-
eren Zusammenhang dréngt sich unweigerlich das Urteil auf, dass wir uns ge-
genwirtig in der Phase des endgiiltigen Endes der konstantinischen Gestalt des
Christentums und der Kirche befinden. Unter der konstantinischen Gestalt der
Kirche ist dabei die durchgehende Vergesellschaftung des Christentums, vor al-
lem des Glaubensbekenntnisses und der Taufe zu verstehen, und zwar in dem
Sinne, dass man gleichsam aufgrund der Geburt Christ wird und selbstverstand-
lich in die Kirche hineinwichst.*?

Dieses konstantinische Biindnis zwischen dem christlichen Glauben und der
sakularen Gesellschaft hat zwar Nachwirkungen bis heute, auch und gerade in
der Schweiz, und zwar wiederum nicht zuletzt aufgrund der hier wirksamen
staatskirchenrechtlichen Systeme, die zumindest den Anschein einer nach wie
vor volkskirchlichen Situation erwecken und perpetuieren. Aber auch den his-
torischen Kirchen steht immer deutlicher jener Prozess bevor, den nach dem
Urteil von Kardinal Walter Kasper die Freikirchen vorweggenommen haben,
namlich ,,die Unabhdngigkeit und Freiheit vom Staat und den Abschied von der
konstantinischen Epoche der Kirche“?*.

Die Zeichen der Zeit in der heutigen Gesellschaft weisen jedenfalls in die
Richtung, dass das konstantinische Biindnis zwischen Kirche und Staat im-
mer mehr aufgelost wird. Zugleich wird damit immer deutlicher, dass die
mit dem konstantinischen Biindnis gegebene Selbstverstandlichkeit des
Hineinwachsens der Menschen in die Kirche aufgrund ebenso selbstverstind-

21 M. Kehl, Kirche in der Fremde. Zum Umgang mit der gegenwdirtigen Situation der Kirche, in: G.
Koch/J. Pretscher (Hrsg.), Wozu Kirche? Wozu Gemeinde? Kirchenvisionen. Wirzburg 1994, 40-62, hier
41-42; vgl. auch Ders., Wohin geht die Kirche? Eine Zeitdiagnose. Freiburg 1996.

22 Vgl. die Analysen bei H. MUhlen, Kirche wdchst von innen. Weg zu einer glaubensgeschichtlich neuen
Gestalt der Kirche. Paderborn 1996, bes. 39-160.

23 Vgl. W. Kasper, Der Pdpstliche Rat zur Férderung der Einheit der Christen im Jahre 1999, in: Catholica.
Vierteljahresschrift fir kumenische Theologie 54 (2000) 81-97, hier 93.



28 Kurt Koch

licher Sozialisationsprozesse des Glaubens immer unwirksamer wird. Denn
das Strukturganze, das der (nach-)konstantinischen Sozialisationspraxis zu-
grunde liegt, bricht immer mehr auseinander, und zwar irreversibel; und die
gesellschaftlichen Stiitzen der Volkskirche, die bisher das Christwerden und
Kirchesein getragen haben, verschwinden unaufhaltsam. Darin liegt der du-
Berst labil und fragil gewordene Status der volkskirchlichen Situation der katho-
lischen Kirche hierzulande begriindet.

Auf der anderen Seite ist aber noch nicht wirklich deutlich geworden, was
in der Zukunft an ihre Stelle treten wird und kann. Es scheint vielmehr, dass
wir irgendwie an einem toten Punkt angelangt sind und nicht genau wissen,
wie es weitergehen kann. Es ist zwar uniibersehbar geworden, dass wir an der
Schwelle einer epochal neuen Sozialgestalt der Kirche stehen. Mehr als Umrisse
freilich sind noch nicht sichtbar, was aber fir die gegenwirtige Phase notwendi-
ger Trauerarbeit im Blick auf vergehende Formen des kirchlichen Lebens nicht
erstaunen kann. Hier diirfte es denn auch begriindet liegen, dass sich die gegen-
wirtige Kirche weithin in einem glaubensgeschichtlichen Vakuum bewegt; und
hier diirfte auch der tiefste Grund jener pastoralen Ratlosigkeit liegen, die heu-
te weit verbreitet ist. Doch nur wenn es der Kirche selbst gelingt, ihren eigenen
Ort in der heutigen gesellschaftlichen Offentlichkeit wieder zu finden und neu
zu bestimmen, kann sie auch ihren notwendigen und unverzichtbaren Beitrag
im neu gewordenen und neu werdenden Europa leisten, das ein Christentum
braucht, das seine 6ffentliche Verantwortung wahrnimmt.

5 Neuevangelisierung in der Offentlichkeit der heutigen Gesellschaft

Damitistdasentscheidende Stichwortbenannt, mitdem der Offentlichkeitsauftrag
der Kirche in der heutigen Gesellschaft seit dem grof8artigen, aber immer noch
viel zu wenig beachteten Apostolischen Rundschreiben >Evangelii nuntiandic ver-
handelt wird, das Papst Paul VI. im Jahre 1975 veroffentlicht hat. Darin hat der
Papst als das eigentliche Drama unserer Epoche das Schisma zwischen dem
christlichen Evangelium und der modernen Kultur bezeichnet.** Mit diesem
Schisma konnen sich Christen und Christinnen nie abfinden, weshalb alle ih-
re Bemithungen auf die Uberwindung dieses Schismas zielen miissen. Denn der
Papst erblickt in der evangelisatorischen Wirksamkeit der Kirche ihre elementar-
ste Identitdtsbestimmung: ,,Evangelisieren ist in der Tat die Gnade und eigentli-

24 Vgl. Papst Paul VI., Apostolisches Schreiben >Evangelii nuntiandic (8.12.1975), n. 20. Hrsg. vom Sekre-
tariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn (VAS; 2), 16.



Der dritte Weg zu glauben 29

che Berufung der Kirche, ihre tiefste Identitat. Sie ist da, um zu evangelisieren.“**

Diesem missionarischen Bemithen war in besonders intensiver Weise auch die
apostolische Wirksambkeit von Papst Johannes Paul II. gewidmet. Dies ldsst sich
vor allem daran ablesen, dass der Papst eine umfassende Neu-Evangelisierung an-
geregt hat. Dieses Stichwort hatte der Papst zundchst im Blick auf die katholische
Kirche in Lateinamerika gepréagt und seit seiner Rede in Santiago de Compostela
im Jahre 1989 auch auf Europa bezogen. Mit seinem Aufruf: ,,Die Stunde fordert
eine neue Evangelisierung*® wollte er auf die unvergesslichen Verianderungen
in den europdischen Landern reagieren. Gemaf3 diesen wegweisenden Worten
kann es aber nicht um eine retrospektive Re-Evangelisierung Europas gehen. Es
handelt sich vielmehr um eine prospektive Neu-Evangelisierung in der sakulari-
sierten Welt von heute, die ,neu in ihrem Eifer, in ihren Methoden und in ihrer
Ausdrucksweise“*” sein soll. Einigen Facetten einer solchen Neu-Evangelisierung
in der gesellschaftlichen Offentlichkeit von heute wollen wir nachspiiren.

Evangelisierung mit demiitigem Selbstbewusstsein

Diese Neu-Evangelisierung wird sich naturgemafd von der ersten Evangelisierung
in Europa mafigeblich unterscheiden:*® Unter der ersten Evangelisierung ist
die missionarische Ausbreitung des christlichen Glaubens zu verstehen, die
dem Evangelium Lebensraum in den alten Kulturen zu verschaffen versuch-
te, die bislang ohne Beziehung zum Christentum, jedoch ganz und gar religi-
0s gewesen sind. Demgegeniiber meint die heute notwendige Evangelisierung
das erneute missionarische Bemiihen der Kirche insbesondere in den europa-
ischen Gesellschaften, die zwar eine beinahe zweitausendjéhrige Geschichte der
christlichen Verkiindigung durchlebt, jedoch im Prozess der Neuzeit entweder
— im Westen - eine radikale Sékularisierung oder — im ehemaligen Osten - ei-
ne kampferische Vernichtungskampagne gegen das christliche Evangelium und
eine rigorose Unterdriickung der Kirche durchgemacht haben. Unter den plu-
ralistischen Bedingungen der Gegenwart kann das Christentum freilich nicht
mehr davon ausgehen, je wieder einmal Volksreligion in dem Sinne zu werden,

25 AaO., n 14 (11).

26 Vgl. Papst Johannes Paul Il., Apostolisches Schreiben >Christifideles laicic (30.12.1988), n. 34. Hrsg.
vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn (VAS; 87), 52.

27 Vgl. Predigten und Ansprachen von Papst Johannes Paul Il. bei seiner apostolischen Reise nach
Mittelamerika vom 2. bis 10. Mdrz 1983. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn
(VAS; 46), 120.

28 Vgl. W. Kasper, Evangelisierung und Neuevangelisierung, in: P. Neuner/H. Wagner (Hrsg.), In Ver-
antwortung flr den Glauben. Freiburg 1992, 231-244, u. W. Zauner, Evangelisierung und Neu-Evangeli-
sierung, in: Theologisch-Praktische Quartalschrift 138 (1990), 49-56.



30 Kurt Koch

dass mehr oder weniger alle Glieder der européischen Gesellschaften praktizie-
rende Christen und Christinnen sein werden. Das Christentum wird in Europa
vielmehr immer spiirbarer Diasporakirche werden und sein und die selbstver-
stindliche Erfahrung Israels und der alten Kirche machen miissen, dass das
Volk Gottes in der Welt als Fremdling lebt.> In dieser — gesamtkulturell ohne-
hin zugemuteten — Gestalt aber liegt die Chance begriindet, dass Christen und
Christinnen selbst entschiedener beginnen, das Evangelium in der Offentlichkeit
zu verkiinden und zu anderen Menschen von Gott zu reden, und zwar mit ei-
nem demiitigen Selbstbewusstsein. Christliche Mission vollzieht sich heute vor
allem im Sinne jenes verheiflungsvollen ,,Proposer la foi®, das die katholischen
Bischofe in Frankreich angeregt haben.

Diese Perspektive bedeutet konkret, dass Neu-Evangelisierung auf das Uber-
Zeugen der Menschen abzielt und gerade nicht auf das Uber-Reden. Diese
Unterscheidung ist bei der Aufgabe der Neu-Evangelisierung von grundlegen-
der Bedeutung: Wihrend das Uberreden der einladenden und auf keinen Fall
zwingenden Wahrheit des christlichen Glaubens von Grund auf widerspricht,
adressiert sich nur die Praxis des freiheitlichen Uberzeugens an die Freiheit des
Menschen und wird nur das einladende Uberzeugen der freilassenden Wahrheit
des christlichen Evangeliums selbst gerecht, zumal das Ereignis der Bekehrung
allein das Werk des Heiligen Geistes ist. Denn die Neu-Evangelisierung steht
oder fillt mit der Uberzeugung der Glaubenden, dass der christliche Glaube ein
groflartiges Geschenk Gottes selbst ist, ein Geschenk, das man nicht fiir sich be-
halten, das man aber anderen Menschen auch nicht aufdringen darf, das man
nur verschenken und dazu einladen kann.*

Christsein erfordert immer den Mut zum Offentlichen Zeugnis des
Glaubens, zumal in der heutigen Welt, die auf Erfahrbarkeit, Sichtbarkeit und
Sinnenhaftigkeit aus ist. In dieser Situation miissen wir dem heutigen sikula-
risierten Menschen auch eine sidkulare Antwort geben, und diese liegt schlicht
im Zeugnis. Mit Recht hat Papst Paul VI. immer wieder betont, der heutige
Mensch suche und brauche keine Lehrer, sondern Zeugen, und Lehrer nur inso-
fern, als sie auch als Zeugen wahrgenommen werden konnen. Zeugnis zu geben
vom Glauben ist die Sendung auch des heutigen Christen und der Kirche. Das
Geheimnis dieser Sendung liegt in einem iiberzeugenden christlichen Leben.
Die Mission der Kirche geschieht heute nicht so sehr durch konsumfreundliche
Werbung oder durch die Verbreitung von viel Papier und letztlich auch nicht
in den Medien. Das entscheidende Medium der Ausstrahlung Gottes sind wir

29 Vgl. M. Kehl, Kirche in der Fremde (Anm. 21), 40-62.
30 Vgl. W. Kasper, Glaube: ein Geschenk zum Weitergeben. Ostfildern 1984.



Der dritte Weg zu glauben 31

selbst, Christen, die ihren Glauben glaubwiirdig leben und so dem Evangelium
ein personliches Gesicht geben. Wenn uns Christus wirklich als ,,Licht der Welt“
einleuchtet, werden wir von selbst ausstrahlen, Christen und Christinnen mit
Ausstrahlung sein.

Pastoraler Primat der Gottesfrage im Dienst am Menschen

Diese missionarische Sendung gelingt der Kirche umso mehr, als sie die
Uberzeugung zuriickgewinnt und revitalisiert, dass sie in der gesellschaftlichen
Offentlichkeit keine wichtigere Aufgabe hat, als den lebendigen Gott zu ver-
kiinden und dem Menschen Geborgenheit im Geheimnis Gottes als Obdach
der Seele zu schenken. Denn die Menschen brauchen in der Unbehaustheit des
heutigen gesellschaftlichen Lebens nicht nur ein Dach iiber ihrem Kopf, son-
dern auch ein Dach tber ihrer Seele. Darin besteht die indispensable missio-
narische Dimension der Kirche in Europa,®' sofern sie sich auch weiterhin als
»Erdensekretariat“ Gottes fiir den Menschen versteht und bewahrt. Von daher
zwingt uns die heutige Situation, die elementarste Lektion unseres Glaubens neu
zu buchstabieren, dass das Christentum in seinem Kern Glaube an Gott und
das Leben einer personlichen Gottesbeziehung ist und dass alles Andere daraus
folgt. Dies gilt zumal in der heutigen Gesellschaft, in der die Gottesfrage ganz
energisch an unsere Kirchentiire klopft.*?

Wenn wir dieser Herausforderung gerecht werden wollen, muss sich das
kirchliche Leben mit einer neuen Leidenschaft der Gottesfrage stellen und ihr
die erste Prioritdt in den alltdglichen Traktanden einrdumen. Der Primat der
Gottesfrage aber kommt dem Menschen, seinem Leben und seiner Wiirde zu-
gute. Dieser Zusammenhang zeigt sich bereits in der Feststellung, dass der radi-
kalen Gotteskrise, von der unsere Gesellschaft befallen ist, mit einer inhdarenten
Logik eine ebenso gefdhrliche Menschenkrise auf dem Fuf3 folgt. Wenn namlich
gemifd der Uberzeugung des christlichen Glaubens der Mensch das Ebenbild
Gottes ist, das Gott hiitet wie seinen eigenen Augapfel, dann nagt das Verdunsten
des Gottesbewusstseins in der heutigen gesellschaftlichen Offentlichkeit in einer
gefdhrlichen Weise auch an der Wiirde des menschlichen Lebens: Dort, wo Gott
aus dem gesellschaftlichen Leben verabschiedet wird, besteht hochste Gefahr,
dass auch die Wiirde des Menschen mit Fiissen getreten wird. Dem von Friedrich

31 Vgl. K. Koch, Kirche ohne Zukunft? Freiburg 1993.

32 Vgl. F. Konig, Die Gottesfrage klopft wieder an unsere Tur. Vorwort zu C.M. Martini/U. Eco, Woran
glaubt, wer nicht glaubt? Wien 1998, 11 u. K. Koch, Die Gottesfrage klopft an die 6kumenische Tire, in:
Catholica. Vierteljahresschrift fir 6kumenische Theologie 54 (2000), 1-13.



32 Kurt Koch

Nietzsche europiisch proklamierten ,,Tod Gottes wird der ,, Tod des Menschen®
auf der Spur folgen. Die Geschichte im vergangenen Jahrhundert hat jedenfalls
den christlichen Basalsatz mehr als bestatigt, dass Humanitét, die nicht in der
Divinitit begriindet ist, nur allzu schnell in Bestialitdt umschlégt.

Die Symptome dieser Gefahr sind in der heutigen Gesellschaft mit Hianden zu
greifen. Nimmt man beispielsweise die anthropologische Revolution wahr, die in
den rasanten Entwicklungen der biomedizinischen Wissenschaften an den Tag
tritt, kommt man schnell zur Feststellung, dass in der heutigen Gesellschaft ein ge-
waltiges Zerbrechen der Ehrfurcht vor dem menschlichen Leben, vor allem an sei-
nem Beginn und an seinem Ende, stattfindet.*® Dieses Zerbrechen der Ehrfurcht
vor dem menschlichen Leben ist ein untriigliches Zeichen dafiir, dass das Leben
heute weithin nicht mehr als Geschenk des lebendigen Schopfergottes betrachtet,
sondern immer mehr in die Verfiigungsmacht des Menschen selbst gelegt wird;
und dieses Zerbrechen zieht immer breitere Kreise: Von der in verschiedenen eu-
ropdischen Lindern rechtlich ermdglichten Instrumentalisierung des menschli-
chen Lebens durch die Freigabe von menschlichen Embryonen zu Zwecken der
Forschung wird es nur ein kleiner Schritt bis zur Praimplantationsdiagnostik sein,
die die Selektion menschlichen Lebens bezweckt, die die Gefahr erhéht, ,,nicht
nur nach den Schwichen zu fahnden, sondern nach den Schwachen®,** und die
durch die Vernichtung von erbbelasteten Embryonen behindertes Leben tiber-
haupt aus der heutigen Gesellschaft ,,entsorgen” will. Als nachster Schritt wird das
Klonen menschlichen Lebens anvisiert werden, bei dem Embryonen allein mit
dem Zweck hergestellt werden, der Produktion von embryonalen Stammzellen
geopfert zu werden. Doch wenn der Mensch meint, selbst Menschen machen zu
konnen, werden die Menschen zum Vorratslager fiir unser Machen degradiert,
mit dem wir den Tod tiberwinden wollen, dabei aber die Wiirde des Menschen
immer mehr erniedrigen. Und wenn der Mensch zum Produkt seiner selbst wird,
verandert sich das Verhaltnis des Menschen zu sich selbst von Grund auf, wie
Papst Benedikt XVI. mit Recht betont: ,,Er ist nicht mehr ein Geschenk der Natur
oder des Schopfergottes; er ist sein eigenes Produkt.“*

Angesichts dieser vielfiltigen Bedrohungen des menschlichen Lebens in der
heutigen gesellschaftlichen Offentlichkeit erwéchst der Kirche die ernste Pflicht,
das Lebensrecht eines jeden Menschen zu verteidigen und sich dafiir stark zu
machen, dass der Respektierung der Wiirde des menschlichen Lebens vor al-

33 Vgl. K. Koch, Grenzen in der (Bio-)Medizin: Verfugbarkeit iber das Leben?, in: Rivista Teologica di
Lugano 9 (2004), 203-226.

34 Vgl. F. Kamphaus, Von Designer-Babies und Gotteskindern, in: B. Nacke/St. Ernst (Hrsg.), Das Unge-
teiltsein des Menschen. Mainz 2002, 222-230, hier 224 u. 226.

35 Benedikt XVI., Werte in Zeiten des Umbruchs. Freiburg 2005, 33.



Der dritte Weg zu glauben 33

len pragmatischen Niitzlichkeitserwdgungen und wirtschaftlichen Vorteilen der
absolute Vorrang gegeben wird. Dieser Primat der Wiirde des Lebens bildet die
Kernmitte jener ,Zivilisation der Liebe®, zu deren Aufbau uns Papst Johannes
Paul II. immer wieder ermutigt hat, und zwar dadurch, dass er uns aufgefor-
dert hat, die ,,Laboratorien des Todes“ zu verlassen und ,,Fabriken des Lebens®
zu erdffnen. Denn die Kirche ist berufen, sich als evangelische Lebensbewegung
zu erweisen: gegen Ungerechtigkeit fiir mehr solidarische Nachhaltigkeit, ge-
gen die Bedrohung der Schopfung fiir ihre Bewahrung, gegen den Krieg fiir
den Frieden, gegen die Eskalation von Hass und Gewalt fiir Verséhnung, gegen
Ausldnderfeindlichkeit fiir echte Hilfe fiir in Not geratene Menschen, gegen die
Totung menschlichen Lebens im Kleinen wie im Grofen fiir das Evangelium des
Lebens. In diesem Einsatz fiir eine neue Kultur des Lebens miissen wir Christen
heute besonders den Einspruch wagen, dass nicht gentechnisch manipulierten
und prénatal diagnostizierten und selektierten Designer-Babies, sondern noch
immer den Kindern Gottes die Zukunft gehéren muss.

Christliche Offentlichkeit jenseits sikularistischer Anpassung
und fundamentalistischer Abschottung

Von daher leuchtet die Elementaraufgabe der Kirche erst recht ein, den lebendi-
gen Gott zu verkiinden und sich fiir das ,,Gottesrecht auf das Menschenleben, von
der Empfangnis bis zum Tode**® gelegen oder ungelegen stark zu machen. Denn
die gesellschaftlichen Herausforderungen, vor denen wir heute stehen, beriih-
ren zutiefst Fragen des christlichen Glaubens. Diese Fragen warten auf hilfrei-
che Antwort, und zwar aus der Kernmitte des christlichen Gottesglaubens selbst
heraus. Die Kirchen sind jedenfalls dann in der gesellschaftlichen Offentlichkeit
von Bedeutung und auch wirksam, wenn sie dezidiert bei ihrer ,,Sache blei-
ben, namlich bei der Frage nach Gott als dem Geheimnis des menschlichen
Lebens. In dieser Aufgabe sind und bleiben sie unersetzbar. Denn nur wenn
die Kirchen die Kostbarkeit jener Wahrheit im Blick haben, die ihnen anver-
traut ist, konnen sie sich gelassen und entschieden zugleich den gesellschaft-
lichen Herausforderungen von heute stellen. Diese offentliche Verantwortung
zu Gunsten des Lebens konnen die Kirchen freilich nur wahrnehmen, wenn
sie sich der heutigen Gesellschaft weder einfach anpassen noch sich gegen sie
abschotten. Darin besteht freilich die zweifache Versuchung des Christentums
heute, die seinen Offentlichkeitsauftrag weitgehend lahmt.

36 Vgl. J. Ratzinger, Gott und die Welt. Ein Gesprcich mit Peter Seewald. Stuttgart 2000, 149.



34 Kurt Koch

Auf der einen Seite stehen die Grof3kirchen in der Gefahr, dass sie mit ih-
rer starken Konzentration auf Ethik und Diakonie auf die gesellschaftliche
Sékularisierung mit einem Prozess der Selbstsikularisierung reagieren, ge-
nauerhin mit einer durchgehenden ,,Ethisierung der Religion™: ,,Sie haben den
Sakularisierungsprozess in einem Prozess der Selbstsidkularisierung aufgenom-
men. Die moralischen Forderungen der Religion wurden zum dominierenden
Thema; die transmoralischen Gehalte der Religion, die Begegnung mit dem
Heiligen, die Erfahrung der Transzendenz traten in den Hintergrund.“*” Die
Erfahrung zeigt freilich, dass diese Tendenzen zur Selbstsdkularisierung des
Christentums auf der anderen Seite der beste Ndhrboden fiir einen neu erstar-
kenden Fundamentalismus sind, der sich als Gegenwehr zum Sakularismus ver-
steht.’® Denn beide kapitulieren vor der elementaren Spannung zwischen der
ursprungstreuen Bewahrung und der zeitgemiafSen Bewahrung des christlichen
Glaubens in der heutigen Offentlichkeit von Kirche und Gesellschaft.

In der Tat ist in der heutigen Situation des Christentums die alternative
Versuchung wieder grof$ geworden, entweder die ursprungstreue Identitét des
christlichen Glaubens zu bewahren, sie aber fundamentalistisch von der Welt
abzusondern, oder den dialogischen und zeitgemafien Kontakt der Kirche mit
der Welt zu pflegen, dafiir aber den Glauben der Welt sékularistisch anzupassen
und seine Identitédt in bedrohlicher Weise zu gefihrden oder gar preiszugeben:*®
Wer auf der einen Seite den christlichen Glauben allein ursprungstreu bewah-
ren will und ihn nicht in die jeweilige Zeit hinein zu iibersetzen wagt, steht
in der Versuchung, aus der Kirche ein historisches ,, Antiquitdtengeschaft® zu
machen, in dem alles nicht nur beim Alten bleibt, sondern auch bleiben muss.
Diese eher konservative Versuchung neigt dazu, die Identitat des christlichen
Glaubens allein auf dem Weg der Absonderung des Glaubens von der heu-
tigen Welt zu retten und damit eine ,, Festungskirche® zu fordern, die sich in
einer sakularisierten Welt bedroht weif$ und darum bestrebt ist, sich zu ei-
ner klaren Bastion auszubauen. Wer sich hingegen auf der anderen Seite al-
lein um eine zeitgemdfle Ubersetzung des Glaubens kiimmert, ohne sich da-
bei von den normativen und ursprungstreuen Vorgaben des Evangeliums und
der groflen Tradition der Kirche leiten zu lassen, steht in der Versuchung, die
Kirche zu einem spirituellen ,,Modegeschift” verkommen zu lassen, in dem
nur das Neueste gut genug sein kann. Diese eher ,,progressive“ Versuchung
ist bestrebt, den christlichen Glauben den gesellschaftlichen Plausibilititen

37 W. Huber, Kirche in der Zeitenwende (Anm. 20), 31.

38 Vgl. K. Koch, Fundamentalismus: eine , katholische” Hdresie?, in: Ders., Verbindliches Christsein — ver-
bindender Glaube. Fribourg 1995, 65-114.

39 Vgl. Ders., Christliche Identitct im Widerstreit heutiger Theologie. Ostfildern 1990.



Der dritte Weg zu glauben 35

der heutigen Welt anzupassen und damit eine ,,Anbiederungskirche® zu eta-
blieren, die auf eine moglichst grenzenlose Offenheit setzt und eine Kirche
des mithelosen Zutritts, der weitgehenden Unverbindlichkeit und der morali-
schen Billigstangebote will.

Die Christenheit insgesamt und die katholische Kirche im besonderen sind
heute jedenfalls zwischen Fundamentalismus und Sékularismus hin- und her-
gerissen und leben in der gefihrlichen Versuchung, die belebende Polarisation
von Identitdt stiftender Ursprungstreue und auf Modernisierung abzielender
Zeitgemiflheit in eine unheilvolle Polarisierung zu verwandeln, die freilich die
alte Weisheit besttigt, que les extrémes se touchent - et se battent. Im Licht dieser
alten Weisheit aber kann deutlich werden, dass die Traditionalisten mit einem
nostalgisch-umflorten Blick in eine gute alte Zeit zuriickschauen, die es freilich
nie gegeben hat, und dass die Progressisten sich ein utopisches Morgen ertrau-
men, das es freilich nie geben wird. Beide jedoch treffen sich darin, dass sie das
Heute der Kirche und ihre Prisenz in der Offentlichkeit versaumen.

Um diesen heute schwelenden ,unfruchtbaren Grabenkidmpfen zwischen
substanzlosen Progressisten und blasierten Traditionalisten wie zwischen ,,ge-
schichtslos gewordenen Anpassern und ungliickseligen Bewahrern“® entgehen
zu konnen, brauchen wir - jenseits der fundamentalistischen Selbstisolierung
der Kirche von der heutigen Zeit und jenseits der siakularistischen Anpassung
der Kirche an die Plausibilititen der heutigen Zeit - einen ,dritten Weg zu
glauben“* In seinem Licht wird wohl manches relativiert, was so genannte
Traditionalisten verteidigen, und manches wird wohl fragwiirdiger, was ande-
re leichthin als modernes Christentum ausgeben. So urteilt mit Recht Reinhold
Stecher, der Altbischof von Innsbruck, und fahrt fort: ,,Die Kirche ist weder ei-
ne geistige Modeboutique noch ein Antiquitdtenladen, sondern Volk Gottes auf
dem Weg zum Herrn.®

6 Christliche Verantwortung im heutigen Europa

Jenseits von Sidkularismus und Fundamentalismus muss das Christentum in der
Offentlichkeit der heutigen europiischen Gesellschaften seinen Weg finden, um
auch im heutigen Europa seinen Beitrag leisten zu konnen. Deshalb kann es
unmoglich in den kulturpessimistischen Chor derjenigen einstimmen, die die

40 Vgl. K. Lehmann, Der doppelte Aufbruch — und was nun? Standortbestimmung 30 Jahre nach dem
Vaticanum Il und 20 Jahre nach der Gemeinsamen Synode, in: A. Kauflein/T. Licht (Hrsg.), Wo steht die
Kirche? Karlsruhe 1998, 15-28, hier 18.

41 Vgl. A. Muller, Der dritte Weg zu glauben. Christsein zwischen Rlickzug und Auszug. Mainz 1990.



36 Kurt Koch

kirchliche Situation in Europa fiir so schlecht halten, dass sie bereit sind, Europa
auf der universalkirchlichen Weltkarte abzuschreiben.

Zwar ist Europa nicht nur gesellschaftlich, sondern auch kirchlich so mii-
de geworden, dass der lateinamerikanische Theologe Clodovis Boff von ei-
nem ,kirchlichen Winter spricht, ,der mit einem ,kulturellen’ Winter Hand
in Hand geht“ und diese manifeste ,,Krise der geschichtlichen Erwartung® mit
der Diagnose prizisiert: ,,Es fehlt an der Hoftnung. In der européischen Kirche
gibt es vielleicht Glaube und Liebe, aber keine Hoffnung.“** Europa unter-
nimmt zudem seit lingerer Zeit ein ebenso einmaliges wie schwieriges histori-
sches Experiment, von dem niemand sagen kann, wie es ausgehen wird. Europas
Versuch, Gesellschaften oder gar eine Gemeinschaft von Staaten zu bauen, die
von einem religiosen Fundament prinzipiell absehen, stellt so sehr ein kul-
turgeschichtliches Novum dar, dass sich einem das Urteil aufdrangen kénn-
te, Europa sei der einzig wirklich sdkularisierte Kontinent, und dass man mit
Papst Benedikt XVI. sogar mutmaflen muss, dass ,die absolute Profanitit, die
sich im Abendland herausgebildet hat®, den Kulturen der Welt ,,zutiefst fremd*
ist, weil sie tiberzeugt sind, ,,dass eine Welt ohne Gott keine Zukunft hat“** Die
Diskussionen tiber die so genannte Charta der Europdischen Union haben es je-
denfalls an den Tag gebracht, dass die 6ffentliche Erwahnung Gottes in Europa
nicht einmal mehr mehrheitsfahig ist. Muss man daraus den Schluss ziehen,
dass das neue Europa auf einer atheistischen Basis errichtet werden soll, wo-
bei sich dieser neuartige Atheismus dadurch auszeichnet, dass er weder anklagt
noch polemisiert, dass er die Rede von Gott vielmehr aus der Offentlichkeit in
die Privatsphére oder gar Tabuzone verbannt und von Gott in gesellschaftlichen
Belangen einfach absieht?

Wohin wird ein solches Europa fiithren? Tritt nicht immer deutlicher zu Tage,
dass ein Europa, das sich blof3 auf einer gemeinsamen Wirtschaft und auf ver-
einheitlichten Finanzen aufbauen will, auf einem sehr wackligen Fundament ste-
hen wird? Denn Europa mit dem Euro als der neuen gemeinsamen Wéhrung al-
lein wird nicht lebensfihig sein. Europa braucht vielmehr auch eine geistige und
geistliche Leitwahrung und kann sie in der biblischen Gottestradition als jener
Waurzel suchen und finden, von der die européische Kultur maf3geblich gepragt
ist. Eben deshalb kénnen Christen Europa nicht fiir Gott-vergessen und schon
gar nicht fiir Gott-verlassen halten. Das Gegenteil zu behaupten, wére vielmehr
selbst ein gottloses Urteil, das man ohnehin nur in Europa gelernt haben kénnte.
Christen und Christinnen leben vielmehr in der lebendigen Uberzeugung, dass

42 C. Boff, Winter und Aufbruch in der Kirche Europas, in: N. Greinacher/Ders., Umkehr und Neubeginn.
Fribourg 1986, 47-67, hier 52.
43 Vgl. Benedikt XVI., Werte in Zeiten des Umbruchs (Anm. 35), 88.



Der dritte Weg zu glauben 37

Gott auch heute mit Europa und mit dem Christentum in Europa etwas vor-
hat. Mit dieser Uberzeugung steht und féllt die 6ffentliche Verantwortung des
Christentums in Europa, die es heute freilich glaubwiirdig und iiberzeugend zu
verlebendigen gilt und auf die Europa auf seinem risikoreich gewordenen Weg
in die Zukunft angewiesen ist und bleibt. Denn Europa wird nur dann nicht
wiederum zu einem gefahrlichen Spielball der politischen und wirtschaftlichen
Méchte werden, wenn es um seine geistigen Fundamente weif3.**

Kein Geringerer als Michail Gorbatschow hat betont, dass eine ,Politik
in Europa ohne Verhéltnis zur Kultur und Ethik® keinen Erfolg haben kann,
weil sie sonst Gefahr lauft, ,,zu entarten und sich gegen die Volker zu wenden®
Dabei hat Gorbatschow unmissverstindlich hervorgehoben, dass man nicht
von Europa reden und dabei iiber das Christentum hinwegsehen konne, und
dass er selbst die fundamentale Erkenntnis dieser spirituellen und christlichen
Dimension der Politik in Europa dem persénlichen Lebenszeugnis von Papst
Johannes Paul II. verdanke.*’ In diesem Sinne ist das Christentum heute her-
ausgefordert, in frischer Weise nach seiner missionarischen Verantwortung in
den sékularisierten Gesellschaften Europas und zunachst wohl nach seiner ei-
genen Glaubenskraft und Glaubensfreude zu fragen. Wenn das Christentum
heute in demiitigem Selbstbewusstsein den Mut aufbringt, sich seiner eigenen
Glaubenskrise zu stellen und sich zu erneuern, wird es auch in der gesellschaft-
lichen Offentlichkeit Europas Zukunft haben.

44 Vqgl. J. Ratzinger, Wendezeit fiir Europa? Einsiedeln 1991 u. K. Koch, Christsein in einem neuen Eu-
ropa. Fribourg 1992.

45 Interview mit M.S. Gorbatschow, ,Eine Europapolitik ohne Verhdltnis zur Kultur und Ethik kann kei-
nen Erfolg haben”, in: Osservatore Romano (dt. Ausgabe vom 28. Juli 2000), 6.





