Hat Ignatius seine Exerzitien
abgeschrieben?

Johannes M. Steinke / Ludwigshafen

In der Pariser Jesuitenkirche prangt in einer Seitenkapelle ein grofies Wandge-
mailde aus dem 19. Jhd.: Oben die Mutter Gottes mit dem Jesuskind, unten der
ehrfiirchtig aufblickende Ignatius mit der Schreibfeder in der Hand. Die Bild-
unterschrift lautet: ,La sainte Vierge dictant a St. Ignace le livre des Exercices®
- ,Die HL Jungfrau diktiert dem HI. Ignatius die Exerzitien“. So faszinierend
eine solche Vorstellung fiir die Menschen in den vergangenen Jahrhunderten
gewesen sein mag, heute weckt sie eher ein ironisches Stirnrunzeln. Sollte Igna-
tius die Exerzitien wirklich im Diktat empfangen haben? Im Jahre 2006 wurde
ein spanischer Text wiederveréffentlicht, der seit seiner letzten Ausgabe 1750 in
Vergessenheit geraten war. Es handelt sich um den Compendio breve de ejercici-
os espirituales,' eine kurze Handreichung aus der ersten Hilfte des 16. Jhd., die
von einem unbekannten Verfasser fiir die Monche und Pilger des Montserrat
zusammengestellt wurde. Eine aufmerksame Lektiire dieser Schrift weckt weni-
ger die eingangs gestellte Frage, ob das Exerzitienbuch (EB)* aus himmlischen
Hohen diktiert wurde, als vielmehr die, ob Ignatius die Geistlichen Ubungen
schlicht bei jemand anderem abgeschrieben — und vielleicht nur besser »ver-
marktet« hat.

1 Kenntnis der spirituellen Tradition des Montserrat

Es ist allgemein bekannt, dass sich Ignatius nach seiner Bekehrung auf dem
Krankenlager an die Kiiste Kataloniens zum Montserrat begab und sich fiir
einige Zeit nicht sehr weit von dort in Manresa niederliefl. Dort erlebte er

1 Compendio breve de ejercicios espirituales. Hrsg. von J. Melloni. Madrid 2006; zit. als Comp. (Zitate
jeweils Ubers.d Verf.). Die Erstausgabe, die Mellonis Text zugrunde liegt, erschien 1555 in Barcelona. Eine
handschriftliche Verbreitung schon in den 1520er Jahren ist anzunehmen; vgl. die Einleitung zum Comp.,
xxv—xxx. Auch wenn der Text erst in den 1550er Jahren, also nahezu gleichzeitig mit der Drucklegung des
EB (1548) entstanden sein sollte, bleibt er fir einen Vergleich mit dem EB interessant, denn er zeigt, was
damals an strukturierten Ubungen praktiziert wurde.

2 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Ubers. von P. Knauer. W(irzburg 42006.

Gul 82/1 (2009) 38-52



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben? 39

seine ,,Urkirche®, wie er selbst sagte.> Das Kloster vom Montserrat war da-
mals ein bedeutendes geistliches Zentrum. Fray Garcia Jiménez de Cisneros
(1455-1510), der siebzehn Jahre lang dem Kloster vorstand, verfasste mehrere
bedeutende Werke, vor allem den Exercitatorio de la vida espiritual und den
Directorio de las Horas Canénicas.* Er reformierte wahrend seiner Amtszeit
das Kloster und fiihrte es zu einer geistlichen Bliite. Besonderer Wert wurde
dabei auf die Aufnahme und die geistliche Begleitung der Pilger gelegt.” Fiir
den Einfluss dieser spirituellen Tradition auf Ignatius gibt es mehrere Belege.
Ein beredtes Zeugnis liefert Pedro de Ribadeneira in einem Brief an Francisco
Girén (1607):
,»Es ist eine alte und sehr bekannte Sache unter den Patres Unserer Lieben
Frau vom Montserrat ..., dass unser seliger Vater Ignatius auf dem Montser-
rat vom Buch oder Exercitatorio des Paters Fray Garcia Jiménez de Cisneros
Kenntnis hatte und daraus in den Anfingen Nutzen fiir sein Gebet und sei-
ne Betrachtung gezogen hat, dass ihn Pater Fray Jean Chanon instruiert und
ihn einige Dinge daraus gelehrt hat und Ignatius, als er sein Buch, das er da-
nach verfasste, Ejercicios Espirituales nannte, den Namen von dem Buch oder
Exercitatorio des Pater Fray Garcia nahm.“°
Zur Zeit der Selig- und der Heiligsprechung des Ignatius dufSern sich auch die
Monche vom Montserrat in diesem Sinne.” Im Bericht des Pilgers (BP) finden
sich noch édltere Hinweise. Darin erzéhlt Gongalves da Cdmara von Ignatius’
Aufenthalt auf dem Montserrat und berichtet, wie dieser dort in drei Tagen eine
schriftliche Generalbeichte ablegte (BP 17). Dies entspricht genau der ersten
Ubung in de Cisneros’ Exercitatorio. Dass sie drei Tage gedauert hat, verweist
nicht nur darauf, dass Ignatius ein grofler Stinder gewesen sein mag (vgl. BP 9),
sondern auch, dass sie so etwas wie angeleitete Einkehrtage unter der Leitung des
Beichtvaters gewesen sein konnte. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass ihm ange-
sichts der ortlichen Tradition des Exercitatorio Ubungen zur Beichtvorbereitung
an die Hand gegeben worden sind. Des Weiteren heifit es von dem Beichtvater,
dass er ,,der erste Mensch (war), dem er (Ignatius) seinen Entschluf} aufdeckte;
denn bis dahin hatte er ihn keinem Beichtvater aufgedeckt.” (17). Dies zeugt von
groflem Vertrauen. Zudem entschlief3t sich Ignatius, ,einige Tage“ in Manresa
zu bleiben ,,und auch einige Dinge in seinem Buch anzumerken, das er sehr be-
hiitet bei sich trug und mit dem er sehr getrostet ging. (18). Ignatius macht sich

3 Vgl. MHSI 66, FN I, 140.

4 G.J. de Cisneros, Obras completas. Hrsg. von C. Baraut. Montserrat 1965.

5 Zur Zeit des Ignatius war der Franzose Jean Chanon (1480-1568) Beichtvater fir die Pilger; vgl. MHSI
56, Ml Scripta Il, 439-448.

6 MHSI 60, MRib II, 503 (Ubers.dVerf.).

7 Vgl. MHSI 56, Ml Scripta Il, 384-385. 445-447 u. 869.



40 Johannes M. Steinke

8

BA &

> e ! L A SN 38 Ex AA
Compendio breve de exercicios espirituales, Barcelona 1555. Provenienz: Bibliothek Juan Codina Formosa, ge-
widmet P. Henri Watrigant S] (1845-1926), Bibliothéque S.J. Les Fontaines, Chantilly.

also Notizen nach der Begegnung auf dem Montserrat und beschlief3t in Man-
resa zu bleiben, und das, obwohl er entschlossen war, nach Jerusalem zu pilgern
(12.16). Ein plausibler Grund kdnnte gewesen sein, dass er von der geistlichen



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben? 41

Tradition vor Ort weiter Nutzen ziehen wollte. Ignatius berichtet ferner, dass er
in der Anfangszeit in Manresa ,,seine sieben Stunden Gebet* (23) verrichtete. Sie-
ben entspricht dabei genau der in de Cisneros’ Directorio angegebenen Zahl der
Gebetshoren. Beide Werke von de Cisneros, der Exercitatorio und der Directorio,
scheinen demnach auf Ignatius eingewirkt zu haben.®

An dieser Stelle kommt der wiederveroffentlichte anonyme Text des Com-
pendio breve de ejercicios espirituales ins Spiel. Er ist eine Kompilation zentraler
Texte des umfangreichen Exercitatorio und figt ein Kapitel aus dem Directorio
ein. Der Comp. war als praktische Handreichung fiir die Monche und Pilger
verfasst, was nahe legt, dass Ignatius vor allem mit diesem Text auf dem Mont-
serrat und in Manresa bekannt wurde.” Aufgrund textkritischer Untersuchun-
gen ist nicht anzunehmen, dass de Cisneros den Text unmittelbar selbst ver-
fasst hat; wahrscheinlich stammt er von einem nicht weiter bekannten Monch
aus dem Kloster Montserrat.'® Ein Vergleich des EB mit dem Comp. und dem
Exercitatorio zeigt deutlichere Parallelen zum Comp. als zum Exercitatorio. Dies
liegt zum einen an der hoheren Prignanz des Comp. sowie an verwandteren
Textpassagen.

2 Parallelen zwischen dem Compendio und dem Exerzitienbuch

Zahlreiche Strukturelemente und Themen des Comp. finden sich in dhnlicher
Weise in den Geistlichen Ubungen des Ignatius.’* Zunéchst ist der prinzipielle
Ubungscharakter zu nennen. Bei beiden handelt es sich um ,ejercicios espi-
rituales“ und beide Werke heiflen auch so. Des Weiteren ist der Ubungsstoff
beider Werke nach ,Wochen® gegliedert, im Comp. umfasst er sechs, im EB vier
Wochen. Wenn im Comp. von ,Wochen“ die Rede ist, so sind wirkliche sieben-
tagige durchgestaltete Wochen gemeint. Nach einleitenden Vorbemerkungen
in Kapitel 1 und 2 (vgl. die Anmerkungen EB 1-20) beginnt der Ubungsweg im
Comp. mit einer Woche der via purgativa (vgl. die Erste Woche der Exerzitien),
gefolgt von je einer Woche der via illuminativa und der via unitiva in Kapitel
3 bis 5. Die Elemente und die Dynamik der Ubungen der via illuminativa und

8 Vergleicht man den Text des Exercitatorio mit dem EB, werden Parallelen deutlich, auf die in der Lite-
ratur schon vielfach hingewiesen wurde: Vgl. z.B. MHSI 57, MI Ex', 94-123; MHSI 100, MI Ex?, 47-52;
T. O'Reilly, The Exercises of Saint Ignatius of Loyola and the Exercitatorio de la vida spiritual, in: Studia
monastica 16 (1974), 301-304 u. M. Ruiz Jurado, Influyd en San Ignacio el ,Ejercitatorio” de Cisneros?,
in: Manresa 198 (1979), 65-75.

9 Dies schlieSt eine direkte Kenntnis des Exercitatorio nicht aus.

10 Vgl. Comp., xxix (Einleitung).

11 Der implizite Verweis auf den Exercitatorio ist hier immer mitzubedenken.



42 Johannes M. Steinke

via unitiva erinnern dabei in Teilen an die Betrachtung, um Liebe zu erlangen
(EB 230-237). Die via unitiva schliefSt u.a. mit einem Hingabegebet, das an das

Suscipe aus den Exerzitien erinnert:

~Wenn du dich daraufhin freust, dass
dein Gott, den du liebst, so vollkommen
ist,somachtig,soliebevoll, so grofiziigig,
so wohlwollend, (... dann sprich:) Thr,
mein Gott, seid von nun an der, den ich
lieben und dem ich dienen will (quiero
amar y servir), denn ich brauche nichts
anderes mehr zu wollen, nichts anderes
mehr zu suchen, nichts anderes mehr
zu lieben, wenn ich Euch liebe, Euch
verehre und von Euch die Herrlichkeit
erhoffe.“ (Comp. 52).

»,Um innere Erkenntnis von soviel
empfangenem Guten bitten, damit
ich, indem ich es ginzlich anerken-
ne, in allem seine gottliche Majestit
lieben und ihr dienen kann (amar y
servir). Die empfangenen Wohltaten
von Schopfung, Erlésung und beson-
deren Gaben ins Gedéchtnis bringen,
indem ich mit vielem Verlangen wé-
ge, wieviel Gott unser Herr fiir mich
getan hat und wieviel er mir von dem
gegeben hat, was er hat, und wie wei-
terhin derselbe Herr sich mir nach
seiner gottlichen Anordnung zu geben
wiinscht, sosehr er kann. Und hierauf
mich auf mich selbst zuriickbesinnen,
indem ich mit viel Recht und Gerech-
tigkeit erwidge, was ich von meiner Sei-
te seiner gottlichen Majestét anbieten
und geben muf3, ndmlich alle meine
Dinge und mich selbst mit ihnen, wie
einer, der mit vielem Verlangen anbie-
tet: ,Nehmt, Herr, und empfangt mei-
ne ganze Freiheit, mein Gedéchtnis,
meinen Verstand und meinen ganzen
Willen, all mein Haben und mein Be-
sitzen. Ihr habt es mir gegeben; Euch,
Herr, gebe ich es zuriick. Alles ist Eu-
er, verfiigt nach Eurem ganzen Willen.
Gebt mir Eure Liebe und Gnade, denn

diese geniigt mir‘“ (EB 233-234).

Hierauf folgen in Kapitel 6 und 7 die Betrachtungen der Geheimnisse Jesu: das Le-
ben, das Leiden und die Auferstehung Jesu, aufgeteilt auf die Tage je einer Woche
(vgl. die Zweite, Dritte und Vierte Woche der Exerzitien). Das 8. Kapitel ist dem
Directorio entnommen und bietet Betrachtungspunkte fiir die sieben Tagzeiten
des Chorgebetes, wobei jede Einzelbetrachtung jeweils drei Punkte umfasst, wie
es auch fiir das EB typisch ist. So formuliert der Comp. z.B. zur Menschwerdung:



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben? 43

»Zur Vesper betrachte: Die Barmher-
zigkeit der Heiligsten Dreifaltigkeit in
ihrer Sorge um Abhilfe (von den Siin-
den).

Den sehr ehrfiirchtigen Grufl des En-
gels an unsere Herrin.

Die Antwort der Jungfrau in demiiti-
gem Gehorsam.“ (Comp. 92).

»Der erste Punkt ist: Der heilige En-
gel Gabriel griifite unsere Herrin und
bedeutete ihr die Empfingnis Christi,
unseres Herrn. (...) Der zweite: Der
Engel bestitigt, was er unserer Herrin
gesagt hat, indem er die Empfingnis
des heiligen Johannes des Téufers be-
deutet. (...) Der dritte: Unsere Herrin
antwortete dem Engel.“ (EB 262; vgl.
101-109).

Zum Einzug in Jerusalem lauten die Punkte:

»Zur Matutin betrachte: Die wunder-
bare Menschheit Christi auf einem Esel
bei dem Einzug nach Jerusalem.

Den Dienst, den ihm das Volk zu sei-
nem Empfang und bei der Prozession
erwies.

»Erstens: Der Herr schickt nach der
Eselin und dem Fiillen (...). Zwei-
tens: Er stieg auf die Eselin, die mit
den Kleidern der Apostel bedeckt
war. Drittens: Sie ziehen hinaus, ihn
zu empfangen; sie breiten ihre Kleider

Die Trauer des Herrn iiber den Unter-
gang der Stadt.“ (Comp. 95).

und die Zweige der Bdume auf dem
Weg aus und sagen: ,Rette uns, Sohn
Davids!““ (EB 287).

Das letzte Kapitel des Buches bietet Regeln und Hinweise ,fiir die, die nicht im
Gebet getibt sind“'? (vgl. die Regeln EB 313-370). Der Comp. endet mit einem
Anhang tiber die 12 Grade der Demut unseres Vaters Sankt Benedikt (vgl. die
drei Weisen der Demut EB 165-168). Im ganzen Werk erlautern zudem zahl-
reiche Anleitungen und Bemerkungen die Ubungen.

Besonders ausgeprigt sind die Parallelen beziiglich der ersten Ubung ,,Uber
die Stinden® aus der ersten Woche (via purgativa). Sie beginnt mit einer Anru-
fung der Hilfe Gottes (vgl. EB 46) und gibt die Anweisung: ,,Bringe in Erinne-
rung, wie viel du Gott durch jede einzelne Stinde beleidigt hast und wie viele du
begangen hast.“'* Dann folgt die Erwigung:

12 Vgl. Comp. 103-121.

13 Comp. 16; vgl. EB 48: ,,Um Beschamung und Verwirrung tber mich selbst bitten, indem ich sehe, wie
viele wegen einer einzigen Todstinde verdammt worden sind und wie oft ich es verdient habe, wegen meiner
so vielen Stinden flir immer verdammt zu werden.” u. 56: ,Die Aufeinanderfolge der (meiner) Stinden (sich
vor Augen stellen), namlich alle Stinden des Lebens ins Gedachtnis bringen, indem ich Jahr flr Jahr oder Zeit
fur Zeit schaue.”



44 Johannes M. Steinke

sUberlege jetzt und erwige gut, wie
viel jede einzelne Siinde Gott missfallt.
Achte mit Sorgfalt darauf und schau,
wie eine Siinde des Hochmuts Luzifer
aus dem Himmel gestiirzt hat, um dort-
hin nie wieder zuriickzukehren; den
Ungehorsam Adams, der ihn aus dem
Paradies (warf); und wie die Liistern-
heit Sodom und Gomorra verbrennen
und versinken lief3; und wie die ganze
Welt durch die Sintflut zerstort wurde.”
(Comp. 16).

»Das Gedéchtnis auf die erste Siinde
anwenden, welche die der Engel war;
.. wie sie ... sich ihre Freiheit nicht
zunutze machen wollten, um ihrem
Schopfer und Herrn Ehrfurcht und
Gehorsam zu erweisen. Sie gerieten
in Hochmut, wurden aus der Gnade
in Bosheit umgewandelt und aus dem
Himmel zur Hoélle gestoflen. (...) Der
zweite (sc. Punkt): Wiederum das glei-
che tun, ndmlich die drei Féhigkei-
ten auf die Siinde von Adam und Eva
anwenden, ... wie ... ihnen verboten
wurde, vom Baum der Erkenntnis zu
essen, und sie aber aflen und somit
stindigten und darauf ... aus dem Para-
dies gestoflen wurden (...). Der dritte:
Ebenso wiederum das gleiche tun tiber
die dritte, besondere Stinde eines jeden,
der wegen einer Todsiinde in die Holle
gegangen ist; und zahllos viele andere
wegen weniger Siinden, als ich getan
habe. Ich sage ,wiederum das gleiche
tun tber die dritte, besondere Siinde":
indem man die Schwere und Bosheit
der Siinde gegen den eigenen Schopfer
und Herrn ins Gedéchtnis bringt.“ (EB
50-52).

Dies entspricht im Kern den Themenelementen der ersten Ubung aus der Ers-
ten Woche der Exerzitien Uber die erste, zweite und dritte Siinde (EB 45-54): die
Stinde der Engel, Adams und der Menschen.

Die Dynamik der Ubungen des Comp. miindet wie in den Exerzitien in
einen Dialog mit Gott. In ihm klagt sich der Betende an, schaut auf seine Stin-
de und ruft Gott um sein Erbarmen an. Angesichts der drohenden Verdam-
mung fihrt der Beter ein Gesprach mit dem ,,Iesus Redemptor®.'* Ferner wird
Gott angerufen mit ,,Oh guter Herr, sanft und barmherzig! Habe Barmher-
zigkeit mit mir!;'> was an das Gesprich mit dem Gekreuzigten (EB 53) und

14 Vgl. Comp. 13.
15 AaO., 17.



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben? 45

das Gesprdch der Barmherzigkeit (61) erinnert. Auch findet sich ein dreifaches
Gesprich in der ersten Ubung der via purgativa, und zwar mit dem Sohn, mit
dem Vater und mit der heiligsten Jungfrau (vgl. 63).'° Diese Ubung endet mit
einem Ausruf des Erstaunens, das an den ,, Ausruf, staunend mit gesteigertem
Verlangen® (60) aus dem EB erinnert."” Die Struktur von ,Bringe in Erin-
nerung®, ,Uberlege und erwiige“ und nachfolgender emotionaler Bewegung
des Herzens im Wunsch nach Bekehrung, die einmiindet ins Gespréch, ist
zudem der Besinnung mit den drei Fihigkeiten bei Ignatius (EB 45-54) sehr
dhnlich.'®

Eine weitere Parallele bietet die Ubung Uber die Hélle. Dort werden wie bei
Ignatius - und im Gegensatz zum Exercitatorio'® - alle Sinne nacheinander auf-

gezdhlt, um sich die Schrecken der Holle zu vergegenwirtigen:

»Denke an einen sehr dunklen und
finstern See, einen tiefen Ort unter der
Erde. (...) Dort werden gequilt werden:
die wunsittlichen und fleischlichen
Augen durch den Anblick der
Diamonen und den derer, die sie dort
verabscheuen; die Ohren mit dem
Durcheinander der Schreie und des
Gejammers, die dort widerhallen; die
Nasenmitdemunertraglichen Gestank
dieses dreckigen und elendigen Ortes;
der Geschmack wird gequilt werden
durch brennenden Hunger und Durst;
der Tastsinn und alle Glieder des
Kérpers mit unertréiglicher Kélte und
Hitze; damit jeder Sinn seine eigene
Qual erleide und seine verdiente Strafe
bezahle.“ (Comp. 20f.).

»Mit der Sicht der Vorstellungskraft
die Linge, Breite und Tiefe der Hoélle
...sehen. (...) Der erste Punkt soll sein:
Mit der Sicht der Vorstellungskraft die
groflen Gluten sehen und die Seelen
wie in feurigen Leibern. Der zweite:
Mit den Ohren Gejammer, Geheul,
Schreie, Lasterungen gegen Christus,
unseren Herrn, und gegen alle seine
Heiligen hoéren. Der dritte: Mit dem
Geruch Rauch, Schwefel, Unrat und
Faulendes riechen. Der vierte: Mit
dem Geschmack Bitteres schmecken,
wie Trdnen, Traurigkeit und den
Wurm des Gewissens. Der flinfte: Mit
dem Tastsinn bertihren, ndmlich auf
welche Weise die Gluten die Seelen
berithren und verbrennen.“ (EB 65—
70).

Bemerkenswert ist auch das Schlussgesprich dieser Ubung:

16 Ebd.
17 Vgl. aaO., 18.

18 Ignatius leitet die Abfolge von Gedachtnis, Verstand und Willen mit fast denselben strukturierenden
Ausdrucken wie der Comp. ein, vgl. z.B. aa0., 16: ,trae a la memoria”, ,considera”, ,piensa” u. ,pon-
dera”. Er benutzt die Ausdriicke ,traer la memoria sobre”, ,traer en memoria”, ,traer a la memoria” (EB
50.51.52), ,considerar” (47.59.75) u. ,ponderar” (57). Ignatius kennt auch ,pensar” (z.B. 73.78.89).

19 Dort werden nur zwei Sinne genannt: Sehen und Horen; vgl. G.J. de Cisneros, Obras (Anm. 4), 166.



46 Johannes M. Steinke

»Oh Herr, wie viele sind fiir eine ein-
zige Siinde in der Holle; dann ich, der
ich so viele begangen habe, was habe
ich verdient, Herr? Vollig zu recht habe
ich es verdient verdammt zu werden,
alle Qual und Strafe habe ich verdient;
dies, Herr, gilt von meiner Seite, euch
ist es (jedoch) eigen, Barmherzigkeit
zu haben und zu vergeben. Ich bitte
eure Majestit, eure Grofimiitigkeit und
Freigebigkeit in meiner Vergebung zu
zeigen.“ (Comp. 21f.)

,Um Beschimung und Verwirrung
iiber mich selbst bitten, indem ich sehe,
wie viele wegen einer einzigen Todsiin-
de verdammt worden sind und wie oft
ich es verdient habe, wegen meiner so
vielen Siinden fiir immer verdammt zu
werden.“ (EB 48).

»Ich sage ,wiederum das gleiche tun
iiber die dritte, besondere Siinde®: in-
dem man die Schwere und Bosheit der
Stinde gegen den eigenen Schopfer und
Herrn ins Gedéchtnis bringt, mit dem
Verstand nachdenken, wie einer mit
Recht fiir immer verurteilt worden ist,
weil er stindigte und gegen die unend-
liche Giite anging.“ (52).

»Indem man ein Gesprich zu Christus
unserem Herrn halt, die Seelen ins Ge-
déchtnis bringen, die in der Hoélle sind.
(...) Und hierauf ihm danken, weil er
mich in keine dieser Gruppen fallen
lie}, indem er mein Leben beendete.
Ebenso, wie er bis jetzt immer soviel
Freundlichkeit und Barmbherzigkeit
mit mir gehabt hat.“ (71).

Schliefilich finden sich im Comp. eine Form der Allgemeinen Gewissenserfor-
schung (vgl. EB 43)*° und der Aufruf zur Generalbeichte (vgl. 44)*'.

3 Unterschiede zwischen dem Compendio und dem Exerzitienbuch

Bei allen Parallelen zeigen sich jedoch auch wesentliche Unterschiede. Das EB ist
ein Handbuch fiir den Begleiter, wihrend der Comp. fiir den betenden Monch
verfasst wurde. Zudem kennt Ignatius nur vier statt sechs zeitliche und themati-
sche Wochen. Des Weiteren setzt er im Gegensatz zum Comp. ganz auf die Ak-

20 Vgl. Comp. 32-34; in 137 findet sich auch der Schlag gegen die Brust wie in £8 27: ,,Nimm dir vor zu
beichten und flr den Moment schlage dir gegen die Brust” — nicht jedoch in der Parallele des Exercitato-
rio; vgl. Cisneros, Obras (Anm. 4), 192-198, vor allem Zeilen 95-105.

21 Die Generalbeichte ist die erste allgemeine Anweisung des ersten Kapitels des Buches nach den allge-

meinen Einflihrungen des Prologo; vgl. Comp., 9.



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben? 47

tivitdt und Phantasie des Betrachtenden, weniger auf dessen Belehrung: ,Wenn
derjenige, der betrachtet, das wirkliche Fundament der Geschichte nimmt, es
selbstdndig durchgeht ..., so ist es von mehr Geschmack und geistlicher Frucht,
als wenn der, der die Ubungen gibt, den Sinn der Geschichte viel erlautert und
erweitert hitte® (EB 2).

Der Comp. steht ganz in der monastischen Tradition, die gepragt ist von der
fuga mundi, deren Rahmen die Wiiste oder das Kloster bildet.*” Ignatius hingegen
bereitet den Exerzitanten auf eine Sendung in die Welt vor, die den Charakter
einer personlichen Berufung trigt. Im Ruf des Konigs heiflt es entsprechend:
»Unseren Herrn, den ewigen Koénig, ... sehen und vor ihm die ganze gesamte
Welt und wie er diese und einen jeden im einzelnen ruft” (95; Herv.d.Verf.). Und
in der Zwei-Banner-Betrachtung weist Ignatius den Ubenden an: ,,Erwigen, wie
der Herr der ganzen Welt so viele Personen, Apostel, Jilnger usw. auswéhlt und
sie iiber die ganze Welt hin sendet und sie seine heilige Lehre iber alle Stinde und
Lebenslagen der Personen ausstreuen® (145; Herv.d.Verf.).

Vor dem Hintergrund des Rufes und der Sendung in die Welt ist daher die
Frage der Lebenswahl fiir den Exerzitienprozess zentral. Sie gibt den Exerzitien
die innere Dynamik, was bereits aus ihrem Titel deutlich wird: ,Geistliche Ubun-
gen, um sich selbst zu besiegen und sein Leben zu ordnen® (21; Herv.d.Vert.).
Hierbei verweist die Ordnung des Lebens nicht blof} auf eine Reinigung von
Stinden, sondern auf eine grundsitzliche Neuausrichtung der eigenen Exis-
tenz, die sich im vollen Sinne in einer Lebenswahl ausdriickt.”® Entsprechend
lautet am Beginn der Zweiten Woche die zentrale Bitte zur Vorbereitung, sich
vom himmlischen Ko6nig rufen zu lassen und in die Nachfolge Jesu einzutreten:
»Unseren Herrn um Gnade bitten, damit ich fiir seinen Ruf nicht taub sei, son-
dern rasch und eifrig dafiir, seinen heiligsten Willen zu erfiillen. (91).

Fir die in der Mitte des Exerzitienprozesses stattfindende Lebenswahl bie-
tet Ignatius ein vielfiltiges Instrumentarium: eine Hinfiihrung, um eine Wahl
zu treffen (169), Uberlegungen Uber welche Dinge man eine Wahl treffen soll
(170-174) und Erlauterungen zu den Drei Zeiten, um in einer jeden von ihnen
eine gesunde und gute Wahl zu treffen (175-188). Die Lebenswahl nimmt einen
herausragenden Platz in den Exerzitien ein. Die Erste Woche bereitet darauf vor.
Die Zweite leitet dazu an und in der Dritten und Vierten Woche hat sich diese
Wabhl zu bewéhren, um dann im Alltag Frucht zu bringen.

Im Comp. ist von einer Lebenswahl mit der Idee einer individuellen Berufung
und einer apostolischen Sendung in die Welt nichts zu finden. Dort geht es vor-

22 Vgl. aa0., 5.
23 Was bei bereits erfolgter Lebenswahl auch in der Weise einer Reform seines Lebensstandes erfolgen
kann; vgl. EB 189.



48 Johannes M. Steinke

nehmlich darum, ,vollkommen in seinem Leben zu sein“ und ,,die Mittel zu er-
greifen, um zum Ziel ihrer (der Ménche) Berufung zu gelangen.“** Der Fortschritt
auf dem Weg der Vollkommenheit und die Erfiillung der eigenen monastischen
Berufung ist das Ziel. Dass das fiir die Exerzitien so zentrale Element der Wahl
im Comp. nicht vorkommt, erkldrt auch, warum es keine Entsprechungen zu den
zentralen Strukturbetrachtungen des EB — wie dem Ruf des Konigs (91-98) und
der Betrachtung iiber die zwei Banner (136-147) — noch zu den Elementen zur
Wabhliiberlegung (149-157.165-189) gibt. Ausgefeilte Regeln zur Unterscheidung
der Geister (313-336), die in den Exerzitien nicht nur den geistlichen Prozess im
Allgemeinen leiten, sondern dort in besonderer Weise den Entscheidungsprozess
lenken, lassen sich folglich ebenso wenig ausmachen.

Nichtsdestoweniger finden sich im Comp. einige Anweisungen zum Verhal-
ten bei Trostlosigkeit: So gilt es, ,wenn du keine Andacht spiirst®, auszuharren
im Gebet, denn dann ,,darfst du auf verdoppelte Trostung (consolacion) hoffen®,
und ,es scheint, dass du Gott dienst, wenn er dir Geschmack verleiht, ... und (ge-
nauso) wenn du mit Geschmacklosigkeit im Gebet verharrst.“** Zudem werden
mogliche Griinde fiir selbst- oder fremdverursachte Trostlosigkeit genannt. Dies
beschrankt sich jedoch auf Entsprechungen zu EB 320-324. Das Exerzitienbuch
bietet jedoch weit umfassendere Beobachtungen (313-336). Deren Charakter wird
schon im Titel der Regelliste deutlich: ,Regeln, um irgendwie die verschiedenen
Regungen zu verspiiren und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden, die
Guten, um sie anzunehmen, und die Bsen, um sie abzuweisen® (313). So lehrt
Ignatius zwischen den Einfliissen des »guten« und des »bdsen Geistes« zu unter-
scheiden und charakterisiert ihre Vorgehensweisen eingehend: ,,Dem bésen Geist
ist es eigen, zu beifsen, traurig zu machen und Hindernisse aufzustellen, indem
er mit falschen Griinden beunruhigt, damit man nicht weitergehe. Und es ist
dem guten Geist eigen, Mut und Krifte, Trostungen, Trénen, Eingebungen und
Ruhe zu schenken, indem er erleichtert und alle Hindernisse entfernt, damit
man in guten Werken weiter vorangehe.“ (315).

Ignatius geht bei seinen Analysen ins Detail und vergleicht die verfithren-
den Strategien des bosen Geistes mit einer rachsiichtigen Frau (EB 325), einem
falschen Liebhaber (326), einem Anfithrer (327) und einem scheinbaren Engel
des Lichtes (332). All diese zu Regeln zusammengestellten Ausfithrungen finden
sich im Comp. nicht. Auch fiir die Besondere Gewissenserforschung (24—31) und
die Regeln fiir das wahre Gespiir mit der Kirche (352-370) lassen sich keine Ent-
sprechungen ausmachen.

24 Vgl. Comp. 5.
25 Vgl. aa0., 119.



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben? 49

4 Mebhr als ein Plagiat

Im Gesamtaufbau konnen folglich zwischen den Exerzitien und dem Comp.
strukturelle Parallelen festgestellt werden. Ferner lassen sich eine Reihe von
Themen und Begrifflichkeiten aus dem Comp. in dhnlicher Weise auch in den
Exerzitien finden. Wortliche Zitate liegen jedoch nicht vor. Die Ahnlichkeiten
sind in der ersten Woche am grofiten, nehmen im Folgenden aber - vor allem
durch die Wahldynamik der Exerzitien - deutlich ab. Der Comp. bietet einen
monastischen Weg der Umkehr und der Vervollkommnung. Die Exerzitien
beginnen auch mit der Umkehr, laufen jedoch auf eine Lebenswahl und eine
Sendung in die Welt hinaus. Dadurch bekommen die Exerzitien im Vergleich
zum Comp. eine andere Ausrichtung.

Dies ldsst den Schluss zu, dass
Ignatius auf dem Montserrat einer
bereits bestehenden Tradition
geistlicher Ubungen begegnet ist,
von der er sich hat inspirieren las-
sen. Gleichzeitig hat er sie jedoch
. grundlegend umgestaltet und ihr
ein neues Profil verliechen. Die
Lebenswahl und die Entdeckung
~ des individuellen Willens Gottes
~ fiir eine Sendung in die Welt ste-
- hen von nun an im Mittelpunkt
und stellen einen fundamentalen
- Unterschied zum Comp. wie auch
~ zu de Cisneros’ Exercitatorio und
~ Directorio dar. Die Exerzitien des
Ignatius von Loyola greifen Be-
kanntes auf, nutzen es aber fiir
Neues.

Hier stellt sich eine weitere
. Frage: Warum hat der eine Text
. iiber die Jahrhunderte eine welt-

umspannende Bedeutung gewon-
nen, wihrend der andere schliefllich in Vergessenheit geriet? Der Comp. ist ein
zutiefst monastischer Text. Er ist fir den in der Abgeschiedenheit des Klosters
lebenden Mo6nch und eventuell noch fiir den frommen biiflenden Pilger gedacht.
Allein deswegen war seine Zielgruppe schon stark eingeschrankt. Ferner ist er ein




50 Johannes M. Steinke

Kondensat der mittelalterlichen Weltsicht. Renaissance und anbrechende Neu-
zeit stellten jedoch neue und andere Fragen an die Existenz des Menschen und
damit auch an einen spirituellen Ubungsweg. In Renaissance und Neuzeit zerfiel
der allumfassende Ordo-Gedanke des Mittelalters, und die Bedeutung der Indivi-
dualitét des Subjekts riickte in den Vordergrund. Freiheit und Selbstbestimmung
galt es jetzt zu denken und eine Weise zu finden, sie im Leben zu gestalten. Ein
fertiger, eindeutiger Weg der Vollkommenheit konnte darauf keine passenden
Antworten (mehr) bieten.

Anders hingegen die Exerzitien des Ignatius von Loyola: Sie integrieren die
spirituelle Weisheit des Mittelalters und der Ménchsviter, greifen aber zugleich
die Frage nach dem Individuum und dessen Freiheit auf. Die Geistlichen Ubun-
gen bieten damit eine spirituelle Ubungsform, die zum einen das Paradigma der
Renaissance und Neuzeit aufgreift, es zum andern in die christliche Weltsicht
einzubinden vermag. Die gottliche Ordnung besteht weiterhin, sie zeigt sich
jedoch nicht mehr - wie im Verstindnis des Mittelalters — eindeutig und fiir alle
gleich, sondern ist situationsbezogen als Wille Gottes im Je-Jetzt und fiir jeden
Menschen im Einzelnen zu suchen. Ein zweites Element kommt fiir die Exerzi-
tien hinzu. Mit dem Comp. und dem Exercitatorio verband sich die Gebetskul-
tur eines Klosters, mit der Griindung des Jesuitenordens hingegen entstand ein
Organismus, der weltweit tatig war und sich aktiv an alle Gesellschaftsschichten
wandte. Die Exerzitien sind sehr flexibel und wurden in je angepasster Weise
Menschen aller Stinde gegeben, die sich dafiir interessierten und einigermaflen
geeignet waren. Drittens wurden die Exerzitien zur grundlegenden Spiritualitét
der neuen Bewegung. Sie waren Teil der gemeinsamen spirituellen Grunder-
fahrung aller Jesuiten und zugleich »Methodenkofter« und Anleitung zur geist-
lichen Begleitung. Die Exerzitien spiegelten somit letztlich den Geist der auf-
strebenden Institution selbst.

5 Andere Quellen

Wenden wir uns erneut der Frage nach den Urspriingen der Exerzitien zu. Hier-
bei darf natiirlich nicht vergessen werden, dass neben der geistlichen Tradition,
fir die de Cisneros steht, noch viele andere Einfliisse auf Ignatius gewirkt haben:
seine religiose Erziehung, seine Ausbildung bei Hofe, seine Studien in Spanien
und in Paris. Sehr pridgend war fiir ihn die Lektiire der ,Vita Christi“ des Ludolf
von Sachsen, des ,,Flos Sanctorum® des Jacobus de Voragine und der ,, Imitatio
Christi“ des Thomas von Kempen. Ignatius kannte diese Hauptwerke spatmittel-
alterlicher Frommigkeit und hat sich davon reichlich inspirieren lassen. Aber ist



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben? 51

es moglich, die Exerzitien, wenn schon nicht auf den Comp., so doch auf jene
Texte zu reduzieren? Bei aller Quellenforschung darf nicht vergessen werden,
was unser eingangs erwihntes Gemélde zum Ausdruck bringen will: Es ist die
Bedeutung der intensiven religiosen Erfahrungen, die Ignatius in Manresa und
wihrend seines ganzen Lebens gemacht hat. Im Vorwort zur ersten gedruckten
Fassung der Exerzitien (Versio Vulgata) heifit es nicht von ungefihr: ,Dieses
Dokument, auch Geistliche Ubungen (genannt), verfasste, gelehrt nicht so sehr
durch Biicher als vielmehr durch die Salbung des HI. Geistes und durch innere
Erfahrung und den Umgang mit den Seelen, unser Vater in Christus, Magister
Ignatius von Loyola.“*®

Die Bedeutung der goéttlichen Inspiration wurde von seinen Gefédhrten und
den Zeugen der ersten Zeit immer wieder betont. So schreibt Polanco, dass Ig-
natius ,von Gott selbst belehrt, die Exerzitien empfangen hat“?” Laynez berich-
tet, dass ,,Ignatius in einzigartiger Weise von der gottlichen Majestit gestirkt,
belehrt und erleuchtet wurde®?® Nadal betont, dass Ignatius durch , géttliche
Gnade und Eingebung“*® zum Autor der Exerzitien wurde und verbindet dies
mit seiner Erleuchtung am Cardoner (vgl. BP 30).*°

Tiefe religiose Erfahrung hat demnach fir die Entstehung der Exerzitien
eine entscheidende Rolle gespielt.’" Bestand frither die Tendenz, sie als ahisto-
rische ,,Totalinspiration“ a la himmlisches Diktat zu deuten, so ist der moderne
Geist eher zu einer innerweltlichen Reduktion geneigt. In einem christlichen
Geschichtsverstdndnis schlieflen sich jedoch innerweltliche Kontinuitit und
gottlicher Einbruch nicht aus. Der alte theologische Leitspruch gratia supponit
naturam et perficit eam kann in diesem Sinne auch fiir die Entstehung der Exer-
zitien geltend gemacht werden.

6 Neuund Alt

Was ldsst sich nun zur Entstehung des Exerzitienbuches sagen? Ignatius konnte
seine Exerzitien entwickeln, weil er selbst schon in gewisser Weise Exerzitien
gemacht hatte: Zum einen, weil er in Manresa eine Zeit intensiven Betens und

26 MHSI 57, Ex', 218 (Ubers.d Verf.).

27 Vgl. MHSI 1, Pol. Chron. 1, 25 (Ubers.d Verf.).

28 Vgl. MHSI 66, FN IV, I, 80 (Ubers.dVerf.).

29 Vgl. MHSI 27, MN 1V, 666 (Ubers.d Verf.).

30 Vgl. z.B. MHSI 90, MN V, 40.277 u. 611-613.

31 Wenn hier der Terminus der ,religiésen Erfahrung” benutzt wird, so lasst dies Spielraum fur eine
innerweltliche Deutung. Von tiefen inneren Erlebnissen lasst sich nicht zwangslaufig auf eine géttliche
Inspiration schlief3en.



52 Johannes M. Steinke

Ubens verbunden mit tiefen geistlichen Erfahrungen durchlebt hatte; zum an-
deren, weil ihn zahlreiche Quellen - und nicht zuletzt die konkreten Gebets-
und Ubungsformen des Montserrat — mit dem christlichen Glauben und dessen
spiritueller Tradition vertraut gemacht haben. Eigene Erfahrung, Angeeignetes
und Erfahrung durch Angeeignetes vermischen sich untrennbar, flieflen in eins
und formen das Exerzitienbuch, wie wir es heute kennen.

Kehren wir mit diesen Uberlegungen zu unserem Gemailde aus der Pariser
Jesuitenkirche zuriick. Die Entstehung dieser ,,alten Tradition®, die fir die Je-
suiten iiber Jahrhunderte mehr als nur eine fromme Betrachtungsweise war,
lasst sich zeitgeschichtlich einordnen als Gegenreaktion auf Vorwiirfe des
Benediktiner- und Theatinerordens. Sie fochten in der ersten Hélfte des 17. Jhd.
die Originalitat der Exerzitien an und bezichtigten Ignatius des Plagiats.’* Weil
die einen die Exerzitien als Kopie ihrer eigenen Tradition vereinnahmen und
abtun wollten, unterstrichen die anderen deren Neuheit und setzten radikal auf
eine gottliche Direkt-Offenbarung. So wurde in der Polemik der einen wie der
anderen die innere Einheit von Neu und Alt, von Kontinuitat und Diskontinui-
tat authentischer religiéser Erfahrung im Allgemeinen und der Exerzitien im
Besonderen jeweils einseitig aufgeldst. So schienen die Exerzitien entweder blof3
abgeschrieben oder nur unmittelbar gottlich diktiert sein zu kdnnen. Sie sind
jedoch weder das eine noch das andere. Sie sind alt und neu zugleich, wobei das
Neue sich des Alten bedient, um etwas Neues zu schaffen, und nur Dank des
Alten Neuartigkeit erlangen konnte.

32 Das Gemalde folgt einer hagiographischen Tradition, die sich in den Annalen des Kollegs von Barcelo-
na bis ins Jahr 1606 zurlickverfolgen lasst.





