
Hat Ignatius seine Exerzitien  
abgeschrieben?
Johannes M. Steinke / Ludwigshafen

In der Pariser Jesuitenkirche prangt in einer Seitenkapelle ein großes Wandge-
mälde aus dem 19. Jhd.: Oben die Mutter Gottes mit dem Jesuskind, unten der 
ehrfürchtig aufblickende Ignatius mit der Schreibfeder in der Hand. Die Bild-
unterschrift lautet: „La sainte Vierge dictant à St. Ignace le livre des Exercices“ 
– „Die Hl. Jungfrau diktiert dem Hl. Ignatius die Exerzitien“. So faszinierend 
eine solche Vorstellung für die Menschen in den vergangenen Jahrhunderten 
gewesen sein mag, heute weckt sie eher ein ironisches Stirnrunzeln. Sollte Igna-
tius die Exerzitien wirklich im Diktat empfangen haben? Im Jahre 2006 wurde 
ein spanischer Text wiederveröffentlicht, der seit seiner letzten Ausgabe 1750 in 
Vergessenheit geraten war. Es handelt sich um den Compendio breve de ejercici-
os espirituales,1 eine kurze Handreichung aus der ersten Hälfte des 16. Jhd., die 
von einem unbekannten Verfasser für die Mönche und Pilger des Montserrat 
zusammengestellt wurde. Eine aufmerksame Lektüre dieser Schrift weckt weni-
ger die eingangs gestellte Frage, ob das Exerzitienbuch (EB)2 aus himmlischen 
Höhen diktiert wurde, als vielmehr die, ob Ignatius die Geistlichen Übungen 
schlicht bei jemand anderem abgeschrieben – und vielleicht nur besser »ver-
marktet« hat.

1  Kenntnis der spirituellen Tradition des Montserrat

Es ist allgemein bekannt, dass sich Ignatius nach seiner Bekehrung auf dem 
Krankenlager an die Küste Kataloniens zum Montserrat begab und sich für 
einige Zeit nicht sehr weit von dort in Manresa niederließ. Dort erlebte er 

1  Compendio breve de ejercicios espirituales. Hrsg. von J. Melloni. Madrid 2006; zit. als Comp. (Zitate 
jeweils Übers.d.Verf.). Die Erstausgabe, die Mellonis Text zugrunde liegt, erschien 1555 in Barcelona. Eine 
handschriftliche Verbreitung schon in den 1520er Jahren ist anzunehmen; vgl. die Einleitung zum Comp., 
xxv–xxx. Auch wenn der Text erst in den 1550er Jahren, also nahezu gleichzeitig mit der Drucklegung des 
EB (1548) entstanden sein sollte, bleibt er für einen Vergleich mit dem EB interessant, denn er zeigt, was 
damals an strukturierten Übungen praktiziert wurde.
2  Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Übers. von P. Knauer. Würzburg 42006.

GuL 82/1 (2009) 38–52



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben?      39

seine „Urkirche“, wie er selbst sagte.3 Das Kloster vom Montserrat war da-
mals ein bedeutendes geistliches Zentrum. Fray García Jiménez de Cisneros 
(1455–1510), der siebzehn Jahre lang dem Kloster vorstand, verfasste mehrere 
bedeutende Werke, vor allem den Exercitatorio de la vida espiritual und den 
Directorio de las Horas Canónicas.4 Er reformierte während seiner Amtszeit 
das Kloster und führte es zu einer geistlichen Blüte. Besonderer Wert wurde 
dabei auf die Aufnahme und die geistliche Begleitung der Pilger gelegt.5 Für 
den Einfluss dieser spirituellen Tradition auf Ignatius gibt es mehrere Belege. 
Ein beredtes Zeugnis liefert Pedro de Ribadeneira in einem Brief an Francisco 
Girón (1607): 

„Es ist eine alte und sehr bekannte Sache unter den Patres Unserer Lieben 
Frau vom Montserrat ..., dass unser seliger Vater Ignatius auf dem Montser-
rat vom Buch oder Exercitatorio des Paters Fray García Jiménez de Cisneros 
Kenntnis hatte und daraus in den Anfängen Nutzen für sein Gebet und sei-
ne Betrachtung gezogen hat, dass ihn Pater Fray Jean Chanon instruiert und 
ihn einige Dinge daraus gelehrt hat und Ignatius, als er sein Buch, das er da-
nach verfasste, Ejercicios Espirituales nannte, den Namen von dem Buch oder 
Exercitatorio des Pater Fray García nahm.“6

Zur Zeit der Selig- und der Heiligsprechung des Ignatius äußern sich auch die 
Mönche vom Montserrat in diesem Sinne.7 Im Bericht des Pilgers (BP) finden 
sich noch ältere Hinweise. Darin erzählt Gonçalves da Câmara von Ignatius’ 
Aufenthalt auf dem Montserrat und berichtet, wie dieser dort in drei Tagen eine 
schriftliche Generalbeichte ablegte (BP 17). Dies entspricht genau der ersten 
Übung in de Cisneros’ Exercitatorio. Dass sie drei Tage gedauert hat, verweist 
nicht nur darauf, dass Ignatius ein großer Sünder gewesen sein mag (vgl. BP 9), 
sondern auch, dass sie so etwas wie angeleitete Einkehrtage unter der Leitung des 
Beichtvaters gewesen sein könnte. Es ist nicht unwahrscheinlich, dass ihm ange-
sichts der örtlichen Tradition des Exercitatorio Übungen zur Beichtvorbereitung 
an die Hand gegeben worden sind. Des Weiteren heißt es von dem Beichtvater, 
dass er „der erste Mensch (war), dem er (Ignatius) seinen Entschluß aufdeckte; 
denn bis dahin hatte er ihn keinem Beichtvater aufgedeckt.“ (17). Dies zeugt von 
großem Vertrauen. Zudem entschließt sich Ignatius, „einige Tage“ in Manresa 
zu bleiben „und auch einige Dinge in seinem Buch anzumerken, das er sehr be-
hütet bei sich trug und mit dem er sehr getröstet ging.“ (18). Ignatius macht sich 

3  Vgl. MHSI 66, FN I, 140. 
4  G.J. de Cisneros, Obras completas. Hrsg. von C. Baraut. Montserrat 1965.
5  Zur Zeit des Ignatius war der Franzose Jean Chanon (1480–1568) Beichtvater für die Pilger; vgl. MHSI 
56, MI Scripta II, 439–448.
6 MHSI 60, MRib II, 503 (Übers.d.Verf.).
7  Vgl. MHSI 56, MI Scripta II, 384–385. 445–447 u. 869. 



40      Johannes M. Steinke

also Notizen nach der Begegnung auf dem Montserrat und beschließt in Man-
resa zu bleiben, und das, obwohl er entschlossen war, nach Jerusalem zu pilgern 
(12.16). Ein plausibler Grund könnte gewesen sein, dass er von der geistlichen 

Compendio breve de exercicios espirituales, Barcelona 1555. Provenienz: Bibliothek Juan Codina Formosa, ge-
widmet P. Henri Watrigant SJ (1845–1926), Bibliothèque S.J. Les Fontaines, Chantilly.



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben?      41

Tradition vor Ort weiter Nutzen ziehen wollte. Ignatius berichtet ferner, dass er 
in der Anfangszeit in Manresa „seine sieben Stunden Gebet“ (23) verrichtete. Sie-
ben entspricht dabei genau der in de Cisneros’ Directorio angegebenen Zahl der 
Gebetshoren. Beide Werke von de Cisneros, der Exercitatorio und der Directorio, 
scheinen demnach auf Ignatius eingewirkt zu haben.8

An dieser Stelle kommt der wiederveröffentlichte anonyme Text des Com-
pendio breve de ejercicios espirituales ins Spiel. Er ist eine Kompilation zentraler 
Texte des umfangreichen Exercitatorio und fügt ein Kapitel aus dem Directorio 
ein. Der Comp. war als praktische Handreichung für die Mönche und Pilger 
verfasst, was nahe legt, dass Ignatius vor allem mit diesem Text auf dem Mont-
serrat und in Manresa bekannt wurde.9 Aufgrund textkritischer Untersuchun-
gen ist nicht anzunehmen, dass de Cisneros den Text unmittelbar selbst ver-
fasst hat; wahrscheinlich stammt er von einem nicht weiter bekannten Mönch 
aus dem Kloster Montserrat.10 Ein Vergleich des EB mit dem Comp. und dem 
Exercitatorio zeigt deutlichere Parallelen zum Comp. als zum Exercitatorio. Dies 
liegt zum einen an der höheren Prägnanz des Comp. sowie an verwandteren 
Textpassagen.

2  Parallelen zwischen dem Compendio und dem Exerzitienbuch

Zahlreiche Strukturelemente und Themen des Comp. finden sich in ähnlicher 
Weise in den Geistlichen Übungen des Ignatius.11 Zunächst ist der prinzipielle 
Übungscharakter zu nennen. Bei beiden handelt es sich um „ejercicios espi-
rituales“ und beide Werke heißen auch so. Des Weiteren ist der Übungsstoff 
beider Werke nach „Wochen“ gegliedert, im Comp. umfasst er sechs, im EB vier 
Wochen. Wenn im Comp. von „Wochen“ die Rede ist, so sind wirkliche sieben-
tägige durchgestaltete Wochen gemeint. Nach einleitenden Vorbemerkungen 
in Kapitel 1 und 2 (vgl. die Anmerkungen EB 1–20) beginnt der Übungsweg im 
Comp. mit einer Woche der via purgativa (vgl. die Erste Woche der Exerzitien), 
gefolgt von je einer Woche der via illuminativa und der via unitiva in Kapitel 
3 bis 5. Die Elemente und die Dynamik der Übungen der via illuminativa und 

8  Vergleicht man den Text des Exercitatorio mit dem EB, werden Parallelen deutlich, auf die in der Lite-
ratur schon vielfach hingewiesen wurde: Vgl. z.B. MHSI 57, MI Ex1, 94–123; MHSI 100, MI Ex2, 47–52; 
T. O’Reilly, The Exercises of Saint Ignatius of Loyola and the Exercitatorio de la vida spiritual, in: Studia 
monastica 16 (1974), 301–304 u. M. Ruiz Jurado, Influyó en San Ignacio el ,Ejercitatorio’ de Cisneros?, 
in: Manresa 198 (1979), 65–75. 
9  Dies schließt eine direkte Kenntnis des Exercitatorio nicht aus.
10  Vgl. Comp., xxix (Einleitung).
11  Der implizite Verweis auf den Exercitatorio ist hier immer mitzubedenken.



42      Johannes M. Steinke

via unitiva erinnern dabei in Teilen an die Betrachtung, um Liebe zu erlangen 
(EB 230–237). Die via unitiva schließt u.a. mit einem Hingabegebet, das an das 
Suscipe aus den Exerzitien erinnert:

„Wenn du dich daraufhin freust, dass 
dein Gott, den du liebst, so vollkommen 
ist, so mächtig, so liebevoll, so großzügig, 
so wohlwollend, (… dann sprich:) Ihr, 
mein Gott, seid von nun an der, den ich 
lieben und dem ich dienen will (quiero 
amar y servir), denn ich brauche nichts 
anderes mehr zu wollen, nichts anderes 
mehr zu suchen, nichts anderes mehr 
zu lieben, wenn ich Euch liebe, Euch 
verehre und von Euch die Herrlichkeit 
erhoffe.“ (Comp. 52).

„Um innere Erkenntnis von soviel 
empfangenem Guten bitten, damit 
ich, indem ich es gänzlich anerken-
ne, in allem seine göttliche Majestät 
lieben und ihr dienen kann (amar y 
servir). Die empfangenen Wohltaten 
von Schöpfung, Erlösung und beson-
deren Gaben ins Gedächtnis bringen, 
indem ich mit vielem Verlangen wä-
ge, wieviel Gott unser Herr für mich 
getan hat und wieviel er mir von dem 
gegeben hat, was er hat, und wie wei-
terhin derselbe Herr sich mir nach 
seiner göttlichen Anordnung zu geben 
wünscht, sosehr er kann. Und hierauf 
mich auf mich selbst zurückbesinnen, 
indem ich mit viel Recht und Gerech-
tigkeit erwäge, was ich von meiner Sei-
te seiner göttlichen Majestät anbieten 
und geben muß, nämlich alle meine 
Dinge und mich selbst mit ihnen, wie 
einer, der mit vielem Verlangen anbie-
tet: ,Nehmt, Herr, und empfangt mei-
ne ganze Freiheit, mein Gedächtnis, 
meinen Verstand und meinen ganzen 
Willen, all mein Haben und mein Be-
sitzen. Ihr habt es mir gegeben; Euch, 
Herr, gebe ich es zurück. Alles ist Eu-
er, verfügt nach Eurem ganzen Willen. 
Gebt mir Eure Liebe und Gnade, denn 
diese genügt mir‘.“ (EB 233–234).

Hierauf folgen in Kapitel 6 und 7 die Betrachtungen der Geheimnisse Jesu: das Le-
ben, das Leiden und die Auferstehung Jesu, aufgeteilt auf die Tage je einer Woche 
(vgl. die Zweite, Dritte und Vierte Woche der Exerzitien). Das 8. Kapitel ist dem 
Directorio entnommen und bietet Betrachtungspunkte für die sieben Tagzeiten 
des Chorgebetes, wobei jede Einzelbetrachtung jeweils drei Punkte umfasst, wie 
es auch für das EB typisch ist. So formuliert der Comp. z.B. zur Menschwerdung:



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben?      43

„Zur Vesper betrachte: Die Barmher-
zigkeit der Heiligsten Dreifaltigkeit in 
ihrer Sorge um Abhilfe (von den Sün-
den).
Den sehr ehrfürchtigen Gruß des En-
gels an unsere Herrin. 
Die Antwort der Jungfrau in demüti-
gem Gehorsam.“ (Comp. 92).

„Der erste Punkt ist: Der heilige En-
gel Gabriel grüßte unsere Herrin und 
bedeutete ihr die Empfängnis Christi, 
unseres Herrn. (…) Der zweite: Der 
Engel bestätigt, was er unserer Herrin 
gesagt hat, indem er die Empfängnis 
des heiligen Johannes des Täufers be-
deutet. (…) Der dritte: Unsere Herrin 
antwortete dem Engel.“ (EB 262; vgl. 
101–109).

Zum Einzug in Jerusalem lauten die Punkte:

„Zur Matutin betrachte: Die wunder-
bare Menschheit Christi auf einem Esel 
bei dem Einzug nach Jerusalem. 
Den Dienst, den ihm das Volk zu sei-
nem Empfang und bei der Prozession 
erwies. 
Die Trauer des Herrn über den Unter-
gang der Stadt.“ (Comp. 95).

„Erstens: Der Herr schickt nach der 
Eselin und dem Füllen (…). Zwei-
tens: Er stieg auf die Eselin, die mit 
den Kleidern der Apostel bedeckt 
war. Drittens: Sie ziehen hinaus, ihn 
zu empfangen; sie breiten ihre Kleider 
und die Zweige der Bäume auf dem 
Weg aus und sagen: ,Rette uns, Sohn 
Davids!‘ “ (EB 287).

Das letzte Kapitel des Buches bietet Regeln und Hinweise „für die, die nicht im 
Gebet geübt sind“12 (vgl. die Regeln EB 313–370). Der Comp. endet mit einem 
Anhang über die 12 Grade der Demut unseres Vaters Sankt Benedikt (vgl. die 
drei Weisen der Demut EB 165–168). Im ganzen Werk erläutern zudem zahl-
reiche Anleitungen und Bemerkungen die Übungen.

Besonders ausgeprägt sind die Parallelen bezüglich der ersten Übung „Über 
die Sünden“ aus der ersten Woche (via purgativa). Sie beginnt mit einer Anru-
fung der Hilfe Gottes (vgl. EB 46) und gibt die Anweisung: „Bringe in Erinne-
rung, wie viel du Gott durch jede einzelne Sünde beleidigt hast und wie viele du 
begangen hast.“13 Dann folgt die Erwägung: 

12  Vgl. Comp. 103–121.
13  Comp. 16; vgl. EB 48: „Um Beschämung und Verwirrung über mich selbst bitten, indem ich sehe, wie 
viele wegen einer einzigen Todsünde verdammt worden sind und wie oft ich es verdient habe, wegen meiner 
so vielen Sünden für immer verdammt zu werden.“ u. 56: „Die Aufeinanderfolge der (meiner) Sünden (sich 
vor Augen stellen), nämlich alle Sünden des Lebens ins Gedächtnis bringen, indem ich Jahr für Jahr oder Zeit 
für Zeit schaue.“



44      Johannes M. Steinke

„Überlege jetzt und erwäge gut, wie 
viel jede einzelne Sünde Gott missfällt. 
Achte mit Sorgfalt darauf und schau, 
wie eine Sünde des Hochmuts Luzifer 
aus dem Himmel gestürzt hat, um dort-
hin nie wieder zurückzukehren; den 
Ungehorsam Adams, der ihn aus dem 
Paradies (warf); und wie die Lüstern-
heit Sodom und Gomorra verbrennen 
und versinken ließ; und wie die ganze 
Welt durch die Sintflut zerstört wurde.“ 
(Comp. 16).

„Das Gedächtnis auf die erste Sünde 
anwenden, welche die der Engel war; 
... wie sie … sich ihre Freiheit nicht 
zunutze machen wollten, um ihrem 
Schöpfer und Herrn Ehrfurcht und 
Gehorsam zu erweisen. Sie gerieten 
in Hochmut, wurden aus der Gnade 
in Bosheit umgewandelt und aus dem 
Himmel zur Hölle gestoßen. (…) Der 
zweite (sc. Punkt): Wiederum das glei-
che tun, nämlich die drei Fähigkei
ten auf die Sünde von Adam und Eva 
anwenden, … wie … ihnen verboten 
wurde, vom Baum der Erkenntnis zu 
essen, und sie aber aßen und somit 
sündigten und darauf … aus dem Para-
dies gestoßen wurden (…). Der dritte: 
Ebenso wiederum das gleiche tun über 
die dritte, besondere Sünde eines jeden, 
der wegen einer Todsünde in die Hölle 
gegangen ist; und zahllos viele andere 
wegen weniger Sünden, als ich getan 
habe. Ich sage ,wiederum das gleiche 
tun über die dritte, besondere Sünde‘: 
indem man die Schwere und Bosheit 
der Sünde gegen den eigenen Schöpfer 
und Herrn ins Gedächtnis bringt.“ (EB 
50–52).

Dies entspricht im Kern den Themenelementen der ersten Übung aus der Ers-
ten Woche der Exerzitien Über die erste, zweite und dritte Sünde (EB 45–54): die 
Sünde der Engel, Adams und der Menschen. 

Die Dynamik der Übungen des Comp. mündet wie in den Exerzitien in 
einen Dialog mit Gott. In ihm klagt sich der Betende an, schaut auf seine Sün-
de und ruft Gott um sein Erbarmen an. Angesichts der drohenden Verdam-
mung führt der Beter ein Gespräch mit dem „Iesus Redemptor“.14 Ferner wird 
Gott angerufen mit „Oh guter Herr, sanft und barmherzig! Habe Barmher-
zigkeit mit mir!“,15 was an das Gespräch mit dem Gekreuzigten (EB 53) und 

14  Vgl. Comp. 13.
15  AaO., 17.



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben?      45

das Gespräch der Barmherzigkeit (61) erinnert. Auch findet sich ein dreifaches 
Gespräch in der ersten Übung der via purgativa, und zwar mit dem Sohn, mit 
dem Vater und mit der heiligsten Jungfrau (vgl. 63).16 Diese Übung endet mit 
einem Ausruf des Erstaunens, das an den „Ausruf, staunend mit gesteigertem 
Verlangen“ (60) aus dem EB erinnert.17 Die Struktur von „Bringe in Erin-
nerung“, „Überlege und erwäge“ und nachfolgender emotionaler Bewegung 
des Herzens im Wunsch nach Bekehrung, die einmündet ins Gespräch, ist 
zudem der Besinnung mit den drei Fähigkeiten bei Ignatius (EB 45–54) sehr 
ähnlich.18

Eine weitere Parallele bietet die Übung Über die Hölle. Dort werden wie bei 
Ignatius – und im Gegensatz zum Exercitatorio19 – alle Sinne nacheinander auf-
gezählt, um sich die Schrecken der Hölle zu vergegenwärtigen:

„Denke an einen sehr dunklen und 
finstern See, einen tiefen Ort unter der 
Erde. (...) Dort werden gequält werden: 
die unsittlichen und fleischlichen 
Augen durch den Anblick der 
Dämonen und den derer, die sie dort 
verabscheuen; die Ohren mit dem 
Durcheinander der Schreie und des 
Gejammers, die dort widerhallen; die 
Nasen mit dem unerträglichen Gestank 
dieses dreckigen und elendigen Ortes; 
der Geschmack wird gequält werden 
durch brennenden Hunger und Durst; 
der Tastsinn und alle Glieder des 
Körpers mit unerträglicher Kälte und 
Hitze; damit jeder Sinn seine eigene 
Qual erleide und seine verdiente Strafe 
bezahle.“ (Comp. 20f.).

„Mit der Sicht der Vorstellungskraft 
die Länge, Breite und Tiefe der Hölle 
… sehen. (…) Der erste Punkt soll sein: 
Mit der Sicht der Vorstellungskraft die 
großen Gluten sehen und die Seelen 
wie in feurigen Leibern. Der zweite: 
Mit den Ohren Gejammer, Geheul, 
Schreie, Lästerungen gegen Christus, 
unseren Herrn, und gegen alle seine 
Heiligen hören. Der dritte: Mit dem 
Geruch Rauch, Schwefel, Unrat und 
Faulendes riechen. Der vierte: Mit 
dem Geschmack Bitteres schmecken, 
wie Tränen, Traurigkeit und den 
Wurm des Gewissens. Der fünfte: Mit 
dem Tastsinn berühren, nämlich auf 
welche Weise die Gluten die Seelen 
berühren und verbrennen.“ (EB 65–
70).

Bemerkenswert ist auch das Schlussgespräch dieser Übung: 

16  Ebd.
17  Vgl. aaO., 18.
18  Ignatius leitet die Abfolge von Gedächtnis, Verstand und Willen mit fast denselben strukturierenden 
Ausdrücken wie der Comp. ein, vgl. z.B. aaO., 16: „trae a la memoria“, „considera“, „piensa“ u. „pon-
dera“. Er benutzt die Ausdrücke „traer la memoria sobre“, „traer en memoria“, „traer a la memoria“ (EB 
50.51.52), „considerar“ (47.59.75) u. „ponderar“ (57). Ignatius kennt auch „pensar“ (z.B. 73.78.89). 
19  Dort werden nur zwei Sinne genannt: Sehen und Hören; vgl. G.J. de Cisneros, Obras (Anm. 4), 166.



46      Johannes M. Steinke

„Oh Herr, wie viele sind für eine ein-
zige Sünde in der Hölle; dann ich, der 
ich so viele begangen habe, was habe 
ich verdient, Herr? Völlig zu recht habe 
ich es verdient verdammt zu werden, 
alle Qual und Strafe habe ich verdient; 
dies, Herr, gilt von meiner Seite, euch 
ist es (jedoch) eigen, Barmherzigkeit 
zu haben und zu vergeben. Ich bitte 
eure Majestät, eure Großmütigkeit und 
Freigebigkeit in meiner Vergebung zu 
zeigen.“ (Comp. 21f.)

„Um Beschämung und Verwirrung 
über mich selbst bitten, indem ich sehe, 
wie viele wegen einer einzigen Todsün-
de verdammt worden sind und wie oft 
ich es verdient habe, wegen meiner so 
vielen Sünden für immer verdammt zu 
werden.“ (EB 48). 
„Ich sage ,wiederum das gleiche tun 
über die dritte, besondere Sünde‘: in-
dem man die Schwere und Bosheit der 
Sünde gegen den eigenen Schöpfer und 
Herrn ins Gedächtnis bringt, mit dem 
Verstand nachdenken, wie einer mit 
Recht für immer verurteilt worden ist, 
weil er sündigte und gegen die unend-
liche Güte anging.“ (52).
„Indem man ein Gespräch zu Christus 
unserem Herrn hält, die Seelen ins Ge-
dächtnis bringen, die in der Hölle sind. 
(…) Und hierauf ihm danken, weil er 
mich in keine dieser Gruppen fallen 
ließ, indem er mein Leben beendete. 
Ebenso, wie er bis jetzt immer soviel 
Freundlichkeit und Barmherzigkeit 
mit mir gehabt hat.“ (71).

Schließlich finden sich im Comp. eine Form der Allgemeinen Gewissenserfor-
schung (vgl. EB 43)20 und der Aufruf zur Generalbeichte (vgl. 44)21.

3  Unterschiede zwischen dem Compendio und dem Exerzitienbuch

Bei allen Parallelen zeigen sich jedoch auch wesentliche Unterschiede. Das EB ist 
ein Handbuch für den Begleiter, während der Comp. für den betenden Mönch 
verfasst wurde. Zudem kennt Ignatius nur vier statt sechs zeitliche und themati-
sche Wochen. Des Weiteren setzt er im Gegensatz zum Comp. ganz auf die Ak-

20  Vgl. Comp. 32–34; in 137 findet sich auch der Schlag gegen die Brust wie in EB 27: „Nimm dir vor zu 
beichten und für den Moment schlage dir gegen die Brust“ – nicht jedoch in der Parallele des Exercitato-
rio; vgl. Cisneros, Obras (Anm. 4), 192–198, vor allem Zeilen 95–105.
21  Die Generalbeichte ist die erste allgemeine Anweisung des ersten Kapitels des Buches nach den allge-
meinen Einführungen des Prólogo; vgl. Comp., 9.



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben?      47

tivität und Phantasie des Betrachtenden, weniger auf dessen Belehrung: „Wenn 
derjenige, der betrachtet, das wirkliche Fundament der Geschichte nimmt, es 
selbständig durchgeht ..., so ist es von mehr Geschmack und geistlicher Frucht, 
als wenn der, der die Übungen gibt, den Sinn der Geschichte viel erläutert und 
erweitert hätte“. (EB 2).

Der Comp. steht ganz in der monastischen Tradition, die geprägt ist von der 
fuga mundi, deren Rahmen die Wüste oder das Kloster bildet.22 Ignatius hingegen 
bereitet den Exerzitanten auf eine Sendung in die Welt vor, die den Charakter 
einer persönlichen Berufung trägt. Im Ruf des Königs heißt es entsprechend: 
„Unseren Herrn, den ewigen König, … sehen und vor ihm die ganze gesamte 
Welt und wie er diese und einen jeden im einzelnen ruft“ (95; Herv.d.Verf.). Und 
in der Zwei-Banner-Betrachtung weist Ignatius den Übenden an: „Erwägen, wie 
der Herr der ganzen Welt so viele Personen, Apostel, Jünger usw. auswählt und 
sie über die ganze Welt hin sendet und sie seine heilige Lehre über alle Stände und 
Lebenslagen der Personen ausstreuen“ (145; Herv.d.Verf.).

Vor dem Hintergrund des Rufes und der Sendung in die Welt ist daher die 
Frage der Lebenswahl für den Exerzitienprozess zentral. Sie gibt den Exerzitien 
die innere Dynamik, was bereits aus ihrem Titel deutlich wird: „Geistliche Übun-
gen, um sich selbst zu besiegen und sein Leben zu ordnen“ (21; Herv.d.Verf.). 
Hierbei verweist die Ordnung des Lebens nicht bloß auf eine Reinigung von 
Sünden, sondern auf eine grundsätzliche Neuausrichtung der eigenen Exis-
tenz, die sich im vollen Sinne in einer Lebenswahl ausdrückt.23 Entsprechend 
lautet am Beginn der Zweiten Woche die zentrale Bitte zur Vorbereitung, sich 
vom himmlischen König rufen zu lassen und in die Nachfolge Jesu einzutreten: 
„Unseren Herrn um Gnade bitten, damit ich für seinen Ruf nicht taub sei, son-
dern rasch und eifrig dafür, seinen heiligsten Willen zu erfüllen.“ (91).

Für die in der Mitte des Exerzitienprozesses stattfindende Lebenswahl bie-
tet Ignatius ein vielfältiges Instrumentarium: eine Hinführung, um eine Wahl 
zu treffen (169), Überlegungen Über welche Dinge man eine Wahl treffen soll 
(170–174) und Erläuterungen zu den Drei Zeiten, um in einer jeden von ihnen 
eine gesunde und gute Wahl zu treffen (175–188). Die Lebenswahl nimmt einen 
herausragenden Platz in den Exerzitien ein. Die Erste Woche bereitet darauf vor. 
Die Zweite leitet dazu an und in der Dritten und Vierten Woche hat sich diese 
Wahl zu bewähren, um dann im Alltag Frucht zu bringen.

Im Comp. ist von einer Lebenswahl mit der Idee einer individuellen Berufung 
und einer apostolischen Sendung in die Welt nichts zu finden. Dort geht es vor-

22  Vgl. aaO., 5.
23 Was bei bereits erfolgter Lebenswahl auch in der Weise einer Reform seines Lebensstandes erfolgen 
kann; vgl. EB 189.



48      Johannes M. Steinke

nehmlich darum, „vollkommen in seinem Leben zu sein“ und „die Mittel zu er-
greifen, um zum Ziel ihrer (der Mönche) Berufung zu gelangen.“24 Der Fortschritt 
auf dem Weg der Vollkommenheit und die Erfüllung der eigenen monastischen 
Berufung ist das Ziel. Dass das für die Exerzitien so zentrale Element der Wahl 
im Comp. nicht vorkommt, erklärt auch, warum es keine Entsprechungen zu den 
zentralen Strukturbetrachtungen des EB – wie dem Ruf des Königs (91–98) und 
der Betrachtung über die zwei Banner (136–147) – noch zu den Elementen zur 
Wahlüberlegung (149–157.165–189) gibt. Ausgefeilte Regeln zur Unterscheidung 
der Geister (313–336), die in den Exerzitien nicht nur den geistlichen Prozess im 
Allgemeinen leiten, sondern dort in besonderer Weise den Entscheidungsprozess 
lenken, lassen sich folglich ebenso wenig ausmachen. 

Nichtsdestoweniger finden sich im Comp. einige Anweisungen zum Verhal-
ten bei Trostlosigkeit: So gilt es, „wenn du keine Andacht spürst“, auszuharren 
im Gebet, denn dann „darfst du auf verdoppelte Tröstung (consolacíon) hoffen“, 
und „es scheint, dass du Gott dienst, wenn er dir Geschmack verleiht, ... und (ge-
nauso) wenn du mit Geschmacklosigkeit im Gebet verharrst.“25 Zudem werden 
mögliche Gründe für selbst- oder fremdverursachte Trostlosigkeit genannt. Dies 
beschränkt sich jedoch auf Entsprechungen zu EB 320–324. Das Exerzitienbuch 
bietet jedoch weit umfassendere Beobachtungen (313–336). Deren Charakter wird 
schon im Titel der Regelliste deutlich: „Regeln, um irgendwie die verschiedenen 
Regungen zu verspüren und zu erkennen, die in der Seele verursacht werden, die 
Guten, um sie anzunehmen, und die Bösen, um sie abzuweisen“ (313). So lehrt 
Ignatius zwischen den Einflüssen des »guten« und des »bösen Geistes« zu unter-
scheiden und charakterisiert ihre Vorgehensweisen eingehend: „Dem bösen Geist 
ist es eigen, zu beißen, traurig zu machen und Hindernisse aufzustellen, indem 
er mit falschen Gründen beunruhigt, damit man nicht weitergehe. Und es ist 
dem guten Geist eigen, Mut und Kräfte, Tröstungen, Tränen, Eingebungen und 
Ruhe zu schenken, indem er erleichtert und alle Hindernisse entfernt, damit 
man in guten Werken weiter vorangehe.“ (315).

Ignatius geht bei seinen Analysen ins Detail und vergleicht die verführen-
den Strategien des bösen Geistes mit einer rachsüchtigen Frau (EB 325), einem 
falschen Liebhaber (326), einem Anführer (327) und einem scheinbaren Engel 
des Lichtes (332). All diese zu Regeln zusammengestellten Ausführungen finden 
sich im Comp. nicht. Auch für die Besondere Gewissenserforschung (24−31) und 
die Regeln für das wahre Gespür mit der Kirche (352–370) lassen sich keine Ent-
sprechungen ausmachen.

24  Vgl. Comp. 5.
25  Vgl. aaO., 119.



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben?      49

4  Mehr als ein Plagiat

Im Gesamtaufbau können folglich zwischen den Exerzitien und dem Comp. 
strukturelle Parallelen festgestellt werden. Ferner lassen sich eine Reihe von 
Themen und Begrifflichkeiten aus dem Comp. in ähnlicher Weise auch in den 
Exerzitien finden. Wörtliche Zitate liegen jedoch nicht vor. Die Ähnlichkeiten 
sind in der ersten Woche am größten, nehmen im Folgenden aber – vor allem 
durch die Wahldynamik der Exerzitien – deutlich ab. Der Comp. bietet einen 
monastischen Weg der Umkehr und der Vervollkommnung. Die Exerzitien 
beginnen auch mit der Umkehr, laufen jedoch auf eine Lebenswahl und eine 
Sendung in die Welt hinaus. Dadurch bekommen die Exerzitien im Vergleich 
zum Comp. eine andere Ausrichtung. 

Dies lässt den Schluss zu, dass 
Ignatius auf dem Montserrat einer 
bereits bestehenden Tradition 
geistlicher Übungen begegnet ist, 
von der er sich hat inspirieren las-
sen. Gleichzeitig hat er sie jedoch 
grundlegend umgestaltet und ihr 
ein neues Profil verliehen. Die 
Lebenswahl und die Entdeckung 
des individuellen Willens Gottes 
für eine Sendung in die Welt ste-
hen von nun an im Mittelpunkt 
und stellen einen fundamentalen 
Unterschied zum Comp. wie auch 
zu de Cisneros’ Exercitatorio und 
Directorio dar. Die Exerzitien des 
Ignatius von Loyola greifen Be-
kanntes auf, nutzen es aber für 
Neues. 

Hier stellt sich eine weitere 
Frage: Warum hat der eine Text 
über die Jahrhunderte eine welt-
umspannende Bedeutung gewon-

nen, während der andere schließlich in Vergessenheit geriet? Der Comp. ist ein 
zutiefst monastischer Text. Er ist für den in der Abgeschiedenheit des Klosters 
lebenden Mönch und eventuell noch für den frommen büßenden Pilger gedacht. 
Allein deswegen war seine Zielgruppe schon stark eingeschränkt. Ferner ist er ein 



50      Johannes M. Steinke

Kondensat der mittelalterlichen Weltsicht. Renaissance und anbrechende Neu-
zeit stellten jedoch neue und andere Fragen an die Existenz des Menschen und 
damit auch an einen spirituellen Übungsweg. In Renaissance und Neuzeit zerfiel 
der allumfassende Ordo-Gedanke des Mittelalters, und die Bedeutung der Indivi-
dualität des Subjekts rückte in den Vordergrund. Freiheit und Selbstbestimmung 
galt es jetzt zu denken und eine Weise zu finden, sie im Leben zu gestalten. Ein 
fertiger, eindeutiger Weg der Vollkommenheit konnte darauf keine passenden 
Antworten (mehr) bieten.

Anders hingegen die Exerzitien des Ignatius von Loyola: Sie integrieren die 
spirituelle Weisheit des Mittelalters und der Mönchsväter, greifen aber zugleich 
die Frage nach dem Individuum und dessen Freiheit auf. Die Geistlichen Übun-
gen bieten damit eine spirituelle Übungsform, die zum einen das Paradigma der 
Renaissance und Neuzeit aufgreift, es zum andern in die christliche Weltsicht 
einzubinden vermag. Die göttliche Ordnung besteht weiterhin, sie zeigt sich 
jedoch nicht mehr – wie im Verständnis des Mittelalters – eindeutig und für alle 
gleich, sondern ist situationsbezogen als Wille Gottes im Je-Jetzt und für jeden 
Menschen im Einzelnen zu suchen. Ein zweites Element kommt für die Exerzi-
tien hinzu. Mit dem Comp. und dem Exercitatorio verband sich die Gebetskul-
tur eines Klosters, mit der Gründung des Jesuitenordens hingegen entstand ein 
Organismus, der weltweit tätig war und sich aktiv an alle Gesellschaftsschichten 
wandte. Die Exerzitien sind sehr flexibel und wurden in je angepasster Weise 
Menschen aller Stände gegeben, die sich dafür interessierten und einigermaßen 
geeignet waren. Drittens wurden die Exerzitien zur grundlegenden Spiritualität 
der neuen Bewegung. Sie waren Teil der gemeinsamen spirituellen Grunder-
fahrung aller Jesuiten und zugleich »Methodenkoffer« und Anleitung zur geist-
lichen Begleitung. Die Exerzitien spiegelten somit letztlich den Geist der auf-
strebenden Institution selbst.

5  Andere Quellen

Wenden wir uns erneut der Frage nach den Ursprüngen der Exerzitien zu. Hier-
bei darf natürlich nicht vergessen werden, dass neben der geistlichen Tradition, 
für die de Cisneros steht, noch viele andere Einflüsse auf Ignatius gewirkt haben: 
seine religiöse Erziehung, seine Ausbildung bei Hofe, seine Studien in Spanien 
und in Paris. Sehr prägend war für ihn die Lektüre der „Vita Christi“ des Ludolf 
von Sachsen, des „Flos Sanctorum“ des Jacobus de Voragine und der „Imitatio 
Christi“ des Thomas von Kempen. Ignatius kannte diese Hauptwerke spätmittel-
alterlicher Frömmigkeit und hat sich davon reichlich inspirieren lassen. Aber ist 



Hat Ignatius seine Exerzitien abgeschrieben?      51

es möglich, die Exerzitien, wenn schon nicht auf den Comp., so doch auf jene 
Texte zu reduzieren? Bei aller Quellenforschung darf nicht vergessen werden, 
was unser eingangs erwähntes Gemälde zum Ausdruck bringen will: Es ist die 
Bedeutung der intensiven religiösen Erfahrungen, die Ignatius in Manresa und 
während seines ganzen Lebens gemacht hat. Im Vorwort zur ersten gedruckten 
Fassung der Exerzitien (Versio Vulgata) heißt es nicht von ungefähr: „Dieses 
Dokument, auch Geistliche Übungen (genannt), verfasste, gelehrt nicht so sehr 
durch Bücher als vielmehr durch die Salbung des Hl. Geistes und durch innere 
Erfahrung und den Umgang mit den Seelen, unser Vater in Christus, Magister 
Ignatius von Loyola.“26

Die Bedeutung der göttlichen Inspiration wurde von seinen Gefährten und 
den Zeugen der ersten Zeit immer wieder betont. So schreibt Polanco, dass Ig-
natius „von Gott selbst belehrt, die Exerzitien empfangen hat“.27 Laynez berich-
tet, dass „Ignatius in einzigartiger Weise von der göttlichen Majestät gestärkt, 
belehrt und erleuchtet wurde“.28 Nadal betont, dass Ignatius durch „göttliche 
Gnade und Eingebung“29 zum Autor der Exerzitien wurde und verbindet dies 
mit seiner Erleuchtung am Cardoner (vgl. BP 30).30

Tiefe religiöse Erfahrung hat demnach für die Entstehung der Exerzitien 
eine entscheidende Rolle gespielt.31 Bestand früher die Tendenz, sie als ahisto-
rische „Totalinspiration“ à la himmlisches Diktat zu deuten, so ist der moderne 
Geist eher zu einer innerweltlichen Reduktion geneigt. In einem christlichen 
Geschichtsverständnis schließen sich jedoch innerweltliche Kontinuität und 
göttlicher Einbruch nicht aus. Der alte theologische Leitspruch gratia supponit 
naturam et perficit eam kann in diesem Sinne auch für die Entstehung der Exer-
zitien geltend gemacht werden.

6  Neu und Alt

Was lässt sich nun zur Entstehung des Exerzitienbuches sagen? Ignatius konnte 
seine Exerzitien entwickeln, weil er selbst schon in gewisser Weise Exerzitien 
gemacht hatte: Zum einen, weil er in Manresa eine Zeit intensiven Betens und 

26 MHSI 57, Ex1, 218 (Übers.d.Verf.).
27  Vgl. MHSI 1, Pol. Chron. I, 25 (Übers.d.Verf.).
28  Vgl. MHSI 66, FN IV, I, 80 (Übers.d.Verf.).
29  Vgl. MHSI 27, MN IV, 666 (Übers.d.Verf.).
30  Vgl. z.B. MHSI 90, MN V, 40.277 u. 611–613.
31 Wenn hier der Terminus der „religiösen Erfahrung“ benutzt wird, so lässt dies Spielraum für eine 
innerweltliche Deutung. Von tiefen inneren Erlebnissen lässt sich nicht zwangsläufig auf eine göttliche 
Inspiration schließen.



52      Johannes M. Steinke

Übens verbunden mit tiefen geistlichen Erfahrungen durchlebt hatte; zum an-
deren, weil ihn zahlreiche Quellen – und nicht zuletzt die konkreten Gebets- 
und Übungsformen des Montserrat – mit dem christlichen Glauben und dessen 
spiritueller Tradition vertraut gemacht haben. Eigene Erfahrung, Angeeignetes 
und Erfahrung durch Angeeignetes vermischen sich untrennbar, fließen in eins 
und formen das Exerzitienbuch, wie wir es heute kennen.

Kehren wir mit diesen Überlegungen zu unserem Gemälde aus der Pariser 
Jesuitenkirche zurück. Die Entstehung dieser „alten Tradition“, die für die Je-
suiten über Jahrhunderte mehr als nur eine fromme Betrachtungsweise war, 
lässt sich zeitgeschichtlich einordnen als Gegenreaktion auf Vorwürfe des 
Benediktiner- und Theatinerordens. Sie fochten in der ersten Hälfte des 17. Jhd. 
die Originalität der Exerzitien an und bezichtigten Ignatius des Plagiats.32 Weil 
die einen die Exerzitien als Kopie ihrer eigenen Tradition vereinnahmen und 
abtun wollten, unterstrichen die anderen deren Neuheit und setzten radikal auf 
eine göttliche Direkt-Offenbarung. So wurde in der Polemik der einen wie der 
anderen die innere Einheit von Neu und Alt, von Kontinuität und Diskontinui-
tät authentischer religiöser Erfahrung im Allgemeinen und der Exerzitien im 
Besonderen jeweils einseitig aufgelöst. So schienen die Exerzitien entweder bloß 
abgeschrieben oder nur unmittelbar göttlich diktiert sein zu können. Sie sind 
jedoch weder das eine noch das andere. Sie sind alt und neu zugleich, wobei das 
Neue sich des Alten bedient, um etwas Neues zu schaffen, und nur Dank des 
Alten Neuartigkeit erlangen konnte.

32  Das Gemälde folgt einer hagiographischen Tradition, die sich in den Annalen des Kollegs von Barcelo-
na bis ins Jahr 1606 zurückverfolgen lässt.




