
GuL 82/1 (2009) 53–62

Lectio Spiritualis      53

Fürbitte für den Messias
Der Jahrespsalter des Franziskus 
von Assisi
Friedrich Doormann / Herne

Im Jahr 2009 feiert die franziskanische Familie ein 800-Jahre–Gedächtnis . 1209 
bestätigte Papst Innozenz III. dem heiligen Franziskus und seinen Gefährten 
den ersten Entwurf ihrer Regel. Die Franziskaner nehmen dieses Datum zum 
Anlass, sich neu auf ihren Ursprung und ihr Charisma zu besinnen. Dazu kann 
ihnen gewiss auch das so genannte Offizium vom Leiden des Herrn des Franzis-
kus helfen. Es hat über Jahrhunderte ein Schattendasein geführt, ist jedoch in 
den letzten Jahrzehnten in das Blickfeld der Franziskus-Forscher gerückt.1 Die-
ses Offizium ist ein Jahrespsalter, bestehend aus einigen Rahmengebeten (Va-
terunser, ein Hymnus im Duktus der Apokalypse-Hymnen, eine marianische 
Antiphon) und fünfzehn von Franziskus verfassten Psalmen, die er aus ver-
schiedenen Versen der Bibelpsalmen, neutestamentlichen Zitaten und einigen 
eigenen Formulierungen in einer Art Collagetechnik zusammengefügt hat: Es 
sieht so aus, als verstecke Franziskus sich hinter der sozusagen objektiven Bibel-
sprache. Doch eben dies ist seine Eigenart. Er hat sein Denken freigeräumt für 
das Wort Gottes in der Bibel. Sie soll sprechen. So etwa bestehen manche Kapi-
tel seiner ersten Ordensregel nur aus Evangelienzitaten. Nachfolge Jesu prakti-
zierte Franziskus eben auch darin, dass er für sich die Worte Jesu übernahm.2 
Was er selber sagen will, gibt er im Regeltext und in seiner Psalmdichtung ledig-
lich in der Zuordnung der verschiedenen Bibelzitate zueinander und in kleinen 
Wortänderungen und Zusätzen zu erkennen.

1  Vgl. etwa L. Gallant, Dominus regnavit a ligno. L’Officium Passionis de Saint François d’Assise. 3 Bde. 
Paris 1978; D. Gagnan, Office de la Passion, prière quotidienne de Saint François d’Assise, in: Anto-
nianum 55 (1980), 3–86; L. Lehmann, Tiefe und Weite. Werl 1984; T. Matura, „Mi pater sancte“, in: 
Laurentianum 23 (1982), 102–132; O. Schmucki, Das Leiden Jesu Christi im Leben des hl. Franziskus von 
Assisi, in: Collectanea Franciscana 30 (1969), 5–30. 129–145. 241–263. 353–397 u. A. Rotzetter, Das 
Stundengebet des Franz von Assisi zum heutigen Beten neu erschlossen. Freiburg 1991. – Keines dieser 
Werke arbeitet diachron.
2  W. Short, Poverty and Joy. The Franciscan Tradition. Maryknoll/NY 1999, 102 schreibt: „Franziskus tut 
das, was er Jesus im Evangelium tun sieht. Er wiederholt die Handlungen, Gesten und Worte Jesu und 
kommt so nach und nach dazu, so zu denken, zu reagieren, zu sprechen und sogar zu beten, ›wie wenn‹ 
er Jesus wäre. Diese ›Gleichförmigkeit mit Jesus‹ bestimmt in steigendem Maße nicht nur die Handlungs-
weise des Franziskus, sondern auch sein Denken.“ (Übersetzung F. Doormann).



54      Lectio Spiritualis

Vollständiges Brevier

Der Jahrespsalter deckt mit den fünfzehn Franziskuspsalmen das ganze Kir-
chenjahr ab. Für jede Zeit des Kirchenjahres ist eine bestimmte Zusammen-
stellung von Psalmen vorgesehen. Die erste wird in der Karwoche und an Wo-
chentagen gebetet, die zweite in der Osterzeit, die dritte an Sonntagen und 
Hochfesten, die vierte im Advent und die fünfte in der Weihnachtszeit.3 Die 
Regel der Franziskaner von 1223 schreibt den Klerikern des Ordens vor, das rö-
mische Brevier zu beten. Das Offizium konnte so nur als Zusatz zum Brevier re-
zitiert werden. So sehen es die Rubriken dazu vor.4 In seiner Einteilung geht es 
mit den Tagzeiten des Breviers parallel. Jede Tagzeit dieses Offiziums enthält je-
doch nur einen Franziskuspsalm. Die Laudes fehlen. 

Der Titel Offizium vom Leiden des Herrn greift zu kurz. Der Franziskus-Psal-
ter umfasst alle Mysterien des Lebens Jesu Christi. Insofern ist er kein nur zu-
sätzliches Andachtsoffizium. Nach Inhalt und Form ist er ein vollständiges Bre-
vier. Er bringt in Gebetsform das ganze Denken und Wollen des Franziskus 
zum Ausdruck. Als einziges Laienbrevier, welches das Mittelalter hervorge-
bracht hat, enthält er auch eine Mystagogie für das christliche Leben, die alle 
Christen ansprechen kann. Doch wurde er bis heute kaum rezipiert.5 Die Kle-
riker fanden wohl schon in den Anfängen des Ordens kaum Zeit, zusätzlich 
zum verpflichtenden römischen Brevier das Offizium des Franziskus zu beten. 
Hinzu kam, dass die christozentrische und affektbetonte Frömmigkeit, die von 
Clairvaux ausging, zunehmend das Gebetsleben von Klerikern und Laien auch 
im Franziskanerorden bestimmte. So erhielt das Offizium den Charakter einer 
frommen Andacht neben anderen.6

Der Beter dieser Psalmen betet in der Nachfolge Jesu mit Jesus Christus zu Gott 
Vater. Er nimmt teil am Gebetsglauben Jesu und betet mit Jesu eigenen Worten.7 
So finden wir im Franziskus-Psalter einige Jesus-Worte aus dem Neuen Testa-
ment. Es sind das Vaterunser mit Anklang an das Hohepriesterliche Gebet von 
Joh 17, die Anreden Gottes aus dem messianischen Jubelruf „Ich preise dich, Va-

3  Die Psalmen-Kombinationen als solche und damit den Gesamttext des Jahrespsalters auch als Gebet-
buch zugänglich gemacht hat jetzt F. Doormann, Voll Vertrauen will ich handeln und mich nicht fürchten. 
Der Jahrespsalter des heiligen Franziskus von Assisi. „Passionsoffizium“. Münster 2007; zit. als Jahrespsal-
ter bzw. zur Bezeichnung der Franziskus-Psalmen als F mit röm. Ziffern.
4  Vgl. L. Lehmann (Hrsg.), Das Erbe eines Armen. Franziskusschriften. Kevelaer 2003, 21.
5  Zu einer Popularisierung in den USA geführt hat das Buch von L. Gallant/A. Cirino, The Geste of the 
Great King. Office of the Passion of Francis of Assisi. St. Bonaventure 2001.
6  Möglicherweise hatte Franziskus den Jahrespsalter als Brevier für seine Gemeinschaft vorgesehen. Als 
jedoch 1223 das römische Brevier verpflichtend wurde, konnte es nur als Zusatz zählen.
7  Franziskanische Autoren betonen, dass ein nicht unwesentlicher Teil unserer Jesusnachfolge in eben 
solchem Mitbeten mit Jesus besteht; vgl. B. Short, Poverty and Joy (Anm. 3) u. N. Nguyen-van-Khanh, 
Cristo en el pensamiento de Francisco de Asís según sus escritos. Arantzazu/Oñate 1993, 137.



Lectio Spiritualis      55

ter, Herr des Himmel und der Erde“ und „mein Vater“ aus dem Gethsemani-Ge-
bet Jesu sowie das Jesuswort „Der Eifer für dein Haus verzehrt mich“ (Joh 2,17 = 
Ps 68,10 Vulg.), das Franziskus in den Gesamtkontext von Ps 68 hineinstellt. 

Im Übrigen sind die Franziskus-Psalmen Kompositionen aus biblischen 
Psalmen. In diesen betet Jesus Christus als der leidende Gerechte, als Gottes-
knecht, als Messias Israels, als ein neuer Moses und als Gottesbote, der Gottes 
Handeln in Israel verkündet.8 Franziskus versteht Jesus ganz vom Alten Testa-
ment her. Als Israelit ist Jesus ganz er selbst, und wir als Mitbetende sind ganz 
bei Jesus, wenn wir von der Bibel Israels her beten.

Beten für den Messias Jesus

Um einen Eindruck von der Gebetstheologie des Jahrespsalters zu vermitteln, 
wählen wir den Franziskus-Psalm XI, weil er ausdrücklich auf das Beten Jesu 
und unser Beten mit ihm reflektiert. Der Psalm9 hat einen szenischen Ablauf:
Teil I: Der Messias tritt mit seinem Gefolge in den Thronsaal Gottes. Sein Ge-
folge hält Fürbitte für ihn:

1 ��Erhören möge dich der Herr am Tag der Trübsal,* 
beschützen möge dich der Name des Gottes Jakobs. (Ps 19,2 Vg)

2 �Er sende dir Hilfe vom Heiligtum* 
und beschütze dich von Sion aus. (Ps 19,3)

3 �Er gedenke all deines Opferns,* 
und dein Ganzopfer sei ihm wohlgefällig. (Ps 19,4)

4 �Er gewähre dir, was dein Herz verlangt,* 
und erfülle alles, was du planst. (Ps 19,5)

5 �An deinem Heil wollen wir uns freuen* 
und im Namen des Herrn, unseres Gottes, uns rühmen. (Ps 19,6)

6 Der Herr erfülle alle deine Bitten. (Ps 19,7a)

8  Jesus Christus proklamiert in F X,4.9.8: „Ihr alle, die ihr den Herrn fürchtet,/ kommt, hört, und ich will 
euch erzählen,/ was der Herr meiner Seele getan hat.“ (= Auferweckung). „Gepriesen sei der Herr, der 
Gott Israels,/ der allein große Wunderwerke vollbringt.“ (= Auferweckung als Gottes Tat in Israel). „Und 
gesegnet werden in ihm alle Stämme der Erde,/ alle Völker werden ihn preisen.“ (= Teilhabe der Völker an 
Gottes Handeln in Israel).
9  Die Worte, die Franziskus aus der Liturgie übernimmt, sind fett, seine eigenen Formulierungen kursiv 
gedruckt.



56      Lectio Spiritualis

Teil II: Eine prophetische Stimme, wohl Franziskus selbst, verkündet:

    �Nun habe ich erkannt, dass  
der Herr seinen Sohn Jesus Christus gesandt hat,* (Ps 19,7b) 
und in Gerechtigkeit die Völker richten wird. (Ps 9,9b)

7 �Und der Herr ist den Armen zur Zuflucht geworden, 
zum Helfer in Drangsal zur rechten Zeit;* 
und hoffen sollen auf dich, die deinen Namen kennen. (Ps 9,10)

Teil III: Der Messias wendet sich an sein Gefolge und spricht zu ihm:

8 ��Gepriesen sei der Herr, mein Gott, (Ps 143,1b) 
denn er hat mich aufgenommen 
und ist zu meiner Zuflucht geworden* 
am Tage meiner Drangsal. (Ps 58,17c.d)

Teil IV: Der Messias wendet sich um und spricht unmittelbar zu Gott:

9 �Mein Helfer, dir will ich lobsingen, 
denn du, o Gott, nimmst mich auf.* 
Mein Gott bist du, mein Erbarmen. (Ps 58,18)

Die Psalmen 19 und 20 (Vulgatazählung) sind Königspsalmen. Sie spiegeln ein 
Ritual: Der König tritt bittend, auch dankend, in den Tempel und trägt Gott 
seine Anliegen vor. Gott kommt ihm bestätigend und segnend entgegen und 
„krönt ihn“.10 Franziskus folgt in seinem Psalm XI dem biblischen Ps 19, genau-
er gesagt dessen erster Hälfte. Darin trägt das Gefolge des Königs dessen Wün-
sche und Ziele Gott in Form einer Bitte um Gelingen vor: so im ersten Teil von 
F XI. Er ist eine „vox pro Christo“.11 Franziskus antwortet im zweiten Teil sei-
nes Psalms auf diese Bitten. Er tut es mit einem einführenden Satz, der noch Ps 
19 entnommen ist, einem Credo-ähnlichen Bekenntnis, das er selbst formuliert 
hat, und Versen aus dem biblischen Ps 9. Franziskus erkennt in dem Messias-

10  Vgl. Ps 20,4b; zu beiden Königspsalmen s. E. Zenger, Stuttgarter Altes Testament. Einheitsübers. mit 
Kommentar und Lexikon. Stuttgart 2004, 1058–1060.
11  Zu dieser Ausrichtung christlichen Psalmenbetens vgl. G. Braulik, Christologisches Verständnis der 
Psalmen – schon im Alten Testament?, in: C. Richter/B. Kranemann (Hrsg.), Christologie der Liturgie. 
Freiburg 1995, 57–86, hier 85f.



Lectio Spiritualis      57

könig Jesus Christus. Denn er ist es, der sich als „Ganzopfer“ gegeben hat; von 
ihm sagt Franziskus in einem seiner Osterpsalmen, dass Gott ihn als „seinen ge-
liebten Sohn zum Opfer geweiht“ habe (F IX,2). 

Das messianische Anliegen

Was nun ist in F XI Jesu messianisches Anliegen („alles, was du planst“), das 
Gott im ersten Teil als Bitte vorgetragen wird? Die prophetische Stimme des 
zweiten Teils verkündet deren Erfüllung; die Worte spiegeln Jesu Willen. Ihm 
geht es um die Gerechtigkeit Gottes für die Armen. Gott soll deren „Zuflucht“ 
werden und „die Völker“ in der Weise „richten“, dass die Armen keine „Drang-
sal“ mehr leiden. Jesu Lebenswerk zielt darauf, dass Gott die Armen rettet. Je-
su Handeln antizipiert Gottes Handeln. Jesus ist der Sache Gottes hingegeben, 
er will nichts Eigenes. Dass die Armen Zuflucht finden, ist die Sache Gottes. 
Jesus dient ihr. Franziskus sieht Gott als den Gott „der Hebräer“, der Chapiru, 
der Armen und Rechtlosen und an den Rand Gedrängten. Franziskus nennt 
sie „die am Wegesrand“.12 Ganz konsequent sieht er darum an anderer Stel-
le die von Jesus erlangte Erlösung ganz jüdisch, ganz alttestamentlich als das 
Recht der Armen auf einen Ort zum Leben, ein „Erbrecht“, das Jesus Christus 
ihnen bei Gott erwirkt hat.13 Der Credo-ähnliche Satz im zweiten Teil sieht 
Jesu Christi Tun getragen von der Sendung durch Gott. Was den Inhalt von 
Jesu Bitten anlangt, so gibt F V eine zusätzliche Auskunft. Dort lässt Franzis-
kus Jesus mit Ps 68,10 sagen: „Der Eifer für dein Haus verzehrt mich“ (v. 20). 
Das Ziel dieses Eifers beschreibt deutlich F XIV. Dort wird mit Worten des 
gleichen Psalms 68 gesagt, was Gott zugunsten der Armen tun wird:

„Die Armen sollen ... sich freuen;*
sucht Gott und eure Seele wird leben. (...)
Denn Gott wird Sion erretten,*
und es werden aufgebaut werden Judas Städte.
Und sie werden dort wohnen*
und es als Erbe erhalten.“ (Ps 68,33.36 in F XIV,5.7.8)

12  Vgl. den Weihnachtspsalm F XV,7. „Die am Wegesrand“ sind die Adressaten der Inkarnation, nicht 
„die Menschen“ schlechthin.
13  In der Ersten Regel der Franziskaner, der Regula non bullata, heißt es im 9. Kap., Nr. 8: „Und ein Asyl 
zu haben, ist das Erbe und die Gerechtigkeit, die den Armen geschuldet ist, welche uns unser Herr Jesus 
Christus erworben hat.“ Im lateinischen Text steht für „Asyl“ das Wort „eleemosyna“, das im mittelalter-
lichen Latein außer „Almosen“ auch „Asyl“ oder „Hospiz“ bedeutet; vgl. dazu D. Flood, Francisco de Asís 
y el movimiento franciscano. Arantzazu/Oñate 1996, 42f.



58      Lectio Spiritualis

In dem Kirchlein San Damiano hatte Franziskus seine Berufung erfahren: 
„Franziskus, stelle mein Haus wieder her.“ Dieses Wort hat er in den Psalmvers 
„Der Eifer für dein Haus verzehrt mich“ transponiert und sieht Jesus als den, 
der diese Berufung ausspricht und lebt. Franziskus sieht seine Berufung hinein-
genommen in die Sendung Jesu. Jesus soll und will Israel als Lebensort der Ar-
men wiederherstellen, und Franziskus will es mit ihm und in ihm. 

Jesus als neuer Moses 

Der erste Teil von F XI ist mehrschichtig. Hinter den Worten aus Ps 19 verbirgt 
sich ein weiterer Inhalt, der sich erschließt, wenn man den Satz „An deinem Heil 
wollen wir uns freuen und im Namen des Herrn, unseres Gottes, uns rühmen“ 
als Zitat aus der Messliturgie erkennt. Es ist sicher, dass Franziskus seinen Jah-
respsalter zu großen Teilen aus dem Graduale und den Metten des Triduum Sa-
crum der römischen Liturgie entwickelt hat. Für die Gesänge am Palmsonntag, 
für das „Jubilate“ und „Cantate“ der Sonntage nach Ostern, für die Liturgie zum 
Fest Christi Himmelfahrt, zu Weihnachten und den Metten am Gründonners-
tag, Karfreitag und Karsamstag lässt sich das genau nachweisen.14 So hat Fran-
ziskus die Worte „An deinem Heil wollen wir uns freuen ...“ auch von ihrem li-
turgischem Ort und Kontext her verstanden; sie sind Bestandteil der Communio 
des Dienstags nach dem vierten Fastensonntag. Diese Messe hat als Lesung Ex 
32,7–14: Das Volk Israel ist von Gott abgefallen und betet das Goldene Kalb an. 
Gott will sein Volk vernichten, doch Moses tritt fürbittend für es ein. Franziskus 
hat den besagten Vers aus Ps 19 wohl als Hinweis auf diese Geschichte gelesen, 
zumal die anderen Verse aus diesem Psalm, die er aufnimmt, auch gut zum Bild 
des bittenden Moses passen: „Der Herr erfülle alle deine Bitten.“15

Mit dieser Perspektive wandelt sich der Inhalt von F XI. Jesus ist jetzt der 
neue Moses; die Apostasie besteht jetzt darin, dass die Christen ihre Armen 
vergessen haben, wo sie ihnen doch – so der Grundton des Franziskuspsalters 
– einen Wohnort hätten schaffen sollen; und das „Ganzopfer“ Jesu ist die fort-
währende Erneuerung des Bundes Gottes mit seinem Volk. Dieses Volk trägt 
an anderen Stellen des Jahrespsalters den Namen „Israel“ (vgl. F VI,15; IX,11.12; 
X,9), und Franziskus sieht die Christen kraft der Erlösung durch Christi „Blut“ 

14  Vgl. Jahrespsalter, 26–51.
15  An diesem Dienstag der vierten Fastenwoche wird Joh 7,14–31 als Evangelium gelesen. Darin recht-
fertigt sich Jesus für die Heilung eines Gelähmten. Wenn man „An deinem Heil wollen wir uns freuen ...“ 
auf diesen Text bezieht, so ist das Heil gemeint, das Jesus schafft. Doch entspricht das nicht dem Duktus 
von Ps 19,2–7 in F XI,1–6a, worin Jesus – eben wie Moses – der Bittende ist. Das Heil kommt von Gott, 
von ihm wird es erbeten.



Lectio Spiritualis      59

(F VI,15) in Israel hineingenommen. Israel ist nach Franziskus das Werkzeug 
und das Unterpfand für den Willen Gottes, alle Völker zu retten.

Psalmen der Armen in Israel

Wieso muss Jesus Christus Gott darum bitten, ihn und sein Werk anzuneh-
men, wo doch die prophetische Stimme im zweiten Teil von F XI bekennt, dass 
sein Tun in der Sendung durch Gott gründe? Wieso ist er Gottes so bedürftig? 
Gott ist für Jesus der „allein Gute“.16 Dies meint eine Güte, die Freiheit ist. In 
freiem Entschluss will Gott zu „den Kleinen“ kommen,17 er muss es nicht. Zwi-
schen Jesus und Gott ist das Gratis, das (aus Gnade) Geschenkte, das „ich ver-
diene es nicht“. Was Gott tut, ist „Wunder“. Auch für Jesus ist Gott der, „der al-
lein Wunder tut“ (F X,9). Gott, der Vater, ist für ihn das Gute außerhalb seiner 
selbst. Jesus als Mensch hat nichts aus sich selbst,18 er „folgt der Gutheit nach“, 
der Gutheit Gottes (sequebar bonitatem; F V,14). Vor der freien Zuwendung  
der Majestät Gottes zu den Armen, die Jesus ihnen wünscht und für die er sich 
gibt, ist er selbst nur die Bitte eines Armen: „Nimmst du mich und mein Wol-
len an?“ Als Geschöpf und Diener Gottes kann Jesus seine Sendung nur in bit-
tendem Gebet zu Gott annehmen. 

Das Wollen Jesu Christi geht auf Gottes »Gutheit«. Diese besteht darin, dass 
Gott sich zur Zuflucht der Armen macht und die Völker richtet, wie der zwei-
te Teil von F XI sagt. Hier wählt Franziskus seine Verse nicht mehr aus Ps 19, 
sondern aus Ps 9. Psalm 9 und der mit ihm zusammenhängende Psalm 10 sind 
Gebete aus der Armenfrömmigkeit Israels und haben wohl gerade deshalb 
Franziskus beeinflusst. Beide Psalmen sind von großer Ausdruckskraft und be-
gegnen an vielen Stellen im Kirchenjahr. Im Graduale von Septuagesima heißt 
es: „Nicht für immer wird der Arme vergessen, noch geht die Hoffnung der 
Elenden für ewig verloren. Steh auf, Herr, dass nicht der Mensch Gewalt ha-
be!“ (Ps 9,19.20a). Im Graduale vom Samstag nach dem vierten Fastensonntag 
heißt es: „Dir, Herr, ist der Arme anvertraut; du bist Helfer dem Verwaisten.“ 
(Ps 10,14). Und der Allelujavers am zweiten Sonntag nach Pfingsten lautet: „Du 
hast dich auf den Thron gesetzt, ein gerechter Richter: Sei Zuflucht der Armen 
in der Drangsal.“ (Ps 9,5b.10). Der Gott Jesu Christi ist nach Franziskus der Gott 
der Armen. In der Sendung Jesu hat er sich schon als solcher erwiesen.

16  Vgl. Jahrespsalter, 28 (Preisgebet zu allen Horen, v. 11).
17  Vgl. aaO., 27 (v. 6).
18  Vgl. Mt 19,17 (Mk 10,18; Lk 18,19).



60      Lectio Spiritualis

Suscipe – Annahme von Jesu Person und Werk

Der dritte und vierte Teil von F XI sagen dann ausdrücklich, dass Jesu Person 
und Werk von Gott angenommen wurden: „Gepriesen sei der Herr, mein Gott, 
denn er hat mich aufgenommen.“ (v. 8). An anderer Stelle seines Psalters erklärt 
Franziskus, dass die Annahme in der Passion und Auferweckung geschah: „Du 
hast meine rechte Hand festgehalten und in deinem Willen mich hinabgeführt 
und du hast mich mit Herrlichkeit aufgenommen.“ (F VI,12 = Ps 72,24 = Gra-
duale vom Palmsonntag). Der Vater ist der Handelnde; Jesus ist der Arme vor 
Gott, und die Auferweckung empfängt er als Gabe von Gott.19

Jesus, der Arme vor Gott, von Gott aufgenommen: Franziskus gibt diesem 
Gedanken in F VI noch eine tiefere Bedeutung. Dort sagt Jesus nach seinem 
lobpreisenden Dank für die Aufnahme in die Herrlichkeit in v. 13: „Denn was 
gibt es für mich im Himmel, und was habe ich auf Erden außer dir gewollt?“ 
Das ist, übersetzt in die Worte von Ps 72,25, das „Höre Israel, dein Gott ist 
Einer.“ Der Kapuziner Luiz Carlos Susin formuliert es so: „Selbst für Jesus ist 
die Auferstehung ... etwas, was er als Gabe empfängt, als Antwort für seinen 
Gehorsam.“20 Die Grundaussage von F XI ist die von Sacrificium, Selbstgabe 
und Annahme der Gabe, wie Franziskus es aus den Opferungsgebeten der rö-
mischen Messe kannte: „Nimm an (suscipe), heiliger Vater ..., diese ... Opfer-
gabe. Dir, meinem lebendigen und wahren Gott bringe ich, dein unwürdiger 
Diener, sie dar.“

Die beiden letzten Verse von F XI, die Gott mit Versen aus Ps 58 als Suscep-
tor Jesu ansprechen, müssen ebenfalls wieder in ihrer tieferen Bedeutung wahr-
genommen werden. Franziskus komprimiert. Den ganzen Psalm 58 hatte er in 
den Metten des Karfreitags und Karsamstags gehört und mitgebetet. Von die-
sem Ort im Kirchenjahr her ist der ganze Psalm als Gebetstheologie von Passion 
und Auferweckung Jesu zu verstehen. Jesus ist der leidende Gerechte. Die Fein-
de, „Blutmenschen“, verfolgen ihn. Aber Gott erweckt ihn vom Tode. So ist er 
der Susceptor Jesu: Er „nimmt ihn auf“. Er nimmt ihn an, jedoch nicht nur ihn 
als Person, sondern ihn mit seinem Anliegen. Damit nimmt er auch den An-
teil der Jünger an Jesu Werk an, denn Franziskus schließt die Christen mit Jesus 
Christus zusammen: Jesus hat sie in die Nachfolge gerufen, damit sie mit ihm 

19  Der Gedanke von der Aufnahme Jesu durch Gott ist Franziskus sehr wichtig; vgl. F VI,11f. XI u. XII; 
ferner F VI,11a. XI,8a. XII,9a u. XV,4ab. Ich verweise auf den Kommentar zu diesen Stellen im Studienteil 
von Jahrespsalter. Die betont christologische Bedeutung von susceptor übersetzen wort- und sinngetreu 
mit „acogedor mío“ I. Rodriguez Herrera/A. Ortega Caramona, Los Escritos de San Francisco de Asís. 
Comentario filológico. Murcia 2003, 160 u. 162.
20   L.C. Susin, Auferstehung: das Herz des Lebens und des Glaubens, in: Concilium 42 (2006), 604–609, 
hier 608.



Lectio Spiritualis      61

auf das Reich Gottes hinarbeiten. Die Jünger sind Teil von Jesu messianischem 
Wirken, dem es um die Gottesgerechtigkeit für die Armen geht.

Bedürftigkeit und Hoffnung des Auferstandenen

Betrachten wir jetzt noch, welche Stelle F XI im Gesamt des Jahrespsalters ein-
nimmt. Er wird in der Psalmengruppe für die Sonntage nach Pfingsten gebetet. 
Vorausgegangen sind die vom Osterjubel bestimmten Psalmen F VII und IX. 
Auch F XI handelt von der Auferstehung, doch spricht er auch vom „Opfer“, 
vom „Ganzopfer“ Jesu. Es wird also an die Passion erinnert. F XI beginnt mit 
Fürbitten für Jesus Christus. Bedarf der Auferweckte noch der Fürbitte? Wie ist 
das zu verstehen?

Eine Antwort lässt sich aus F XIV erschließen. Diesen Psalm, in welchem Je-
sus Christus Gott Vater für seine Auferweckung preist, setzt Franziskus in die 
Adventszeit. Für Franziskus hat Advent einen eschatologischen Charakter. Er 
versteht ihn als die Erwartung der endgültigen Ankunft Gott Vaters in der Welt. 
In dieser Hoffnung lobpreist Jesus Christus den Vater, denn er hat ihn durch 
die Auferweckung so „getröstet“, dass er „voll Vertrauen“ auf die Vollendung 
des Reiches hin „handeln“ könne.21 Die Auferweckung ist also noch nicht Voll-
endung. Der Auferweckte schaut noch aus nach der Fülle des Reiches Gottes. 
Ihrer ist er bedürftig. Diese Sichtweise wird noch vertieft in den Psalmen F VIII 
und XIII. Sie gehören in den Kontext von Ostern und greifen doch die Not Jesu 
in Gethsemani auf: „Erleuchte meine Augen, dass ich nicht zum Tod entschla-
fe; damit mein Feind nicht irgendwann sagen kann: Ich habe ihn überwältigt.“ 
(XIII,4). Welchen Sinn können diese Klagen haben? Der auferweckte Jesus trägt 
die Leiden der Welt, die im Reich Gottes aufgehoben sein sollen. Jesu messia-
nisches Werk drängt auch nach Ostern noch nach Erfüllung.22 Es geht ihm um 
die, die ihm anvertraut sind. Augustinus sagt: „Seht, Brüder, die Liebe unse-
res Hauptes. Schon ist es im Himmel, und doch leidet es hienieden, solange die 
Ecclesia hier leidet. Hier hungert Christus, hienieden dürstet er, ist nackt, ist 
fremd, ist krank, ist im Kerker. Denn was immer sein Leib hier leidet, das – sagt 
er – leide auch er.“23 Der Messias bedarf der Fürbitte der Glaubenden, wie es 

21  Vgl. F XIV,1f.
22  L. Gallant/A. Cirino, The Geste of the Great King (Anm. 5), 22–25.282–285 u. passim, wollen Christus 
ausschließlich als Sieger sehen. Es behagt ihnen nicht, dass F X, XI u. XII uns einen auferweckten Jesus zei-
gen, der auch bittet und klagt. Sie meinen daher, Franziskus habe diese Psalmen unvollendet hinterlassen 
(vgl. aaO., 309 u. 314). Doch Christus ist kein „Great King“. Er ist „der Knecht“ (F XII,8) und schaut noch 
aus nach der Vollendung des Reiches.
23  Augustinus, Sermo 137,2,2; zit. n. G. Greshake, Der dreieine Gott. Freiburg 2007, 374.



62      Lectio Spiritualis

in F XI geschieht. Die Glaubenden beten dafür, dass sein Werk zur Vollendung 
komme, und sehen sich berufen, daran mitzuwirken. So leben sie im Anbruch. 
Wort des Franziskus an seinem Lebensende: „Lasst uns anfangen!“

Mystagogie für heute

Der Jahrespsalter des Franziskus ist gewiss ein Text für die franziskanische Fa-
milie, doch er enthält eine Mystagogie für alle Christen. Er kann ihnen helfen, 
im Gebet ihren Platz im Dienst an der Sache Jesu zu finden. Mit seinem Haupt-
gedanken, den Ausgegrenzten einen Lebensort zu schaffen, ist er eine Prophe-
tie für die heutige Zeit, die bestimmt ist von Ausgrenzung, Vertreibung und 
Flüchtlingselend. Ein Riss geht durch die Gemeinschaft der Christen selbst: Da 
sind auf der einen Seite die Gesicherten und Besitzenden, auf der anderen die 
Enteigneten und Vertriebenen. Es geht darum, dass die Christen mit der Subs-
tanz ihres Lebens Kirche aufbauen als Herberge für alle.24

Welche Pädagogik waltet in den Psalmen des Franziskus? Der Heilige von 
Assisi reflektiert nicht auf seine persönlichen Befindlichkeiten und die des Le-
sers und Beters; er drängt nicht, der Meditierende solle so oder anders entschei-
den. Er gibt keine Anleitung zur Bekehrung und argumentiert nicht auf der 
existentiellen Ebene. Franziskus will uns unsere Selbstbezogenheit nehmen, uns 
Jesus Christus an die Seite stellen, der zum Vater spricht und uns mitnehmen 
will. Die Psalmen des Franziskus veranlassen den Leser und Beter zu einer Um-
kehrung des Sehens und Wollens: Nicht er fragt und sucht, sondern er lässt 
sich befragen.25 So gibt der, der in Fürbitte für Jesus Christus eintritt, Antwort 
darauf, dass Jesus Christus, der Meister und Herr, die Mitwirkung seiner Jün-
ger sucht. Sucht er sie so, wie er nach Gott als seinem Susceptor fragt? Obwohl 
von Gott angenommen, ist Jesus Christus noch „bedürftig und arm“, weil er der 
Vollendung des Reiches Gottes harrt.26 Auf dessen Vollendung hinzuarbeiten, 
sind die Christen in die Nachfolge gerufen.

24  Vgl. dazu J. Hendriks, Gemeinde als Herberge. Gütersloh 2001.
25  In der Matutin der Karwoche klagt Jesus: „Und ich wartete auf einen, der Mitleid hätte, und es fand 
sich keiner,/ und der Trost brächte, und ich fand ihn nicht.“ (F II,8). Diese Klage in Psalmensprache lässt 
sich verstehen als Ruf in die Nachfolge.
26  Vgl. F VIII,6f.


