Der gegenwirtige Schmerzensmann

Bernhard Grom / Miinchen

Seit in der byzantinischen Kunst des 12. Jahrhunderts das Motiv des Schmerzens-
mannes aufkam und von dort Eingang in die Westkirche fand, wurde es in Ta-
felbildern, Kupferstichen und Skulpturen vielfach variiert: in Darstellungen, die
den leidenden Jesus mit geschlossenen Augen vor der Grablegung oder mit geoft-
neten Augen nach der Auferstehung zeigen, allein oder mit Maria und Johannes
bzw. mit Engeln, mit einem Kreuznimbus um sein Haupt oder ohne diesen Hin-
weis auf seine Gottlichkeit. Ebenso vielfiltig sind die Bezeichnungen fiir diese
Bildschopfungen: Imago Pietatis, Misericordia Domini, Barmherzigkeit, Pitié
de Notre Seigneur, Erbarmdebild, Ecce homo, Salvator. Gemeinsam ist ihnen,
dass sie dem Betrachter Jesus mit seinen Wundmalen, aber ohne szenischen Zu-
sammenhang mit Passion, Kreuzabnahme und Beweinung vor Augen stellen und
ihn somit unmittelbar mit Jesus konfrontieren. Damit erinnern sie an seine Pas-
sion, wollen diese aber nicht einfach nacherzahlen, sondern den betrachtenden
Beter iiberhistorisch, spirituell mit dem gegenwirtigen, auferstandenen Jesus
Christus verbinden - sei es in der personlichen Kontemplation, sei es in der
Eucharistie.

Leiden und Herrlichkeit

Von der so genannten Vera Icon (,Wahres Bild“), deren Ursprung man im
SchweifStuch der Veronika sah, unterscheidet sich das Bild des Schmerzens-
mannes dadurch, dass es nicht nur das Antlitz, sondern auch die Halbfigur
Christi darstellt und nicht auf das irdische Leben Jesu zuriickgefiihrt wird. Es
ist zundchst eine meditative Zusammenfassung und Vergegenwirtigung des
Leidens Jesu (s. unten zu Abb. 1), wurde aber im 15. Jahrhundert im Westen
weithin mit der Vision Papst Gregors wihrend der heiligen Messe verbunden
und damit eucharistisch verstanden als Hinweis auf den, der den Glaubigen im
»Herrenmahl® iiber Raum und Zeit hinweg die Liebe erzeigt, die ihn Leid und
Kreuz auf sich nehmen lie8. Auch als private Andachtsbilder wollten diese Dar-
stellungen die Liebe ,,bis zur Vollendung® (Joh 13,1) vergegenwértigen, die Jesus
gegeniiber dem empfindet, der sich ihm betrachtend zuwendet. Thm wurden auch
Ablésse versprochen. Diese Uberzeitlichkeit hat auch die Kreisfliche (Nimbus,

Gul 82/2 (2009) 81-85



82 Bernhard Grom

Gloriole) verdeutlicht, in die — zur Unterscheidung Jesu von gewdhnlichen
heiligen Menschen mit Nimbus - ein Kreuz eingezeichnet war: Der Nimbus als
Sinnbild goéttlicher Vollkommenheit und der ,Herrlichkeit Gottes im Antlitz
Christi® (2 Kor 4,6).

Seit Beginn des 16. Jahrhunderts wurde der Schmerzensmann (und Jesus am
Kreuz) immer hdufiger mit einer Dornenkrone statt einem Nimbus dargestellt:
realistisch statt visiondr-symbolisch, Mitleid erregend statt verherrlicht. Damit
wurde die Aufmerksamkeit zwar im Sinne der Jesusfrommigkeit auf das irdische
Leben Jesu gelenkt, aber die Beziehung zum gegenwirtigen Christus nicht mehr
bildlich thematisiert.! Der glaubensskeptische Humanismus eines Lovis Corinth,
Max Beckmann und anderer hat dann im 20. Jahrhundert auf diese expressiv-
realistische Bildform und nicht auf den Schmerzensmann mit Nimbus zuriick-
gegriffen. So wurden Kreuzigungen bzw. Kreuzabnahmen gemalt, die bewegende
Chiffren menschlichen Leids sind, aber keinen Bezug mehr zum auferstandenen
und gegenwirtigen Jesus Christus aufweisen.

Der Gekreuzigte im unmittelbaren Bezug zum Beter

Im Unterschied zu den spiteren, realistischen und historisierenden Passions-
bildern, die unseren heutigen Blick auf die Leidensgeschichte Jesu oft préigen,
wollen die drei hier abgedruckten Beispiele den urspriinglichen kontemplativen
Sinn des Schmerzensmann-Motivs zur Geltung bringen. Allen dreien ist gemein,
dass sie bewusst machen wollen, wie sich Gott, der in Jesus Christus Mensch
wurde und litt, heute dem meditierenden Gldubigen zeigen will. Dies wird da-
durch ersichtlich, dass sie einerseits den Gekreuzigten mit dem Nimbus bzw.
einer Mandorla zeigen und sich andererseits auf eine Vision bzw. auf das Gebet
beziehen.

Die kleine Mosaik-Ikone von Abb. 1 entstand vermutlich um 1300 in Byzanz
und kam 1385/1386 in die Kirche Santa Croce in Gerusalemme in Rom.? Der ath-
letische Korper entstammt vermutlich der Pantokrator-Ikonographie. Mit ge-
schlossenen Augen senkt Jesus das Haupt. Die Hande wurden vom Querbal-

1 Zur Einheit von /abor und gloria vgl. Rom. 8,17: ,,... wenn wir mit ihm leiden, um mit ihm auch ver-
herrlicht zu werden.”; s. dazu Ignatius von Loyola (11556), Exerzitienbuch, n. 95: ,Deshalb muf3, wer mit
mir kommen will, sich mit mir mihen, damit er, indem er mir in der Qual folgt, mir auch in der Herrlich-
keit folge.” (Ruf des zeitlichen Kénigs); n. 303 (vgl. Lk 24,26): ,War es nicht notwendig, daf8 Christus lei-
det und so in seine Herrlichkeit eingeht?” (Mysteria lesu Christi) u. 223: ,Erwagen, wie die Gottheit, die
sich im Leiden zu verbergen schien, nun so wunderbar in der heiligsten Auferstehung durch deren wirkli-
che und heiligste Wirkungen erscheint und sich zeigt.” (Vierte Woche); zit. n. Ders., Geistliche Ubungen.
Ubers. von P. Knauer. Graz, Wien, Kdln 31988.

2 Vgl. R. Krischel u.a. (Hrsg.), Ansichten Christi. Christusbilder von der Antike bis zum 20. Jahrhundert
(Ausst.-Kat.). K6In 2005, 120.



Der gegenwirtige Schmerzensmann 83

Mosaik-Ikone (um 1300), Byzanz, 19 x 13 cm; Rom, Santa Croce in Gerusalemme

ken des Kreuzes abgenommen und iiber dem Bauch {ibereinander gelegt. Dies
haben - historisch betrachtet — die Menschen getan, die ihn vom Kreuz ge-
nommen haben. Doch auf dieser Ikone zeigt Jesus dem meditierenden Betrach-
ter hier und heute seine Wundmale an Handen und Seite. Er erscheint ihm als
der Lebende, der fiir ihn starb. Auf anderen Bildern wird dargestellt, wie Jesus,
vom Kreuz abgenommen, vor der Grablegung beklagt wird, und der Betrachter
kann sich mit den Personen identifizieren, die ihn beweinen und verehren. An-
ders auf dieser Ikone. Sie lasst den Betrachter unvermittelt mit Jesus in ein Ge-
spréach eintreten. Sie weist auch auf seine Verherrlichung und Géttlichkeit hin:



84 Bernhard Grom

durch den Kreuznimbus, der sein Haupt ebenso umgibt wie er auf Grof3-Mosa-
iken den Auferstandenen und Allherrscher kennzeichnet. Dieses Haupt trigt, im
Unterschied zu manchen spéteren Darstellungen, keine Dornenkrone. Dement-
sprechend charakterisiert die griechische Inschrift auf der Tafel am senkrechten
Kreuzesbalken den Schmerzensmann als verherrlichten, gegenwirtigen Christus,
indem sie ihn nennt ,,Ko6nig der Herrlichkeit® (Basileus tes doxes). Ja, es ist der
verherrlichte Schmerzensmann, nicht einfach der Sieger tiber Kreuz und Tod.
Denn anders als etwa bei Michelangelos Christus in Santa Maria Sopra Miner-
va (Rom 1519/20) oder El Grecos Die Auferstehung Christi (1600) im Prado von
Madrid, wo der Auferstandene ohne Wundmale dargestellt wird, zeigt die Iko-
ne deutlich die Wunden an Jesu Seite und Handen.

Diese Darstellung fand weite Verbreitung durch einen Stich von Israhel van
Meckenems aus dem Jahr 1495, der erkldrte, sie sei das authentische Abbild jener
Vision, in der Christus Papst Gregor dem Grofien (540-604) wihrend der Mes-
se erschien und sein Blut in den Messkelch fliefen liefl. Damit wurde das Mo-
tiv des Schmerzensmannes noch deutlicher von der historischen Szene losgeldst
und als Bild der je neuen Begegnung des gegenwiartigen Christus mit dem Glau-
bigen in der Eucharistie oder im betrachtenden Gebet verstanden.

Auch auf Abb. 2, einer Pietd, die dem Karmelit Fra Filippo Lippi (um 1406
1469) zugeschrieben wird,’ hat Jesus im buchstéblichen und im iibertragenen
Sinn das Kreuz hinter sich, steht aber in einem Sarkophag und tritt dem Betrach-
ter sowohl tot als auch lebendig gegentiber. Damit erinnert das Bild zwar noch
an jene Darstellungen, auf denen Christus zwischen Kreuzabnahme und Grab-
legung beweint wird, doch sind auch hier die an dieser Szene beteiligten Per-
sonen weggelassen. Jesus wendet sich unmittelbar an den Betrachter und zeigt
ihm seine Wundmale an Hénden und Seite. Dabei legt er die Hande nicht tiber-
einander wie auf der Ikone von Abb. 1, sondern breitet die Arme aus, als wol-
le er den Beter einladen, ndher zu treten und sich umarmen zu lassen, wie er
vielleicht nach seiner Auferstehung Thomas umarmt hat (Joh 20,24-29) oder
in einer Vision auch Bernhard von Clairvaux.* Kreuz, Wundmale und gesenk-
tes Haupt rufen Jesu Sterben ins Gedachtnis, doch malt der Kiinstler — ganz im
Geist der Frithrenaissance — einen wohlgeformten, keinen geschundenen Leib
und versieht sein Haupt nicht mit einer Dornenkrone, sondern mit einem gol-
denen Nimbus. Diese Asthetisierung - fiir unsere Sehgewohnheiten wohl iiber-
raschend - verschweigt Jesu Todesleiden nicht, lasst aber auch an seine Herr-
lichkeit und Gegenwart denken.

3 Vgl. aa0, 126.
4 Vgl. Amplexus dilectionis tuae — Die Vision des Bernhard von Clairvaux, in: Geist und Leben 81 (2008),
140-142.



: B TE T T T——
e e

e e

i e Sy

[}
V
(Y
s
N
<
S
S
SH
g
()
w
x
N
N
)
(=)
T
S
N
S
2
S
=
B
X
~
g
S
=
3
[aW
&
&
~
&
&
=
N
g




Hans Pleydenwurff, Christus als Schmerzensmann (um 1455), Tempera auf Lin-
denholz, 40 x 33 cm; Basel, Kunstmuseum.



Der gegenwdrtige Schmerzensmann 85

Christus in der Mandorla

Wihrend der Schmerzensmann auf Abb. 1 und 2 den Betrachter mit gesenktem
Haupt und geschlossenen Augen zum Zwiegesprach einlddt, blickt er den Be-
trachter auf dem Tafelbild von Hans Pleydenwurff (1425-1472) mit offenen Augen
an (Abb. 3), als wolle er sich ihm im Gebet offenbaren. Die Darstellung bildet
namlich den linken Fliigel eines Diptychons, auf dessen rechtem Fliigel der weif3-
haarige Kanonikus Georg Graf von Lowenstein sein zugeklapptes Brevier in der
Hand halt und mit leicht ge6ffnetem Mund zu Jesus aufschaut. Vor dem Beter,
dessen Stelle der heutige Betrachter einnehmen kann, 6ffnet sich auf dem linken
Fliigel der sternenbesetzte blaue Himmel wie ein Vorhang, und es erscheint in
einer golden strahlenden Mandorla der lebendige Jesus in Halbfigur, wendet ihm
den Kopf zu und zeigt ihm die blutiiberstromte Stirn und die stark blutenden
Wunden. Hier erinnern weder ein Kreuz noch ein Sarkophag an die historische
Kreuzabnahme und Grablegung, und so sehr der ernste Mund und das Blut das
Leiden des irdischen Jesus ins Blickfeld riicken, wird diese Passion doch ganz als
Tat und Botschaft des auferstandenen und gegenwirtigen Christus erkennbar.
Das Leiden, das war, bezeugt die Liebe, die ist. Der runde Nimbus, der auf vielen
anderen Bildern das Haupt Jesu umgibt, ist hier wie erweitert zu einer ovalen
Mandorla, die die ganze Halbfigur umstrahlt — ahnlich wie auf Darstellungen der
Verklarung, Himmelfahrt und Weltherrschaft Jesu (bzw. Marias im Himmel).

Auch griechische und hinduistische Gottheiten wurden mit einem Nimbus
dargestellt, und in der Kunst des Ostens umstrahlt auch Buddha eine Mandor-
la. Wir Heutigen denken bei den hier besprochenen Schmerzensmann-Darstel-
lungen unter Umstidnden auch an diese Parallelen, und dies mag ihre spirituel-
le Aussage nochmals in einem weiteren Zusammenhang verdeutlichen: Wenn
wir uns in Meditation oder Eucharistie fragen, wie uns Gott begegnen will und
in welchem Sinnbild wir uns ihn, den absolut Unsichtbaren und Unfassbaren
vergegenwartigen diirfen, iiber die Symbolik des kreisrunden (Nimbus) oder
mandelférmigen (Mandorla) Lichts hinaus, so antworten uns diese Bilder des
Schmerzensmannes: Er will fiir uns jetzt und in alle Ewigkeit der sein, der fiir
uns in seinem Sohn Mensch wurde, sein Reich und seine Nahe verkiindete und
fur diese Botschaft Feindschaft, Qual und Tod auf sich nahm. So viel sind wir
ihm wert; so nahe steht er uns. Was konnte uns mehr Wiirde, Licht und Wiar-
me verleihen? Oder von Matthias Griinewalds bekanntem Auferstehungsbild am
Isenheimer Altar aus betrachtet: Das grof3e gottliche Licht leuchtet uns aus dem
Dunkel - aber nicht gesichtslos, sondern mit dem Blick, den erhobenen Armen
und den Wundmalen Jesu.





