
GuL 82/2 (2009) 81–85

      81

Der gegenwärtige Schmerzensmann
Bernhard Grom / München

Seit in der byzantinischen Kunst des 12. Jahrhunderts das Motiv des Schmerzens-
mannes aufkam und von dort Eingang in die Westkirche fand, wurde es in Ta-
felbildern, Kupferstichen und Skulpturen vielfach variiert: in Darstellungen, die 
den leidenden Jesus mit geschlossenen Augen vor der Grablegung oder mit geöff-
neten Augen nach der Auferstehung zeigen, allein oder mit Maria und Johannes 
bzw. mit Engeln, mit einem Kreuznimbus um sein Haupt oder ohne diesen Hin-
weis auf seine Göttlichkeit. Ebenso vielfältig sind die Bezeichnungen für diese 
Bildschöpfungen: Imago Pietatis, Misericordia Domini, Barmherzigkeit, Pitié 
de Nôtre Seigneur, Erbärmdebild, Ecce homo, Salvator. Gemeinsam ist ihnen, 
dass sie dem Betrachter Jesus mit seinen Wundmalen, aber ohne szenischen Zu-
sammenhang mit Passion, Kreuzabnahme und Beweinung vor Augen stellen und 
ihn somit unmittelbar mit Jesus konfrontieren. Damit erinnern sie an seine Pas-
sion, wollen diese aber nicht einfach nacherzählen, sondern den betrachtenden 
Beter überhistorisch, spirituell mit dem gegenwärtigen, auferstandenen Jesus 
Christus verbinden – sei es in der persönlichen Kontemplation, sei es in der 
Eucharistie.

Leiden und Herrlichkeit

Von der so genannten Vera Icon („Wahres Bild“), deren Ursprung man im 
Schweißtuch der Veronika sah, unterscheidet sich das Bild des Schmerzens-
mannes dadurch, dass es nicht nur das Antlitz, sondern auch die Halbfigur 
Christi darstellt und nicht auf das irdische Leben Jesu zurückgeführt wird. Es 
ist zunächst eine meditative Zusammenfassung und Vergegenwärtigung des 
Leidens Jesu (s. unten zu Abb. 1), wurde aber im 15. Jahrhundert im Westen 
weithin mit der Vision Papst Gregors während der heiligen Messe verbunden 
und damit eucharistisch verstanden als Hinweis auf den, der den Gläubigen im 
„Herrenmahl“ über Raum und Zeit hinweg die Liebe erzeigt, die ihn Leid und 
Kreuz auf sich nehmen ließ. Auch als private Andachtsbilder wollten diese Dar-
stellungen die Liebe „bis zur Vollendung“ (Joh 13,1) vergegenwärtigen, die Jesus 
gegenüber dem empfindet, der sich ihm betrachtend zuwendet. Ihm wurden auch 
Ablässe versprochen. Diese Überzeitlichkeit hat auch die Kreisfläche (Nimbus, 



82      Bernhard Grom

Gloriole) verdeutlicht, in die – zur Unterscheidung Jesu von gewöhnlichen 
heiligen Menschen mit Nimbus – ein Kreuz eingezeichnet war: Der Nimbus als 
Sinnbild göttlicher Vollkommenheit und der „Herrlichkeit Gottes im Antlitz 
Christi“ (2 Kor 4,6). 

Seit Beginn des 16. Jahrhunderts wurde der Schmerzensmann (und Jesus am 
Kreuz) immer häufiger mit einer Dornenkrone statt einem Nimbus dargestellt: 
realistisch statt visionär-symbolisch, Mitleid erregend statt verherrlicht. Damit 
wurde die Aufmerksamkeit zwar im Sinne der Jesusfrömmigkeit auf das irdische 
Leben Jesu gelenkt, aber die Beziehung zum gegenwärtigen Christus nicht mehr 
bildlich thematisiert.1 Der glaubensskeptische Humanismus eines Lovis Corinth, 
Max Beckmann und anderer hat dann im 20. Jahrhundert auf diese expressiv-
realistische Bildform und nicht auf den Schmerzensmann mit Nimbus zurück-
gegriffen. So wurden Kreuzigungen bzw. Kreuzabnahmen gemalt, die bewegende 
Chiffren menschlichen Leids sind, aber keinen Bezug mehr zum auferstandenen 
und gegenwärtigen Jesus Christus aufweisen.

Der Gekreuzigte im unmittelbaren Bezug zum Beter

Im Unterschied zu den späteren, realistischen und historisierenden Passions-
bildern, die unseren heutigen Blick auf die Leidensgeschichte Jesu oft prägen, 
wollen die drei hier abgedruckten Beispiele den ursprünglichen kontemplativen 
Sinn des Schmerzensmann-Motivs zur Geltung bringen. Allen dreien ist gemein, 
dass sie bewusst machen wollen, wie sich Gott, der in Jesus Christus Mensch 
wurde und litt, heute dem meditierenden Gläubigen zeigen will. Dies wird da-
durch ersichtlich, dass sie einerseits den Gekreuzigten mit dem Nimbus bzw. 
einer Mandorla zeigen und sich andererseits auf eine Vision bzw. auf das Gebet 
beziehen.

Die kleine Mosaik-Ikone von Abb. 1 entstand vermutlich um 1300 in Byzanz 
und kam 1385/1386 in die Kirche Santa Croce in Gerusalemme in Rom.2 Der ath-
letische Körper entstammt vermutlich der Pantokrator-Ikonographie. Mit ge-
schlossenen Augen senkt Jesus das Haupt. Die Hände wurden vom Querbal-

1  Zur Einheit von labor und gloria vgl. Röm. 8,17: „… wenn wir mit ihm leiden, um mit ihm auch ver-
herrlicht zu werden.“; s. dazu Ignatius von Loyola (†1556), Exerzitienbuch, n. 95: „Deshalb muß, wer mit 
mir kommen will, sich mit mir mühen, damit er, indem er mir in der Qual folgt, mir auch in der Herrlich-
keit folge.“ (Ruf des zeitlichen Königs); n. 303 (vgl. Lk 24,26): „War es nicht notwendig, daß Christus lei-
det und so in seine Herrlichkeit eingeht?“ (Mysteria Iesu Christi) u. 223: „Erwägen, wie die Gottheit, die 
sich im Leiden zu verbergen schien, nun so wunderbar in der heiligsten Auferstehung durch deren wirkli-
che und heiligste Wirkungen erscheint und sich zeigt.“ (Vierte Woche); zit. n. Ders., Geistliche Übungen. 
Übers. von P. Knauer. Graz, Wien, Köln ³1988. 
2  Vgl. R. Krischel u.a. (Hrsg.), Ansichten Christi. Christusbilder von der Antike bis zum 20. Jahrhundert 
(Ausst.-Kat.). Köln 2005, 120.



Der gegenwärtige Schmerzensmann      83

ken des Kreuzes abgenommen und über dem Bauch übereinander gelegt. Dies 
haben – historisch betrachtet – die Menschen getan, die ihn vom Kreuz ge-
nommen haben. Doch auf dieser Ikone zeigt Jesus dem meditierenden Betrach-
ter hier und heute seine Wundmale an Händen und Seite. Er erscheint ihm als 
der Lebende, der für ihn starb. Auf anderen Bildern wird dargestellt, wie Jesus, 
vom Kreuz abgenommen, vor der Grablegung beklagt wird, und der Betrachter 
kann sich mit den Personen identifizieren, die ihn beweinen und verehren. An-
ders auf dieser Ikone. Sie lässt den Betrachter unvermittelt mit Jesus in ein Ge-
spräch eintreten. Sie weist auch auf seine Verherrlichung und Göttlichkeit hin: 

Mosaik-Ikone (um 1300), Byzanz, 19 x 13 cm; Rom, Santa Croce in Gerusalemme



84      Bernhard Grom

durch den Kreuznimbus, der sein Haupt ebenso umgibt wie er auf Groß-Mosa-
iken den Auferstandenen und Allherrscher kennzeichnet. Dieses Haupt trägt, im 
Unterschied zu manchen späteren Darstellungen, keine Dornenkrone. Dement-
sprechend charakterisiert die griechische Inschrift auf der Tafel am senkrechten 
Kreuzesbalken den Schmerzensmann als verherrlichten, gegenwärtigen Christus, 
indem sie ihn nennt „König der Herrlichkeit“ (Basileus tes doxes). Ja, es ist der 
verherrlichte Schmerzensmann, nicht einfach der Sieger über Kreuz und Tod. 
Denn anders als etwa bei Michelangelos Christus in Santa Maria Sopra Miner-
va (Rom 1519/20) oder El Grecos Die Auferstehung Christi (1600) im Prado von 
Madrid, wo der Auferstandene ohne Wundmale dargestellt wird, zeigt die Iko-
ne deutlich die Wunden an Jesu Seite und Händen.

Diese Darstellung fand weite Verbreitung durch einen Stich von Israhel van 
Meckenems aus dem Jahr 1495, der erklärte, sie sei das authentische Abbild jener 
Vision, in der Christus Papst Gregor dem Großen (540–604) während der Mes-
se erschien und sein Blut in den Messkelch fließen ließ. Damit wurde das Mo-
tiv des Schmerzensmannes noch deutlicher von der historischen Szene losgelöst 
und als Bild der je neuen Begegnung des gegenwärtigen Christus mit dem Gläu-
bigen in der Eucharistie oder im betrachtenden Gebet verstanden.

Auch auf Abb. 2, einer Pietà, die dem Karmelit Fra Filippo Lippi (um 1406–
1469) zugeschrieben wird,3 hat Jesus im buchstäblichen und im übertragenen 
Sinn das Kreuz hinter sich, steht aber in einem Sarkophag und tritt dem Betrach-
ter sowohl tot als auch lebendig gegenüber. Damit erinnert das Bild zwar noch 
an jene Darstellungen, auf denen Christus zwischen Kreuzabnahme und Grab-
legung beweint wird, doch sind auch hier die an dieser Szene beteiligten Per-
sonen weggelassen. Jesus wendet sich unmittelbar an den Betrachter und zeigt 
ihm seine Wundmale an Händen und Seite. Dabei legt er die Hände nicht über-
einander wie auf der Ikone von Abb. 1, sondern breitet die Arme aus, als wol-
le er den Beter einladen, näher zu treten und sich umarmen zu lassen, wie er 
vielleicht nach seiner Auferstehung Thomas umarmt hat (Joh 20,24–29) oder 
in einer Vision auch Bernhard von Clairvaux.4 Kreuz, Wundmale und gesenk-
tes Haupt rufen Jesu Sterben ins Gedächtnis, doch malt der Künstler – ganz im 
Geist der Frührenaissance – einen wohlgeformten, keinen geschundenen Leib 
und versieht sein Haupt nicht mit einer Dornenkrone, sondern mit einem gol-
denen Nimbus. Diese Ästhetisierung – für unsere Sehgewohnheiten wohl über-
raschend – verschweigt Jesu Todesleiden nicht, lässt aber auch an seine Herr-
lichkeit und Gegenwart denken.

3  Vgl. aaO., 126.
4  Vgl. Amplexus dilectionis tuae – Die Vision des Bernhard von Clairvaux, in: Geist und Leben 81 (2008), 
140–142.



Fra Filippo Lippi, Pietà (um 1430), Tempera auf Holz, 22 x 15 cm; Florenz, Museo 
Horne.



Hans Pleydenwurff, Christus als Schmerzensmann (um 1455), Tempera auf Lin-
denholz, 40 x 33 cm; Basel, Kunstmuseum.



Der gegenwärtige Schmerzensmann      85

Christus in der Mandorla

Während der Schmerzensmann auf Abb. 1 und 2 den Betrachter mit gesenktem 
Haupt und geschlossenen Augen zum Zwiegespräch einlädt, blickt er den Be-
trachter auf dem Tafelbild von Hans Pleydenwurff (1425–1472) mit offenen Augen 
an (Abb. 3), als wolle er sich ihm im Gebet offenbaren. Die Darstellung bildet 
nämlich den linken Flügel eines Diptychons, auf dessen rechtem Flügel der weiß-
haarige Kanonikus Georg Graf von Löwenstein sein zugeklapptes Brevier in der 
Hand hält und mit leicht geöffnetem Mund zu Jesus aufschaut. Vor dem Beter, 
dessen Stelle der heutige Betrachter einnehmen kann, öffnet sich auf dem linken 
Flügel der sternenbesetzte blaue Himmel wie ein Vorhang, und es erscheint in 
einer golden strahlenden Mandorla der lebendige Jesus in Halbfigur, wendet ihm 
den Kopf zu und zeigt ihm die blutüberströmte Stirn und die stark blutenden 
Wunden. Hier erinnern weder ein Kreuz noch ein Sarkophag an die historische 
Kreuzabnahme und Grablegung, und so sehr der ernste Mund und das Blut das 
Leiden des irdischen Jesus ins Blickfeld rücken, wird diese Passion doch ganz als 
Tat und Botschaft des auferstandenen und gegenwärtigen Christus erkennbar. 
Das Leiden, das war, bezeugt die Liebe, die ist. Der runde Nimbus, der auf vielen 
anderen Bildern das Haupt Jesu umgibt, ist hier wie erweitert zu einer ovalen 
Mandorla, die die ganze Halbfigur umstrahlt – ähnlich wie auf Darstellungen der 
Verklärung, Himmelfahrt und Weltherrschaft Jesu (bzw. Marias im Himmel).

Auch griechische und hinduistische Gottheiten wurden mit einem Nimbus 
dargestellt, und in der Kunst des Ostens umstrahlt auch Buddha eine Mandor-
la. Wir Heutigen denken bei den hier besprochenen Schmerzensmann-Darstel-
lungen unter Umständen auch an diese Parallelen, und dies mag ihre spirituel-
le Aussage nochmals in einem weiteren Zusammenhang verdeutlichen: Wenn 
wir uns in Meditation oder Eucharistie fragen, wie uns Gott begegnen will und 
in welchem Sinnbild wir uns ihn, den absolut Unsichtbaren und Unfassbaren 
vergegenwärtigen dürfen, über die Symbolik des kreisrunden (Nimbus) oder 
mandelförmigen (Mandorla) Lichts hinaus, so antworten uns diese Bilder des 
Schmerzensmannes: Er will für uns jetzt und in alle Ewigkeit der sein, der für 
uns in seinem Sohn Mensch wurde, sein Reich und seine Nähe verkündete und 
für diese Botschaft Feindschaft, Qual und Tod auf sich nahm. So viel sind wir 
ihm wert; so nahe steht er uns. Was könnte uns mehr Würde, Licht und Wär-
me verleihen? Oder von Matthias Grünewalds bekanntem Auferstehungsbild am 
Isenheimer Altar aus betrachtet: Das große göttliche Licht leuchtet uns aus dem 
Dunkel – aber nicht gesichtslos, sondern mit dem Blick, den erhobenen Armen 
und den Wundmalen Jesu. 




