Vom wehrlosen Mysterium

Spirituelle Notizen im Umbruch
der Kirche

Werner Kallen / Aachen

»Die sogenannten ,Strukturprobleme’, die Pline zur ,zeitgemdfSen Erneuerung’ -
alles wichtige Dinge, aber nicht die grundlegendsten; von Plinen zu institutionellen
Reformen alles zu erwarten, wire unsinnig .. . Wenn sie nicht in einen gréfleren
Zusammenhang hineingestellt werden, in den Dienst einer inneren Erneuerung,
bleiben sie reine technokratische Manipulationen, die bis in ihre scheinbaren
Erfolge hinein schddlich sind durch den Geist, den sie auszubreiten helfen.

Dieser Weckruf von Henri de Lubac (1896-1991) erscholl vor vierzig Jahren. Er
trifft heute auf einen gewaltigen organisatorischen Umbruch, in dem sich viele
deutsche Didzesen befinden. Neben einer solchen dufleren Neuordnung ist aber
auch eine tiefgreifende innere Umformung vonnéten, damit sich im kirchlichen
Zeugnis des Glaubens etwas wiederfindet vom ,,aufstrahlenden Licht aus der Ho-
he“ (Lk 1,78), das allen leuchten will. Wenn es um dafiir elementare Dimensionen
geht, dann ist vor allem nach dem Gewicht des Mysteriums im Selbstverstindnis
der Kirche zu fragen; zumal die Logik des Umbaus vorwiegend durch das Inter-
esse an finanzieller Sicherung und an der Erhaltung flichendeckender Strukturen
bestimmt ist. Der hohe praktische Regelungsdruck verhindert oft eine griindliche
theologische Deutung und geistliche Fundierung der radikalen Umbriiche. Spiritu-
elle Atemnot droht. Es bleibt der Kirche aber aufgetragen, ,,die Zeichen der Zeit im
Licht des Evangeliums zu deuten.“? Eine neue Form kirchlicher Organisation be-
darf einer vorausgehenden spirituellen Grundintuition, aus der die neue Form er-
wachsen kann. Sonst steht zu befiirchten, dass das erneuerte Haus nicht ,,auf Fels®,
sondern ,,auf Sand“ gebaut wird, das den Stiirmen nicht standzuhalten vermag.’

1 Vgl. H. de Lubac, Krise zum Heil? Eine Stellungnahme zur nachkonziliaren Traditionsvergessenheit. Ber-
lin 22002, 73 (Orig. L’eglise dans la crise actuelle, Paris 1969).

2 So betont es das II. Vatikanische Konzil in »Gaudium et spes¢, n. 4; zit. n. K. Rahner/H. Vorgrimler
(Hrsg.), Kleines Konzilskompendium. Scdmtliche Texte des Zweiten Vatikanums. Freiburg 271998, 451.

3 Vgl. hierzu plastisch das Gleichnis vom Hausbau auf Felsen oder auf Sand (Mt 7,24-27).

Gul 82/2 (2009) 86-104



Vom wehrlosen Mysterium 87

In>Lumen gentium«entwickelt das II. Vatikanische Konzil das Selbstverstand-
nis der Kirche vom ,Mysterium* her.* Der Blick auf das Mysterium ist auch der
Fokus, unter dem hier einige Phdnomene in der Pastoral und Fragen der kirch-
lichen Zukunft betrachtet werden.

1 Erfahrungen I: Der Glanz und der Tod
Zufillige Standbilder aus der Stadt

Bild eins: Unmittelbar gegentiber einem Eiscafé — auf der anderen Straflensei-
te — liegt auf dem Biirgersteig ein Mann. Er ist mit einer Plane zugedeckt. Der
Mann ist tot. Die einen essen in Sichtweite unbekiimmert ihr Eis weiter. Der an-
dere starb vermutlich an Drogen. Zwischen der Portion Eis und dem Tod liegt
eine Straflenbreite.

Bild zwei: Die Kirche St. Foillan liegt in der Aachener Innenstadt neben dem
Dom und direkt in der Fufigidngerzone. Die Nacht von Griindonnerstag auf Kar-
freitag wird in dieser Kirche als eine stille Nacht des Wachens vor dem Aller-
heiligsten gehalten. Die beiden Kirchenportale bleiben weit gedfinet. In der Kir-
che wird Station um Station und Stunde um Stunde schweigend und betend des
Leidens und Todes Jesu gedacht. Drauflen ziehen die Altstadtbesucher vorbei,
nicht selten laut und frohlich, manche alkoholisiert, Junge oft, aber auch Altere.
Die drinnen und die drauflen trennt eine offene Tiir.

Bild drei: In vielen Geschiften sind die Ladenéftnungszeiten in den Abend hin-
ein ausgeweitet. Auch Sonntage sind in gréflerem Umfang verkaufsoffen. Auf
dem Friedhof wird man seitens der Stadt gebeten, mit der Trauerfeier fiir einen
Verstorbenen spatestens nach zwanzig Minuten fertig zu sein. Die Zeit, die beim
Trauern davonlduft, kommt beim Einkaufen abhanden.

Die Stadt hat viele Nahtstellen. Sie sind in der Regel unsichtbar. Es sind eben-
so Narben wie Bruchstellen. Die Gegensitze, die hier zusammenprallen, sind ex-
trem und belanglos zugleich.

Der Juwelier, der Modeschmuck im vierstelligen Eurobereich verkauft, und
der bettelnde Obdachlose, der sich fiir Kupfermiinzen bedankt, haben - auf Sicht-
weite zueinander — nichts miteinander zu tun. Die hirteste Konfrontation, auf
die jeder Mensch einmal treffen wird, ist die Konfrontation mit dem Tod. In der
Stadt prallen der Glanz und der Tod unerbittlich aufeinander. In vielen Gesich-

4 Das einleitende Kapitel lautet , Das Mysterium der Kirche”; vgl. Kleines Konzilskompendium (Anm. 2),
123-132.



88 Werner Kallen

tern. Sprachlos und tolerant. Gleichgiiltig und spiirbar. Unmittelbar und doch
weit weg. Gibt es hier etwas zu sagen, und wenn ja, in welcher Sprache? Ist Ein-
kaufen gleichermafien bedeutsam wie Sterben? Birgt die glanzvolle Etikettierung
noch eine verschiittete, verangstigte Tiefe, deren Entzifferung alle Mithe wert ist?

Ein erstes Erschrecken vor der verbreiteten, tiefsitzenden, oft spielerisch ver-
deckten Sprachlosigkeit konnte eine heilsame Wirkung haben: ,,Der demokra-
tisch aufgeklarte Commonsense muss auch die mediale Vergleichgiiltigung und
die plappernde Trivialisierung aller Gewichtsunterschiede fiirchten. Moralische
Empfindungen, die bisher nur in religioser Sprache einen hinreichend differen-
zierten Ausdruck besitzen, konnen allgemeine Resonanz finden, sobald sich fiir
ein fast schon Vergessenes, aber implizit Vermisstes eine rettende Formulie-
rung einstellt.

In den genannten Phidnomenen ldsst sich womdglich auch hintergriindig le-
sen. Ein anvertrautes und erprobtes Gut aus der Tradition des christlichen Glau-
bens ist die Fahigkeit, Widerfahrnisse und Gegebenheiten neu oder anders wahr-
zunehmen. Damit finden sie sich in einem anderen Horizont wieder. So belegen
viele biblische Erfahrungen, dass etwa das Schwache, das Aussichtslose, das ver-
meintliche Scheitern zum Eingangstor fiir die géttliche Gnade wird, durch die et-
was Neues geschieht: ,Der Herr antwortete mir: Meine Gnade gentigt dir; denn
sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit. (2 Kor 12,9). Hier wird Schwachheit
tiberraschend zu einem Gefif8 fiir die Kraft. ,Rettende Formulierungen® - sie
wiren zu ergdnzen um ,rettende Rituale® — retten, wenn sie gefunden werden
konnen, etwas vom Leben, etwas, was sonst nicht horbar oder sichtbar wiirde.

2 Erfahrungen II: Verwundbarkeit und Segen
Religiose Versuche zur Wiirde des Lebens

»Rettende Formulierungen® und ,rettende Rituale® lassen sich kaum in der
Spontaneitit des Augenblicks jeweils neu erfinden. Ihre Kraft beziehen sie aus
der Verbindung einer aktuellen und als bedeutsam erlebten Situation mit einem
bis dahin unbekannten, jetzt aber hereinbrechenden Horizont. Auf diese Weise
kommt etwas Neues und das Leben Anrithrendes zustande. Um diese neue Ver-
bindung stiften zu kdnnen, bedarf es einer zuverldssigen und erprobten Form-
gebung, die in der Lage ist, das aktuell Erlebte und die neue, zunichst fremde
Dimension gleichermaflen in eine identifizierbare Gestalt tiberzufithren. Die
Kraft der Gleichnisse Jesu etwa lebt von solcher Verbindung aus alltdglicher Er-

5 J. Habermas, Glauben und Wissen. Rede aus Anlass der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen
Buchhandels 2001. Frankfurt 2001, 29.



Vom wehrlosen Mysterium 89

fahrung und deren Deutung im Horizont der Gegenwart des Reiches Gottes.
Beispiele solcher Verbindung und Formgebung sind auch die klassischen Sa-
kramente. In diesem Zusammenhang und im Kontext der Stadt gehoren die
Feier der Taufe, das wiirdige Letzte Geleit im Falle des Todes und die sonntig-
liche, ,kleine® Osterfeier der Eucharistie zu den Erfahrungen und Situationen,
die hier von Bedeutung sind.

Versuch eins: Die Taufe ist eine grandiose Feier der Einweihung in die tiefe Wiir-
de eines Menschen. In Gestalt des weiflen Taufkleides zieht man diese Wiirde, die
der Sohn Gottes vermittelt, sichtbar an. Entsprechend heif3t es in der Tauffeier:
~Bewahre sie (sc. diese Wiirde) fiir das ewige Leben.“® Die Wiirde, die ein jeder
Mensch hat, bekommt in der Taufe eine Tiefenverankerung, die ohne diese Fei-
er verschlossen bleibt. ,,Gotteskindschaft® ist nicht dasselbe wie naturwiichsige
Vorhandenheit von Leben. Das immer fragile und bedrohte Leben wird durch
die Taufe in eine Beziehung hineingestellt, in eine Beziehung zu dem, der die
Macht der Vernichtung und des Todes gebrochen hat. Dieses Initiationssakra-
ment ist wie das erste Offnen eines grofen Portals: Es ermdglicht einen Blick-
winkel auf das Leben, der hinter aller Naturgegebenheit einen weiten, offenen
Horizont erkennt, glaubt oder ahnt, in dem dieses Leben gehalten bleibt: ,, Der
dreieinige Gott ... behiite euer Leben, er weise euch den rechten Weg im Lichte
des Glaubens und fithre uns alle an das gemeinsame Ziel.”

Versuch zwei: ,Lass uns nicht versinken in Mutlosigkeit und Verzweiflung.“®
So heifit es in einem der Gebete bei der kirchlichen Beerdigung. Der erwartba-
re Tod im hohen Alter, der schreckliche Tod durch Suizid, der plotzliche Tod
in jungen Jahren, der schleichende Tod durch Alkohol, der einsame und abge-
schobene Tod, der Tod noch vor der Geburt, der entschlossene Kampf mit dem
Tod bis zum letzten Atemzug, der vertraute Tod im Kreis der nachsten Ange-
horigen, der Tod zu Hause, der Tod im Krankenhaus, der Tod als grausamer
Bruch, der Tod als Erlosung, der Tod im Glauben, der Tod in Indifferenz, der
Tod im Nichtglauben - in vielen Formen und Umsténden konfrontiert der pas-
torale Alltag mit der Fratze des Todes. An dieser Stelle ist der versierten Bewdl-
tigungsrede ebenso entgegenzutreten wie der gestaltlosen Verstummung. In
der Erfahrung des Todes vermag hingegen etwas transparent zu werden: ,An-
gesichts des Todes wird das Rétsel des menschlichen Daseins am grofiten. Der

6 Die Feier der Kindertaufe in den Bistiimern des deutschen Sprachgebietes. Zweite authentische Ausga-
be auf der Grundlage der Editio typica altera 1973. Freiburg 2007, 64.

7 Vgl. aa0., 231 (im flinften Segensformular).

8 Die kirchliche Begrdbnisfeier in den katholischen Bistiimern des deutschen Sprachgebietes. Hrsg. im
Auftrag der Bischofskonferenzen Deutschlands, Osterreichs u.a. Freiburg 2002, 87



90 Werner Kallen

Mensch erféhrt nicht nur den Schmerz und den fortschreitenden Abbau des Lei-
bes, sondern auch die Furcht vor immerwéhrendem Verloschen. Er empfindet
aber richtig, wenn er sich gegen die Vorstellung der vélligen Zerstérung und den
endgiiltigen Untergang seiner Person straubt. Der Keim der Ewigkeit im Men-
schen wehrt sich gegen den Tod.*’

Der Tod ist die letzte Verwundung, die das Leben ereilt; er bedroht den ,,Keim
der Ewigkeit“, der mit der Taufe Gestalt annimmt. Diese letzte Verwundung ist
unausweichlich und im Horizont empirischer Erfahrung ohne Aussicht auf Hei-
lung. Wie kann hier der Glaube an die Auferstehung durchscheinen, woméglich
auch nur behutsam? Hier, am Ende des Lebens, hat die Kirche angesichts der Er-
fahrung des Todes und im Schmerz der Angehdrigen die Chance, eine rettende
Formulierung und Form zu finden, solange sie die bei ihr vermutete Ritual- und
Segensbefahigung nicht leichtfertig verspielt. Eine wiirdige Feier der Beerdigung,
unabhingig vom Lebenswandel des Verstorbenen und von der Nihe der Ange-
horigen zur Kirche, gehort zu den wichtigen Herausforderungen kirchlicher Pra-
senz in der Stadt, wo der Tod leicht wie eine ,,persona non grata“ ins Unsichtba-
re abgedringt wird: ,,Es erschreckt uns, / Unser Retter, der Tod.“*’

Versuch drei: Grundlegend ist die Frage, wie ,,Glauben® in Zukunft tiberhaupt
noch weitergegeben werden kann. Die provozierende Frage am Ende des Gleich-
nisses vom Richter und von der bittenden Witwe (Lk 18,1-8) erhalt in der ak-
tuellen kirchlichen Situation eine irritierende diagnostische Genauigkeit: ,, Wird
jedoch der Menschensohn, wenn er kommt, auf der Erde noch Glauben vor-
finden?“ Diese Problematik verschérft sich in der Katechese gerade dann, wenn
alle stiitzenden Voraussetzungen wegfallen. Die Feiern des Glaubens in ihrem
ganzen Spektrum erhalten hier einen entscheidenden Stellenwert. Was unter
Glauben verstanden wird, ist oft noch stark von einem statischen Vorverstindnis
gepragt, sei es juristischer, dogmatischer oder moralischer Art. Der vital-pro-
zessuale, erlosende und weitende Charakter von Glauben kommt auf diese Weise
nur schwer in den Blick.

Auf solche Weite zielt indessen die Liturgie als eine ,rettende Form“ - und
hier besonders die sonntigliche Feier der Eucharistie. Sie méchte in dem nicht
selten als verschlossen erfahrenen eigenen Leben eine Tiir 6ffnen, durch die das
Heil, der Heiland wieder Zutritt erhélt: ,,Gott, der ,will, daf3 alle Menschen ge-
rettet werden ... (1 Tim 2,4)° ..., sandte seinen Sohn, das Wort, das Fleisch an-
genommen hat und mit dem Heiligen Geist gesalbt worden ist, den Armen das

9 AaO., 1.
10 F. Holderlin, Stammbuchblatt fiir einen Unbekannten; zit. n. F. Waller (Hrsg.), Alles ist nur Ubergang.
Gedichte und Texte Uber das Sterben. Frankfurt 1988, 191.



Vom wehrlosen Mysterium 91

Evangelium zu predigen und zu heilen, die zerschlagenen Herzens sind, den Arzt
fir Leib und Seele“."!

In der Liturgie lasst sich Glauben als gefeierter Zuspruch, als Hinweg zu ei-
ner manchmal verschiitteten Quelle erfahren. Gerade die Eucharistie - die heili-
ge Feier im Volk Gottes - erofnet diese Blickrichtung: ,Den Armen verkiindete
er die Botschaft vom Heil, den Gefangenen Freiheit, den Trauernden Freude.“*?
Es sind Dimensionen der Weite, die hier ins Spiel kommen: , Heil®, , Freiheit,
»Freude®. Die sonntigliche, sakramentale Versammlung ist eine ebenso bedeut-
same wie einfache Form der Bezeugung und der Weitergabe des Glaubens. Ein-
fach ist die Feier der Liturgie, weil sie als geprigte Form vorliegt und deshalb
nicht stindig fabriziert werden muss; einfach ist sie auch, weil sie fiir alle, die
sich innerlich darauf einlassen, einen Raum erofinet, der nicht allein durch das
Wort bestimmt ist. Empfanglichkeit ist hier wichtiger als Intellektualitdt, An-
dacht entscheidender als Kompetenz. Wo die Feiern der Liturgie im Verlaufe
des Kirchenjahres erkennbar werden als fremdes und auch ungerufenes Echo
auf personliche oder gemeinsame Erfahrungen, da entsteht Resonanz, da spricht
der Glaube der Kirche wie von selbst. Gleichzeitig bewahren die geformten Fei-
ern der Liturgie vor einer taktlosen Direktheit: ,,Die Liturgie hat dem Menschen
gegeben, dass er in ihr sein Innenleben nach seiner ganzen Fiille und Tiefe aus-
sprechen kann und doch sein Geheimnis geborgen weifi: Secretum meum mihi
(,Mein Geheimnis bleibt bei mir“; Ubers.d.Verf.). Er kann sich ergieflen, kann
sich ausdriicken, und fiihlt doch nichts in die Offentlichkeit gezogen, was ver-
borgen bleiben muss.“*

Eine Kultur des Sonntags, ein Sinn fiir das kleine Ostern, ist zundchst bedeut-
sam fiir die Kirche selbst. Sie ist aber auch fiir den Raum der Stadt von Belang:
als heilsame Unterbrechung. In der nervosen Vielfalt stindig wechselnder Sin-
neseindriicke, im Tremolo von Zerstreuungsangeboten und Kaufanreizen, in
der kultivierten Jagd nach dem je besonderen Kitzel und Highlight - da vermag
der Sonntag in seiner liturgischen Priagung einen Raum des Innehaltens zu er-
6ffnen, wo das Leben gerade keinem Zweck unterworfen wird, auch nicht dem
Vergniigungszweck.

11 Vgl. »Sacrosanctum conciliume, n. 5; zit. n. Kleines Konzilskompendium (Anm. 2), 52f.

12 So heif3t es im vierten Hochgebet; vgl. Messbuch fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Au-
thentische Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch. Hrsg. im Auftrag der Bischofskonferenzen Deutsch-
lands, Osterreichs u.a. Freiburg 21988, 505.

13 R. Guardini, Vom Geist der Liturgie. Mainz, Paderborn 21997, 24 [Herv.d.Orig.].



92 Werner Kallen

3 Erfahrungen III: ,Haec nox est “. Osternacht und Heilige Woche

Das Kirchenjahr kennt eine liturgische Dramaturgie mit verschiedenen Abstu-
fungen und mit unterschiedlich gepragten Zeiten. Dessen Hohepunkt ist die Hei-
lige Woche von Palmsonntag bis zur Osternacht. Hier ragen die drei Osterlichen
Tage noch einmal eigens heraus, die dann ins Zentrum des gesamten Glaubens
miinden: in die Feier der Osternacht. Die Heilige Woche ist die Woche des Kir-
chenjahres schlechthin. So wird sie in der frithen mailandischen Liturgie des 4.
Jahrhunderts Hebdomada authentica, ,authentische Woche® oder ,,Urwoche®,
genannt. In der byzantinischen Liturgie heifit sie ,,Heilige und Hohe Woche“.**

Der praktisch-pastorale Umgang vor allem mit dem Triduum sacrum und mit
der Osternacht ist von essenzieller Bedeutung fiir die Strahlkraft des Glaubens.
Der Sinn einer Osternacht wird bis zur Unkenntlichkeit entstellt, wo sie etwa im
Hellen oder in der Ddmmerung beginnt, ist sie doch in ihrem Kern eine Nacht-
wache, die ,Mutter aller Vigilien“ (Augustinus). Und wo die Osternacht aus vor-
geblich zeitlichen Griinden so zusammengekiirzt wird, dass von ihr nur mehr
der traurige Torso einer Vorabendmesse bleibt, da bringt man sich und die ver-
sammelten Mitfeiernden um das dramatische und eben auch sinnlich vermittel-
te Kernstiick des Glaubens: In keiner liturgischen Feier sonst spielt die unmit-
telbare Nachbarschaft und Wechselbeziehung von Dunkel und Licht, von Feuer
und Wasser, von Wort und Symbol, von Tod und Leben, von Einweihung und
bleibendem Mysterium eine so elementare Rolle wie in der Osternacht. In ihrer
ganzen Kraft und auch Linge gefeiert, findet sich hier eine jéhrliche Einfithrung
und Erneuerung im Glauben, die durch keine katechetischen Projekte, pastora-
len Konzepte und wortreichen Predigten zu ersetzen ist.

Am Hohepunkt der Lichtfeier, des ersten Teils der Osternacht, wird im feier-
lich gesungenen Exsultet das Einzigartige dieser Nacht der Befreiung und der neu
er6ffneten Zukunft herausgehoben: Haec nox est — ,,Dies ist die Nacht®. Nicht we-
niger als fiinfmal betont das Exsultet mit dem jeweiligen Versbeginn ,,Dies ist die
Nacht“ das Herausragende dieser 6sterlichen Nacht; und nicht weniger als zwolf
Mal wird die Nacht, um die sich alles im Glauben dreht, begriftlich direkt genannt.
Das Exsultet weist die Osternacht aus als eine Nacht der Gnade, als eine ,,ekstati-
sche“ Nacht, in welcher der Geist wirkt und ,,entriickt: Er ldsst heraustreten aus
der Knechtschaft der Finsternis. Die Erneuerung des Taufversprechens in die-
ser Nacht wird so zum gemeinsamen rituellen Bekenntnis, dass aus dem Wasser
und aus Heiligem Geist neues osterliches Leben geschenkt ist. Der paschale Cha-
rakter der Taufe wird sinnenfillig; im Initiationssakrament ist die T1ir ,,hintiber®
zum Leben in Fiille bereits gedfinet. So ist mit dieser Nacht besonders sorgsam

14 Vgl. hierzu F-R. Weinert, Den Osterfestkreis verstehen und feiern. Regensburg 2001, 59.



Vom wehrlosen Mysterium 93

umzugehen. Sie gibt ihr Geheimnis nur dann preis, wenn sie den theologisch-pa-
storalen Stellenwert, die liturgisch-dramatische Gestalt und den zeitlichen Platz
bekommt, der ihr gebiihrt. Ahnlich verhilt es sich mit den Feiern, die der Oster-
nacht in der gesamten Heiligen Woche vorausgehen. Die Heilige Woche ist eine
Art spiritueller Diamant des christlichen Glaubens, weil sich hier mitfeiernd er-
schlief3t, was verbal und didaktisch nicht annahernd zu vermitteln ist.

4 Mysterium und Effizienz - oder:
Uber die Dignitiit einer zugemuteten Verheifflung

Als Ort geschiftiger Sprachlosigkeit und glitzernd verdeckter Anonymitét zeigt
die Stadt auch ihr Janusgesicht. Durch kirchliche Prisenz in der Stadt ist daher
ein Sinn offen zu halten fiir das, was hinter den Dingen moglicherweise er-
scheinen will. Das ist eine bewusste Absetzung von aktueller Vordergriindigkeit.
Solche kirchliche Prasenz bedarf der Inkarnierung, der identifizierbaren sicht-
baren Form, ohne die ansonsten keine Pragung moéglich ist. Aufgabe der Kirche
ist es, sich um das ,Diaphane®, das ,,Durchscheinende®, zu miihen. Ihr Blick gilt
dem Hintergriindigen, dem, was erst noch ,,hindurchscheinen® will. Hierbei geht
es um die Entzifferung von tibersehenen und unbeachteten Erfahrungen, um
die Offnung fiir einen bisher nicht gekannten Horizont, so dass eine neue und
tiberraschende Transparenz des Lebens entstehen kann. Zu dieser Aufgabe ist
die Kirche aber nur dann befihigt, wenn sie selbst ein erstrangiges und auch ein
kultiviertes Bewusstsein davon hat, dass es Diaphanes, Durchscheinfihiges und
Durchbruchwilliges, gibt — insbesondere in den Schliisselerfahrungen des Lebens.

Im Durchscheinen wird die allseits einsehbare Erfahrungsoberflache iiber-
schritten. Deswegen muss die Kirche sorgfiltig das Potenzial hiiten und es auch
freisetzen konnen, mit dessen Hilfe eine Offnung hin zum Durchscheinen még-
lich wird. Folglich bedarf es der couragierten und unbeirrten Debatte dariiber,
in welchen Kategorien und mit welcher ,,Brille” die Wirklichkeit jeweils wahr-
genommen wird. Als stellvertretende Antipoden einer solchen Auseinanderset-
zung werden hier die Kategorie ,,Mysterium“ auf der einen und die Kategorie
»Effizienz“ auf der anderen Seite gewihlt. Es geht hier um die grundlegende Dif-
ferenz zwischen spiritueller Lebensgrundierung und linearer Erfolgslogik. Die
Okonomisierung aller Lebensbereiche gehort zum unabweisbaren Trend, wenn
es um die Deutung von Wirklichkeit und um das Verstindnis der darin han-
delnden Menschen geht.'” Die Verwandlung fast aller Wirklichkeit in Markte

15 Vgl. hierzu anschaulich und fundiert D. Kurbjuweit, Unser effizientes Leben. Die Diktatur der Qkono—
mie und ihre Folgen. Reinbek 2005; auch Th. Ruster, Wandlung. Ein Traktat (ber Eucharistie und Okono-
mie. Mainz 2006.



94 Werner Kallen

und Kunden, Quantititen und Bilanzen findet zum einen unter dem Leitwort
»Globalisierung® statt, hat aber auch in Teilsystemen, wie etwa in der nur noch
als Institution verstandenen Kirche, eine enorme Plausibilitiat. Gegen das damit
einhergehende Ansinnen, es solle ,effektiver, ,,schneller und ,kundenorien-
tierter tiberlegt und gehandelt werden, ist oft schwerlich etwas einzuwenden,
ohne als geradezu unverniinftig zu gelten.

Worin erweist sich aber das kirchliche Selbstverstandnis in Zeiten, in denen
das Geld knapp ist und vor allem der strukturelle und effektive Umbau forciert
wird?'® Woraus schopft die Kirche theologisch, spirituell und auch sprachlich,
wenn ihr ,,die sprudelnde Quelle“ anvertraut ist, ,deren Wasser ewiges Leben
schenkt® (Joh 4,14), wie es im Gesprach zwischen Jesus und der Samariterin am
Jakobsbrunnen anschaulich heif3t?

Communio sanctorum oder evaluierte Religionsbehorde?

Es gehort zum weiter nicht infrage gestellten alltiglichen Sprachverhalten,
von der Kirche zu reden wie von einem grofleren religidsen Verein mit ent-
sprechenden Strukturen und Représentanten. Verwunderlich ist, dass auch in-
nerhalb der Kirche selbst eine solche Denkweise Einzug gehalten hat, wenn es um
Fragen der Veranderung und der Zukunftsfihigkeit geht. Wie selbstverstiandlich
werden auch Unternehmensberatungen zu Rate gezogen.'” Ein beklemmender
Austausch findet statt: An die Stelle einer biblisch inspirierten, theologisch und
spirituell geleiteten inneren Formgebung tritt unter dem stindig wachsenden
Druck von Defiziten die beschleunigte strukturelle Reorganisation der Kirche.
Der Mangel an Geld, an Personal - vor allem an Priestern - und an tiberlebens-
tahigen Pfarreien bestimmt das, was fiir die Zukunft tragen soll.

Die Frage, was sich rechnet und was sich lohnt, bekommt unterschwellig die
Funktion eines Tribunals, vor dem alles gerechtfertigt werden muss. Koénnte
demgegeniiber in der schmerzvollen Erfahrung elementarer Defizite aber auch
anderes horbar werden wollen als allein der Ruf nach der administrativen Behe-
bung des Mangels? Wenn die Kirche sich so eklatant von einer einzigen Dimen-
sion bestimmen lésst, dann droht hier schrittweise eine innere Selbstverodung.
Denn die Kategorie ,,Effizienz® ist ja gerade nicht der ausschlaggebende Dreh-
und Angelpunkt im kirchlichen Selbstverstdndnis. Das Sakrament der Taufe

16 Im bischoflich approbierten Papier Konsolidierungsprozess des Bistums Aachen. Richtungsentschei-
dungen zur Konsolidierung vom 29.09.2004 geht es z.B. ausdriicklich um ,administrative Prozesse zur
Qualitats- und Effizienzsteigerung” (Presseinformation, S. 10). Diese Sprache ist Stil des gesamten Papiers.
17 Im Bistum Aachen etwa Droege & Comp. Andernorts sind es McKinsey oder sonstige Beratungsun-
ternehmen.



Vom wehrlosen Mysterium 95

ist in seinem Aufbaucharakter fiir die Kirche und in seiner Wirkkraft von ei-
gener, auch widerstindiger Bedeutung gegeniiber einem ,,Masterplan® mit sei-
ner einsichtigen Zwecklogik fiir die Profilierung des so bezeichneten ,,Kernge-
schiftes®. Der Kirche ist anderes anvertraut und zugemutet: ,Auf, ihr Durstigen,
kommt alle zum Wasser! Auch wer kein Geld hat, soll kommen. Kauft Getreide
und esst, kommt und kauft ohne Geld ... Warum bezahlt ihr mit Geld, was euch
nicht nahrt, und mit dem Lohn eurer Mithen, was euch nicht satt macht? Hort
auf mich, dann bekommt ihr das Beste zu essen und kénnt euch laben an fetten
Speisen.“ (Jes 55,1.2). Diese VerheifSung des Deuterojesaja gehort zur biblischen
Verkiindigung in der Osternacht. Wer diese und andere Verheiflungen aus dem
Ersten und aus dem Neuen Testament als nur dilettantisch angesichts der Macht
okonomischer Denkweisen brandmarkt, hat die prophetisch-widerborstige Di-
mension des Glaubens womdglich schon still und unheimlich eingetauscht gegen
eine sprachlose Anpassung an den plausiblen Mainstream der neuen Parakleten.

In der Taufe und in der Eucharistie ereignet sich das Zustandekommen der
Kirche in einem eigenen Modus, namlich in einer spezifischen, sakramentalen
Weise. Als eine Communio sanctorum versteht sich die Kirche ihrer Herkunft
und ihrer zuletzt eschatologischen Ausrichtung nach substanziell anders als Be-
horden und Vereine, mogen Organisationsformen hier und da auch ahnlich sein.
Wo die Kirche solche elementare geistige Differenz missachtet oder aufgibt, da
beraubt sie sich ihrer eigenen inneren Prigekraft, wird auf Dauer ununterscheid-
bar und schliefSlich iiberfliissig. Eine in sich ruhende, aber auch widerspruchs-
fahige Klarheit im theologisch-spirituellen Selbstbild ist selbst eine konstitutive
Voraussetzung fiir die zukunftsfahige Gestalt der Kirche.

Heilige Feier oder thematische Prisentation?

Wenn die Frage ansteht, wie man einen bedeutenden Anlass auch in Form eines
Gottesdienstes gemeinsam feiern kann, wird haufig zuerst ein passendes Thema
gesucht, von dem her dann der Gottesdienst im Hinblick auf biblische Lesungen,
Lieder, szenische Darstellungen, Fiirbitten usw. durchgestaltet wird. Absicht ist,
dass sich ein roter Faden im Gottesdienst zeigt, die Versammelten sich beteiligt
fithlen und dass schlieSlich eine Botschaft erkennbar wird, die man in den All-
tag libersetzen kann. Die Anzahl entsprechender Gottesdienstvorlagen fiir Erst-
kommunion und Firmung, fiir Misereor und Caritas, fiir Familiengottesdiens-
te usw. ist schier uferlos.

Wenn aber Gottesdienste und speziell die Feier der Eucharistie auf diese Wei-
se thematisch iiberflutet werden, dann geht unter, um wen es nach dem Glauben
der Kirche doch zuerst geht, um IHN. Er, Gott, ist aber schon da: ,Zu den Vor-



96 Werner Kallen

aussetzungen der Eucharistiefeier wie jedes Sakraments gehort die feste Glau-
bensiiberzeugung von Gott als der alles bestimmenden Wirklichkeit, die immer
und iiberall gegenwirtig ist.“'® Gerade bei der Feier des heiligen Mahls geht es
nicht um ein Programm, sondern um eine Person. Wenn die im Glauben gege-
bene Gegenwart Gottes aber stindig zu einer anderen, thematischen Zentrierung
in Konkurrenz treten muss, dann kommt auch der Sinn fiir diese primare Ge-
genwart Gottes allméhlich abhanden. Denn hier lauert eine subtile und folgen-
reiche Tduschung: Die angezielte Wirkung, der Zweck, wird zum mafigebenden
Beweggrund. Ein vor allem ésthetisch bedachtes Arrangement und eine gekonn-
te Prasentation verschleiern jedoch nur allzu leicht das Fehlen einer spirituel-
len Fundierung, die nicht ,,Ich® erwirke. So verwandelt sich dann der Charakter
der heiligen Feier, in der man vor Gott aufatmen kann, in eine detailliert geplan-
te, appellative Versammlung, an deren Ende man vor allem als besserungswillig
dazustehen hat. Aus der Feier der Erlosten wird ein Treffen der Selbstbefreier.

Die Feier der Eucharistie hat allerdings eine umgekehrte Grundbewegung: Sie
ist die Erofinung eines Raumes, in dem ER, in den Zeichen von Brot und Wein ge-
genwirtig, von den Versammelten aufgenommen werden will. Sie hat ein gottlich-
personales Zentrum, kein programmatisches Ziel. In der Kraft des Heiligen Geis-
tes ist man um ein géttliches DU versammelt: ,,Dieser Geist ist nicht da und dort
zu suchen, sondern zuinnerst in uns selber, in unserem ,Herzen‘ (Rom 5,5). Dort
geschieht durch ihn, nicht durch unsere Anstrengung und Leistung, jene Eroff-
nung, die wir ,Glauben’ nennen.“** Wo dieses Wirken des Heiligen Geistes thema-
tisch ersetzt wird, da gerit ,,Feiern“ zum ,,Herstellen; aus der Freiheit der Kinder
Gottes wird die Versklavung unter die soziale, moralische oder religiése Korrekt-
heit. Am Ende feiert man dann nicht mehr THN, sondern appelliert nur noch an
»sich®. So werden die Quellen, die sich in der Eucharistie fiir den eigenen Glau-
ben erschliefien lassen wollen, nicht freigelegt, sondern verschiittet. Aus verheif3e-
ner Weite wird selbstgesprochene Odnis. Die dauernde und ermiidende Beschifti-
gung mit sich will ja gerade losgelassen sein hinein in einen Raum der Wandlung,
hinuber in eine Gelassenheit und Freiheit, die von anderswoher, von Gott her, er-
moglicht wird: ,,Bleibe bei uns mit deiner Gnade und fiihre uns zur vollkomme-
nen Freiheit, damit der Osterjubel, der uns heute erfiillt, sich in der Freude des
Himmels vollendet.“** Empfangen sein will die Gnade einer Freiheit, die in [HM
griindet, nicht in uns.

18 H. Vorgrimler, Sakramententheologie. Disseldorf 32002, 153.

19 AaO., 154.

20 Aus dem Tagesgebet am Dienstag der Osteroktav, vgl. Messbuch fir die Bistimer des deutschen
Sprachgebietes (Anm. 12), 136.



Vom wehrlosen Mysterium 97

Gesicht oder Vorgang?

Es ist meist iiblich, die Kirche, um sie vermeintlich addquat klassifizieren zu kén-
nen, dem Bereich der Dienstleistungsunternehmen zuzuordnen. In achtloser
Unterwerfung unter die damit adaptierten geistigen Koordinaten ist dann auch
innerhalb der Kirche selbst die Rede davon, wie man die ,,Klientel“ besser errei-
chen kann, wie der ,,Service zu verbessern ist oder wie die eigene ,Marke® un-
verwechselbar zur Geltung gebracht werden kann. Unter einem solchen geistigen
Vorzeichen ist Kirchenreform ein Projekt im Kontext einer religiésen Dienstleis-
tungsbehorde: Es geht in erster Linie darum, ,,Synergieeffekte® zu ermoglichen,
»Abldufe“ zu optimieren und ,,bedarfsgerecht” zu agieren

Im aaronitischen Segen heif3t es: ,,Der Herr lasse sein Angesicht iber dir leuch-
ten ... Der Herr wende sein Angesicht dir zu und schenke dir Heil.“ (Num 6,25f.).
Im zweiten Hochgebet ist bei den Fiirbitten im Hinblick auf die Verstorbenen
formuliert: ,Nimm sie ... in dein Reich auf, wo sie dich schauen von Angesicht
zu Angesicht.“*" Diese Gegeniiberstellung aus einem Segensgebet und aus einem
Hochgebet mit dem zuvor Beschriebenen hat den Sinn eines energischen Me-
mento. Kernvollziige des christlichen Glaubens bestehen nachdriicklich darauf,
dass im Zentrum des Glaubens ein ,,Angesicht“ steht. Auch das Ende des Lebens
ist nicht das Ende eines religiosen oder biographischen ,,Vorgangs®, sondern die
Hineinverwandlung des fragmentarischen und todesinfizierten Ich in ein end-
gliltig heilendes und rettendes géttliches DU. Diese im Glauben erhoftte Begeg-
nung von ,Angesicht zu Angesicht bedeutet aber auch, dass alle, die in diesem
Glauben jetzt miteinander verbunden sind, auch ihrerseits wesentlich dadurch
charakterisiert sind, dass sie ein ,,Gesicht haben, geschaffen ,,als sein Abbild*
(vgl. Gen 1,27). Diese Wiirde wird auch mit dem Tode nicht ausgeloscht: ,,Wir
werden dich, unseren Gott, schauen, wie du bist, dir dhnlich sein auf ewig*.*?

Wo dieser geistliche Fundamentalhintergrund in der Kirche durch soziolo-
gische oder betriebswirtschaftliche Leitbilder zersetzt wird, da mutiert auch der
Umgang miteinander: Mit einem Charisma Begabte werden vor allem zu Funk-
tionstrdgern; aus situativen Kurzbegegnungen von ,,Du zu Du“ werden forma-
lisierbare Abldufe. An die Stelle des ,,Sprechzimmers* tritt das ,,Biiro“ oder der
»Konferenzraum® als allgemeiner Raum-Typus; der ,,Pastor®, der sich dem allei-
nigen ,guten Hirten“ verdankt (vgl. Joh 10,1-10.11-18), wird zum ,,Leiter®, der fiir
das Funktionieren der Abldufe zu sorgen hat. Leise, aber nachhaltig gewinnen un-
auffillige Formen von Entpersonalisierung und Anonymisierung die Oberhand.
Ein unterschiedenes, eigenes Selbstbild wird geistig aufgegeben zugunsten eines

21 Vgl. aa0., 488.
22 So heif3t es im Dritten Hochgebet bei einer Messe fir Verstorbene; vgl. aaO., 499.



98 Werner Kallen

Leitbildes aus dem Bereich des Qualititsmanagements, welches vorrangig einer
okonomischen Logik folgt. Das bleibt nicht ohne Folgen: ,, Wenn etwas nicht zu-
sammenpasst, dann sind das Transzendenz und Effizienz. Wenn sich die Kirche,
als Ort von Spiritualitit, den gleichen Gesetzen unterwirft wie ein Unternehmen,
dann hat sie ihren Zweck verfehlt, dann verliert sie ihre Daseinsberechtigung.
(...) Die Kirche macht den gleichen Fehler wie die Politik, wenn sie meint, man
konne die Strukturen und Instrumente der Wirtschaft iibernehmen, um seine
Inhalte zu verkaufen, und die Inhalte blieben davon unberiihrt.“*?

Verheiflung oder Kalkulation?

Zu den Hochgebeten in der Kirche zdhlen neben dem Eucharistischen Hoch-
gebet auch das Exsultet, der feierliche Trauungssegen, die Weihegebete bei der
Diakonen- und Priesterweihe und auch das Gebet zur Weihe des Taufwassers.
An exponierter Stelle formulieren sie exemplarisch das, was typisch ist fiir jede
Gebetssituation. Sie fassen das in poetische Sprache, was einerseits verbiirgt ist,
andererseits als unmoglich erscheint: Sie erbitten das fiir die Vergangenheit be-
zeugte Wirken Gottes jetzt in der gegenwirtigen, eigenen Situation. Dieses Wir-
ken Gottes wird nicht auf einer empirischen Grundlage prognostiziert. Es wird in
einer offenen Gebetssituation erbeten, wie etwa bei der Taufe: ,,Wir bitten dich,
allméachtiger ewiger Gott, schau gnadig auf deine Kirche und 6ffne ihr den Brun-
nen der Taufe. (...) Die Menschen, die du als dein Abbild geschaften hast, reini-
ge im Sakrament der Taufe von der alten Schuld. Aus Wasser und aus Heiligem
Geist geboren, lass sie auferstehen zum neuen Leben.“** Wer sich in den Raum
des Gebetes begibt, setzt sich einem offenen, unabgesicherten Horizont aus, weil
die Art des Wirkens Gottes sich in einer Freiheit fiigt, die nicht ich kontrolliere.

Der geistige Widerpart einer Bitte um das Wirken Gottes ist der Evidenzan-
spruch der Kalkulation. Hier herrschen die Kalkulatoren, die ,Rechenmeis-
ter”. Thr Metier ist die Festlegung durch die Zahl. Wer sich diesem Denken aus-
schlieSlich verschreibt, wird auf Dauer verheifSungsresistent. Denn neben dem
suggestiven Anspruch der genauen Zahl erscheint eine nur umrisshaft deutli-
che Verheiflung vor allem als defizitir, ja beinahe als lacherlich, wie sich schon
bei Sara und Abraham zeigt (vgl. Gen 18,10-15): Als Sara hort, dass sie als ural-
te Frau mit ihrem uralten Mann noch einen Sohn bekommen soll, da macht sie
sich dartiber lustig. Denn was sie als Geburtsverheiflung unter den Eichen von
Mamre vernimmt, erscheint nach allen Regeln der Rechenkunst und der Biolo-

23 Vgl. D. Kurbjuweit, Unser effizientes Leben (Anm. 15), 138.139.
24 \ql. Die Feier der Kindertaufe (Anm. 6), 55 (Gebet zur Taufwasserweihe).



Vom wehrlosen Mysterium 99

gie als Unsinn. Biblische Verheiflungen legen es aber genau darauf an: Sie irri-
tieren das Berechnungsdogma und konfrontieren die Prognosendiener mit ei-
nem unsichtbaren, aber existenten Potenzial der Wirklichkeit.

Wo die Kirche von ihrer inneren Substanz her nicht mehr in der Lage ist, der
sicheren , Kalkulation® die anfechtbare ,,VerheifSung“ entgegenzusetzen, da ver-
liert sie die Kraft des ,,Salzes®, des ,,Lichtes“ und auch des ,,Feuers®. Sie liefert
sich damit ganz dem Geist der ,koufmannschaft“ aus (Meister Eckhart). So wird
dann schliefflich auch der ,,Tempel®, das Innerste der eigenen Seele, wo Gott
Wohnung nehmen will, vom Handlergeist besetzt, man ist nicht mehr ledic und
vri (,frei®). Diejenigen, die nur noch unter wirtschaftlichen Pramissen agieren,
nennt Meister Eckhart ,torichte Leute .. . Sie erkennen von der Wahrheit wenig
oder nichts.“ Nur dort behilt Gott eine Chance, Wohnung zu nehmen, wo sein
Platz auch noch frei ist, wo ,,die Kaufleute tiberhaupt aus dem Tempel ausgetrie-
ben“sind.?® Der ,, Tempel® ist freizuhalten vom Geist der ,,Kaufmannschaft*, da-
mit dort das Potenzial der biblischen Verheiflungen und die Poesie der Gebete
ihren genuinen Ort behalten.

5 ,Atemraum fiir Freiheit“: Zur Bedeutung von Sprache

Die Sprache, in der man sich verstindigt, ist in der Regel so selbstverstidndlich,
dass man nicht weiter {iber sie nachdenkt. Fiir die Theologie und fiir die Kirche
ist es jedoch von besonderer Bedeutung, in welchem Stil sie bei ihrem Umgang
mit heiligen Dingen spricht. Die Art der Sprache ist selbst ein Ausdruck dafiir,
welches Verhaltnis man zu dem hat, was in den Worten formuliert wird. Ent-
sprechend unterscheiden sich eine soziologische, eine poetische und eine reli-
giose Sprache. Daher fillt es auf, dass in vielen kirchlichen Bereichen eine Spra-
che iiblich und konsensfahig geworden ist, die der Religionswissenschaft, der
Alltagspsychologie oder dem Bereich des Marketing entstammt. Von einer je
spezifischen , Klientel“ ist die Rede, von ,niederschwelligen Angeboten®, vom
unterschiedlichen ,,Publikum® der Gottesdienste und von Verbesserungen im
»Service®. Die eigene ,,Marke® und das gesellschaftlich akzeptierte ,,Kerngeschaft*
sollen profiliert werden. Als eine Art religidse Service-Agentur wird so die Kir-
che in Konkurrenz zu anderen Dienstleistern positioniert. Ist jedoch ein religi-
6s Suchender so etwas wie ein potenzieller ,,Kunde“? In schrecklicher Sprache
wird ein klaglicher, entseelender Okonomismus etabliert.

25 Zum Geist der ,Kaufmannschaft” bei Meister Eckhart (1260-1328) vgl. dessen Predigt Nr. 1 zur Tem-
pelaustreibung ,, Intravit Jesus in templum”; zit. n. G. Stachel (Hrsg.), Meister Eckhart. Alles lassen — eins-
werden. Miinchen 1992, 115-122, hier 117; vgl. zu dieser Sicht bei Eckhart erhellend D. Sélle, Mystik und
Widerstand. Hamburg 41998, 86-90 u. 268-273.



100 Werner Kallen

Geistliche Spuren und heilige Gehalte des Glaubens wollen hingegen in ei-
ner eigenen spirituellen Sprachkultur gehiitet sein. Identitdtsbestimmend fiir die
Theologie und fiir die Kirche ist gerade eine andere Sprache, die sich vorrangig
aus biblischen und patristischen, aus mystischen und aus liturgischen Quellen
néahrt. Wer diese Sprache leichtfertig exkommuniziert, schliefit damit auf Dau-
er auch die Inhalte aus, die diese eigene Sprache bezeichnet. Die Rede beispiels-
weise von einer ,Gottesdienstveranstaltung® bezeichnet im Kern eben nicht das
Gleiche wie eine ,heilige Feier”. Und das Wort vom ,,Gottesdienstpublikum®
schaftt unter der Angebotspramisse eine Unterscheidung von ,,wir hier” und
»ihr dort; damit verhindert ein solches Wort gerade den Blick fiir die gemein-
same, innere participatio actuosa, die alle Versammelten in gewisser Weise zu
Konzelebranten macht.

Mit einer Anleihe aus der Poesie, wo der genaue Umgang mit Sprache zur Be-
rufung und zum Alltag des Dichters gehort, lisst sich die Tragweite von Sprache
verdeutlichen: ,,Der Lyriker will nicht, wie der Wissenschaftler, die Welt beherr-
schen oder wegordnen. (...) Sein Benennen gibt den Dingen einen Atem, den ihnen
das Leben gerade versagt.“*® Auch die Theologie und die Kirche wollen die Dinge
in ihrer spezifischen Rede von Gott ,benennen®, neu und anders benennen, da-
mit sie einen ,Atem“ bekommen. So kann eine bis dahin unbekannte ,rettende
Formulierung® erstehen. Ein anderer Raum fiir die Begegnung mit der Wirklich-
keit wird auf diese Art eroffnet, ein ,,Atemraum fiir Freiheit*,”” in dem die pro-
grammierende und sortierende Sprache keinen Platz hat, wo man sich authalten
kann, frei von jedweder Funktionalisierung, ,,sunder warumbe® - ,,ohne Warum®
(Meister Eckhart).?® Nach und nach eingeiibt in eine solche Sprache, die nicht ver-
fiigt und nicht trennt, die nicht verdinglicht und nicht instrumentalisiert, konn-
te ganz allmahlich und mit viel Geduld in der Theologie und in der Kirche wieder
eine weithin unbeachtete, entlastende und freigebende Dimension aufleuchten:

»Es geht nicht darum zu sprechen,
auch nicht darum zu schweigen:

es geht darum, etwas zu dffnen
zwischen dem Wort und der Stille.**

26 Vgl. H. Domin, Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Frankfurter Poetik-Vorlesungen 1987/1988.
Frankfurt 1999, 59 [Herv.d.Orig.].

27 Vgl. aa0., 9.

28 Vqgl. zu Eckharts entsprechender Predigt D. Solle, Mystik und Widerstand (Anm. 25), 87

29 R. Juarroz, Vertikale Poesie — Poesia vertical. Hrsg. und aus dem argentinischen Spanisch Ubers. von
J. und T. Burghardt. Salzburg 2005, 204.



Vom wehrlosen Mysterium 101

Eine Bekehrung in der Art der Sprache ist ein erster Schritt auf dem Weg, ,ret-
tende Formulierungen® wiederzufinden und sie als Raum fiir eine noch unbe-
nannte Erfahrung aufzuschlielen.

Theologische Selbstachtung: Das Gut einer eigenen Sprache hiiten

Die Kirche verfiigt in ihrer biblischen, theologischen und spirituellen Tradition
iiber ein eigenes Reservoir, Erfahrungen nicht nur zu benennen, sondern auch
solche Erfahrungen zu hiiten, fiir die andernorts kein Sensorium zur Verfiigung
steht. Diese spezifische Féhigkeit erwdchst ihr daraus, dass ihr die Sorge fiir das
»Mysterium“ anvertraut ist, welches gleichermafien menschlich und géttlich ge-
wandet aufscheint, aber in verhiillter Gestalt. Ohne personliches und kirchlich
erkennbares Verhiltnis zum Mysterium wird der Glaube bedngstigend leer, hy-
peraktiv und ohne Richtung; die dann gesprochene Sprache verliert ihren inne-
ren Bezugspunkt und ihren unverkennbar eigenen Ton. Ob etwa ,,Sehnsucht®
oder ,,Prognose” die Zukunftsorientierung der Kirche bestimmt, macht einen
elementaren, nicht nur begrifflichen Unterschied, ,,Verheiflung® und ,,Berech-
nung” treffen sich gerade nicht wie Parallelen im Unendlichen. Und da, wo die
widerstandslose Ubernahme von 6konomischen Kategorien nach und nach die
Einiibung in die Mystagogie vergessen ldsst, da geschieht keine Anpassung an
sachliche Notwendigkeiten, sondern Verédung im spirituellen Innenraum des
Glaubens. Die Quellbeziehung zum Mysterium entscheidet {iber das, was man
geistliche Vitalitdt nennen konnte; diese nahrt sich von innen her.

Wo die Kirche im radikalen und schmerzlichen Umbau der Strukturen sub-
stanziell unterhalb dieser Quellbeziehung bleibt, da droht ihr eine folgenreiche
geistlich-theologische Selbstentkernung. Die neuen Parakleten allein der Effizi-
enz sind nicht schon die ersehnten Sendboten des Heiligen Geistes. Die Frage
etwa: ,,Was lohnt sich?“ ist keine biblisch inspirierte. Berechnung zerfrisst das
Mysterium. Rentabilitdt will keine Prophetie. Es geht um die geistige Grundaus-
richtung im Elementaren, auch in Zeiten der Bedridngnis. Wenn diese Basis nicht
stimmt, verungliickt alles, was darauf aufbaut: ,,So soll, was in uns dunkel ist, /
was schwer uns auf dem Herzen liegt, / aufbrechen unter deinem Licht / und dir
sich 6ffnen, Herr und Gott.“*°

Es ist eine Form der Selbstachtung, dass die Kirche in der Lage bleibt, zum au-
tokratischen Anspruch der Berechnung aller Lebensdimensionen eine substan-

30 Aus einem Hymnus der Laudes, nach ,Nox et tenebrae et nubila” (5. Jh.), in: Stundenbuch fiir die ka-
tholischen Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe flr den liturgischen Gebrauch,
Bd. 3: ,Im Jahreskreis”. Hrsg. im Auftrag der Deutschen und der Berliner Bischofskonferenz, der Oster-
reichischen Bischofskonferenz u.a. Freiburg 2001, 253 [Herv.d.Verf.].



102 Werner Kallen

zielle, geistige Differenz zu formulieren. Sie muss daher entschlossen bleiben, in
der ihr eigenen Sprache den zu bezeugen, von dem her sie selbst immer wieder
elementar das Leben und die Zukunft erhilt — auch in der Zeit der bedrohlichen
Diirre: ,,Sagt den Verzagten: Habt Mut, fiirchtet euch nicht! (...) In der Wiiste
brechen Quellen hervor, und Béche flieflen in der Steppe.” (Jes 35,4.6).

Wo niemand mehr in der Lage ist, die Spur des Mysteriums zu wittern, sie
zu lesen, sie zu entziffern und auch von ihr zu erzéhlen, da geschieht Unheimli-
ches. Denn dort verschwindet dann unmerklich, aber folgenreich, der spirituelle
Kompass fiir den personlichen wie fiir den gemeinsamen kirchlichen Glauben.

6 Gesucht: Eingeweihte

Wo das eigene Leben spirituell durchwebt bleibt, wo es sich der Fehler und Brii-
che nicht schimt - ohne umgekehrt stolz darauf zu sein — und wo die manchmal
schmerzhafte Offenheit fiir das ,Andere® des Geistes gewahrt bleibt, da formt
sich Autoritdt im Glauben. Vor aller pastoralen ,,Professionalitit® und vor der
Herausbildung eines verdnderten, erkennbaren Profils der Kirche ist mithin -
innerlich zuerst — auf anderes zu achten. Fiir ein neues spirituelles Gewicht der
Kirche unter uniibersehbar pluralistischen Bedingungen sind ,,Eingeweihte® von-
noten, ,Mysten“, Menschen, die durch die Art und Weise ihres Lebens eine Al-
ternative verkorpern zum rein funktionalen oder technokratischen Verstindnis
dessen, worum es im Glauben und in der Kirche geht. Aufzuspiiren sind Men-
schen, die bewandert sind im Raum des Mysteriums, Menschen, die sich in die-
sen Raum hinunterwagen, so tief, dass sie verwandelt und auf neue Weise geoft-
net wieder hervorkommen. Im Sinnbild der Taufe wire dies eine ,JImmersion®,
ein Hinuntertauchen, um das neue, bis dahin unbekannte Leben geschenkt zu
bekommen. Es wire tatsdchlich eine ,Initiation®, eine Einweihung: der Beginn
eines Prozesses im Wachstum des Glaubens und im Reifen der eigenen Seele,
der nie wirklich zu Ende ist. So vor allem entsteht Kompetenz im Glauben. Sol-
chermafen Initiationswillige sind vonnéten.

In der alten Kirche dauerte ein solcher Einweihungsprozess durch Taufe, Fir-
mung und Eucharistie mehrere Jahre und erfolgte in unterschiedlichen Stufen.
Nach der Initiation in der Osternacht schloss sich in der Osteroktav noch eine
entsprechende Mystagogie an, ein Weggeleit zum inneren Verstehen der gefei-
erten Mysterien. Hier, am Anfang der Kirche, findet sich ein hohes theologisch-
spirituelles Bewusstsein: ,,Einweihung® in die Mysterien des Glaubens ist die
Grundvoraussetzung, um dann auch anderen von diesem Glauben kiinden zu
kénnen. Solche ,,Einweihung® in den Raum des Mysteriums ist nicht identisch
mit zertifizierter theologischer oder pastoraler Kompetenz, sondern sie liegt ihr



Vom wehrlosen Mysterium 103

innerlich voraus. Wo solche Einweihung nicht mehr geschieht, da versiegen die
Quellen, da erlischt gerade das Licht, das bei der Taufe — dem Beginn dieses le-
benslangen Weges — an der Osterkerze entziindet wird.

Wo es nach kirchlichem Urteil solchermaflen ,, Eingeweihte® gibt, da liegt es
nun auch nahe, diese zu ,weihen®. Denn iiberall da, wo die Kirche mafigeblich
in Erscheinung tritt, da tut sie das nach eigenem Verstandnis ja als ,,Sakrament,
das heifst Zeichen und Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir
die Einheit der ganzen Menschheit.“’* Wenn kirchliches Handeln im Kern sa-
kramental ist, im Mysterium begriindet und auf das Mysterium ausgerichtet,
dann brauchen auch diejenigen, die dauerhaft im Namen der Kirche handeln,
eine Form der Einsetzung, die sie in spirituell angemessener Weise dffentlich als
Ermichtigte ausweist. Diese Einsetzung im Namen der Kirche wird durch eine
Form von Weihe addquater zum Ausdruck gebracht als allein durch einen Ar-
beitsvertrag.

»In die Mulde meiner Stummbheit / leg ein Wort“

Das Mysterium will bezeugt sein — auch durch das Wort, das in einer Tiefe griin-
det. Wie will man in der Kirche vom Mysterium aber anders sprechen als so, dass
man zuvor das Wort, das dann zu sagen wire, ,,gefunden® hat? Erforderlich ist
die Herausbildung einer eigenen, charakteristischen Sprachform, an welcher der
spezifische innere Ort kirchlichen und theologischen Redens in der Vielfalt der
Stimmen, Begriffe und Tonlagen erkennbar bleibt. Eloquenz ist hier noch keine
Verkiindigung und Sprachgeschick noch kein Beleg fiir die Verankerung in der
eigenen Erfahrung. In der Benediktusregel aus dem 6. Jahrhundert, die pragend
wurde fir die westliche Ausformung des Ménchtums, spielen Grundhaltung
und Wiirde des Schweigens eine wichtige Rolle. Diese Haltung ist nicht nur ein
Nicht-Reden, sondern Ausdruck einer Verhéltnisbestimmung und einer geist-
lich motivierten Wortempfanglichkeit: ,Denn Reden und Lehren kommen dem
Meister zu, Schweigen und Héren ist Sache des Jiingers.“*> Weil die ganze Kirche
das wirkfdhige Wort von ihrem einzigen Magister und Rabbi erhilt, ist es aller
Bemithung wert, zundchst eine stille Empfanglichkeit wieder zu erlernen. Denn
das schnelle Wort und der versierte, aber unbeteiligte Umgang mit iiberliefer-
ten Formeln verfiihrt leicht zu einer gehaltlosen theologischen Geschwitzigkeit.

Zeiten der Stille, eine Haltung der Schweigsamkeit und eine Bejahung der
Leere sind kathartische Formen, dem zu widerstehen: ,,Ich denke, auf alle Fil-

31 Vgl.»Lumen gentiumc, n. 1; zit. n. Kleines Konzilskompendium (Anm. 2), 123.
32 Die Regel des heiligen Benedikt 6,6. Eingel. und (bers. von B. Steidle. Beuron #1988, 34.



104 Werner Kallen

le ist es ein sehr sicherer Weg, von sich aus alles zu tun, um ein leeres Gefaf3 fiir
die gottliche Gnade zu werden.“** Diese Riicknahme ungefragter und maf3loser
Verbalisierung ist keine Selbstenteignung oder Selbstbeschneidung. Sie geschieht
vielmehr in der Erkenntnis, dass man das theologische Wort nicht immer zur
Verfligung hat wie eine beliebig abrufbare Erhellungsformel, sondern dass man
es erhdlt. Zudem driickt sich im Bemiithen um eine solche Leere auch die prin-
zipielle geistliche Einsicht aus, dass nicht allein ich es bin, auf den es ankommt,
damit der Glaube seine Vitalkraft behalt: ,, Wir sagen deshalb zu unserem Leer-
werden Ja, weil wir wahrnehmen, dass unsere Leere selbst sich in Erfiillung und
Fiille wandelt.“** Eine Haltung der Schweigsamkeit und das Aufsuchen der Lee-
re sind aber nun ihrerseits keine neuen, viel subtileren Formen der Verfiigung
tiber das Mysterium. Die Transformation vom Reden zum Schweigen, von der
Herstellbarkeit zur Empféanglichkeit bedeutet ein Hinliberwandeln in einen exis-
tenziell offenen Raum, der lockt und gefidhrdet, der freigibt und beansprucht.
Man bleibt — gewandelt - ein mit leeren Handen Angewiesener:

»In die Mulde meiner Stummbeit / leg ein Wort“.>®

33 Edith Stein (1891-1942) in einem Brief; zit. n. W. Herbstrith (Hrsg.), In der Kraft des Kreuzes. Hundert
Worte von Edith Stein. Minchen 1997, 18.

34 So der Trappist und Schriftsteller Thomas Merton (1915-1968); zit. n. B. Schellenberger (Hrsg.), Tho-
mas Merton. Zeiten der Stille. Freiburg, Basel, Wien 1992, 101.

35 |. Bachmann, Psalm, in: Dies., Samtliche Gedichte. Minchen 31990, 65.





