
Vom wehrlosen Mysterium
Spirituelle Notizen im Umbruch 
der Kirche
Werner Kallen / Aachen

„Die sogenannten ‚Strukturprobleme‘, die Pläne zur ‚zeitgemäßen Erneuerung‘ – 
alles wichtige Dinge, aber nicht die grundlegendsten; von Plänen zu institutionellen 
Reformen alles zu erwarten, wäre unsinnig .. . Wenn sie nicht in einen größeren 
Zusammenhang hineingestellt werden, in den Dienst einer inneren Erneuerung, 
bleiben sie reine technokratische Manipulationen, die bis in ihre scheinbaren 
Erfolge hinein schädlich sind durch den Geist, den sie auszubreiten helfen.“1

Dieser Weckruf von Henri de Lubac (1896–1991) erscholl vor vierzig Jahren. Er 
trifft heute auf einen gewaltigen organisatorischen Umbruch, in dem sich viele 
deutsche Diözesen befinden. Neben einer solchen äußeren Neuordnung ist aber 
auch eine tiefgreifende innere Umformung vonnöten, damit sich im kirchlichen 
Zeugnis des Glaubens etwas wiederfindet vom „aufstrahlenden Licht aus der Hö-
he“ (Lk 1,78), das allen leuchten will. Wenn es um dafür elementare Dimensionen 
geht, dann ist vor allem nach dem Gewicht des Mysteriums im Selbstverständnis 
der Kirche zu fragen; zumal die Logik des Umbaus vorwiegend durch das Inter-
esse an finanzieller Sicherung und an der Erhaltung flächendeckender Strukturen 
bestimmt ist. Der hohe praktische Regelungsdruck verhindert oft eine gründliche 
theologische Deutung und geistliche Fundierung der radikalen Umbrüche. Spiritu-
elle Atemnot droht. Es bleibt der Kirche aber aufgetragen, „die Zeichen der Zeit im 
Licht des Evangeliums zu deuten.“2 Eine neue Form kirchlicher Organisation be-
darf einer vorausgehenden spirituellen Grundintuition, aus der die neue Form er-
wachsen kann. Sonst steht zu befürchten, dass das erneuerte Haus nicht „auf Fels“, 
sondern „auf Sand“ gebaut wird, das den Stürmen nicht standzuhalten vermag.3 

1  Vgl. H. de Lubac, Krise zum Heil? Eine Stellungnahme zur nachkonziliaren Traditionsvergessenheit. Ber-
lin 22002, 73 (Orig. L’eglise dans la crise actuelle, Paris 1969). 
2  So betont es das II. Vatikanische Konzil in ›Gaudium et spes‹, n. 4; zit. n. K. Rahner/H. Vorgrimler 
(Hrsg.), Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten Vatikanums. Freiburg 271998, 451.
3  Vgl. hierzu plastisch das Gleichnis vom Hausbau auf Felsen oder auf Sand (Mt 7,24–27).

GuL 82/2 (2009) 86–104



Vom wehrlosen Mysterium      87

In ›Lumen gentium‹ entwickelt das II. Vatikanische Konzil das Selbstverständ-
nis der Kirche vom „Mysterium“ her.4 Der Blick auf das Mysterium ist auch der 
Fokus, unter dem hier einige Phänomene in der Pastoral und Fragen der kirch-
lichen Zukunft betrachtet werden.

1 � Erfahrungen I: Der Glanz und der Tod  
Zufällige Standbilder aus der Stadt

Bild eins: Unmittelbar gegenüber einem Eiscafé – auf der anderen Straßensei-
te – liegt auf dem Bürgersteig ein Mann. Er ist mit einer Plane zugedeckt. Der 
Mann ist tot. Die einen essen in Sichtweite unbekümmert ihr Eis weiter. Der an-
dere starb vermutlich an Drogen. Zwischen der Portion Eis und dem Tod liegt 
eine Straßenbreite.

Bild zwei: Die Kirche St. Foillan liegt in der Aachener Innenstadt neben dem 
Dom und direkt in der Fußgängerzone. Die Nacht von Gründonnerstag auf Kar-
freitag wird in dieser Kirche als eine stille Nacht des Wachens vor dem Aller-
heiligsten gehalten. Die beiden Kirchenportale bleiben weit geöffnet. In der Kir-
che wird Station um Station und Stunde um Stunde schweigend und betend des 
Leidens und Todes Jesu gedacht. Draußen ziehen die Altstadtbesucher vorbei, 
nicht selten laut und fröhlich, manche alkoholisiert, Junge oft, aber auch Ältere. 
Die drinnen und die draußen trennt eine offene Tür.

Bild drei: In vielen Geschäften sind die Ladenöffnungszeiten in den Abend hin-
ein ausgeweitet. Auch Sonntage sind in größerem Umfang verkaufsoffen. Auf 
dem Friedhof wird man seitens der Stadt gebeten, mit der Trauerfeier für einen 
Verstorbenen spätestens nach zwanzig Minuten fertig zu sein. Die Zeit, die beim 
Trauern davonläuft, kommt beim Einkaufen abhanden.

Die Stadt hat viele Nahtstellen. Sie sind in der Regel unsichtbar. Es sind eben-
so Narben wie Bruchstellen. Die Gegensätze, die hier zusammenprallen, sind ex-
trem und belanglos zugleich. 

Der Juwelier, der Modeschmuck im vierstelligen Eurobereich verkauft, und 
der bettelnde Obdachlose, der sich für Kupfermünzen bedankt, haben – auf Sicht-
weite zueinander – nichts miteinander zu tun. Die härteste Konfrontation, auf 
die jeder Mensch einmal treffen wird, ist die Konfrontation mit dem Tod. In der 
Stadt prallen der Glanz und der Tod unerbittlich aufeinander. In vielen Gesich-

4  Das einleitende Kapitel lautet „Das Mysterium der Kirche“; vgl. Kleines Konzilskompendium (Anm. 2), 
123–132.



88      Werner Kallen

tern. Sprachlos und tolerant. Gleichgültig und spürbar. Unmittelbar und doch 
weit weg. Gibt es hier etwas zu sagen, und wenn ja, in welcher Sprache? Ist Ein-
kaufen gleichermaßen bedeutsam wie Sterben? Birgt die glanzvolle Etikettierung 
noch eine verschüttete, verängstigte Tiefe, deren Entzifferung alle Mühe wert ist? 

Ein erstes Erschrecken vor der verbreiteten, tiefsitzenden, oft spielerisch ver-
deckten Sprachlosigkeit könnte eine heilsame Wirkung haben: „Der demokra-
tisch aufgeklärte Commonsense muss auch die mediale Vergleichgültigung und 
die plappernde Trivialisierung aller Gewichtsunterschiede fürchten. Moralische 
Empfindungen, die bisher nur in religiöser Sprache einen hinreichend differen-
zierten Ausdruck besitzen, können allgemeine Resonanz finden, sobald sich für 
ein fast schon Vergessenes, aber implizit Vermisstes eine rettende Formulie-
rung einstellt.“5

In den genannten Phänomenen lässt sich womöglich auch hintergründig le-
sen. Ein anvertrautes und erprobtes Gut aus der Tradition des christlichen Glau-
bens ist die Fähigkeit, Widerfahrnisse und Gegebenheiten neu oder anders wahr-
zunehmen. Damit finden sie sich in einem anderen Horizont wieder. So belegen 
viele biblische Erfahrungen, dass etwa das Schwache, das Aussichtslose, das ver-
meintliche Scheitern zum Eingangstor für die göttliche Gnade wird, durch die et-
was Neues geschieht: „Der Herr antwortete mir: Meine Gnade genügt dir; denn 
sie erweist ihre Kraft in der Schwachheit.“ (2 Kor 12,9). Hier wird Schwachheit 
überraschend zu einem Gefäß für die Kraft. „Rettende Formulierungen“ – sie 
wären zu ergänzen um „rettende Rituale“ – retten, wenn sie gefunden werden 
können, etwas vom Leben, etwas, was sonst nicht hörbar oder sichtbar würde.

2 � Erfahrungen II: Verwundbarkeit und Segen  
Religiöse Versuche zur Würde des Lebens

„Rettende Formulierungen“ und „rettende Rituale“ lassen sich kaum in der 
Spontaneität des Augenblicks jeweils neu erfinden. Ihre Kraft beziehen sie aus 
der Verbindung einer aktuellen und als bedeutsam erlebten Situation mit einem 
bis dahin unbekannten, jetzt aber hereinbrechenden Horizont. Auf diese Weise 
kommt etwas Neues und das Leben Anrührendes zustande. Um diese neue Ver-
bindung stiften zu können, bedarf es einer zuverlässigen und erprobten Form-
gebung, die in der Lage ist, das aktuell Erlebte und die neue, zunächst fremde 
Dimension gleichermaßen in eine identifizierbare Gestalt überzuführen. Die 
Kraft der Gleichnisse Jesu etwa lebt von solcher Verbindung aus alltäglicher Er-

5  J. Habermas, Glauben und Wissen. Rede aus Anlass der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen 
Buchhandels 2001. Frankfurt 2001, 29.



Vom wehrlosen Mysterium      89

fahrung und deren Deutung im Horizont der Gegenwart des Reiches Gottes. 
Beispiele solcher Verbindung und Formgebung sind auch die klassischen Sa-
kramente. In diesem Zusammenhang und im Kontext der Stadt gehören die 
Feier der Taufe, das würdige Letzte Geleit im Falle des Todes und die sonntäg-
liche, „kleine“ Osterfeier der Eucharistie zu den Erfahrungen und Situationen, 
die hier von Bedeutung sind.

Versuch eins: Die Taufe ist eine grandiose Feier der Einweihung in die tiefe Wür-
de eines Menschen. In Gestalt des weißen Taufkleides zieht man diese Würde, die 
der Sohn Gottes vermittelt, sichtbar an. Entsprechend heißt es in der Tauffeier: 
„Bewahre sie (sc. diese Würde) für das ewige Leben.“6 Die Würde, die ein jeder 
Mensch hat, bekommt in der Taufe eine Tiefenverankerung, die ohne diese Fei-
er verschlossen bleibt. „Gotteskindschaft“ ist nicht dasselbe wie naturwüchsige 
Vorhandenheit von Leben. Das immer fragile und bedrohte Leben wird durch 
die Taufe in eine Beziehung hineingestellt, in eine Beziehung zu dem, der die 
Macht der Vernichtung und des Todes gebrochen hat. Dieses Initiationssakra-
ment ist wie das erste Öffnen eines großen Portals: Es ermöglicht einen Blick-
winkel auf das Leben, der hinter aller Naturgegebenheit einen weiten, offenen 
Horizont erkennt, glaubt oder ahnt, in dem dieses Leben gehalten bleibt: „Der 
dreieinige Gott ... behüte euer Leben, er weise euch den rechten Weg im Lichte 
des Glaubens und führe uns alle an das gemeinsame Ziel.“7

Versuch zwei: „Lass uns nicht versinken in Mutlosigkeit und Verzweiflung.“8 
So heißt es in einem der Gebete bei der kirchlichen Beerdigung. Der erwartba-
re Tod im hohen Alter, der schreckliche Tod durch Suizid, der plötzliche Tod 
in jungen Jahren, der schleichende Tod durch Alkohol, der einsame und abge-
schobene Tod, der Tod noch vor der Geburt, der entschlossene Kampf mit dem 
Tod bis zum letzten Atemzug, der vertraute Tod im Kreis der nächsten Ange-
hörigen, der Tod zu Hause, der Tod im Krankenhaus, der Tod als grausamer 
Bruch, der Tod als Erlösung, der Tod im Glauben, der Tod in Indifferenz, der 
Tod im Nichtglauben – in vielen Formen und Umständen konfrontiert der pas-
torale Alltag mit der Fratze des Todes. An dieser Stelle ist der versierten Bewäl-
tigungsrede ebenso entgegenzutreten wie der gestaltlosen Verstummung. In 
der Erfahrung des Todes vermag hingegen etwas transparent zu werden: „An-
gesichts des Todes wird das Rätsel des menschlichen Daseins am größten. Der 

6  Die Feier der Kindertaufe in den Bistümern des deutschen Sprachgebietes. Zweite authentische Ausga-
be auf der Grundlage der Editio typica altera 1973. Freiburg 2007, 64.
7  Vgl. aaO., 231 (im fünften Segensformular).
8  Die kirchliche Begräbnisfeier in den katholischen Bistümern des deutschen Sprachgebietes. Hrsg. im 
Auftrag der Bischofskonferenzen Deutschlands, Österreichs u.a. Freiburg 2002, 87.



90      Werner Kallen

Mensch erfährt nicht nur den Schmerz und den fortschreitenden Abbau des Lei-
bes, sondern auch die Furcht vor immerwährendem Verlöschen. Er empfindet 
aber richtig, wenn er sich gegen die Vorstellung der völligen Zerstörung und den 
endgültigen Untergang seiner Person sträubt. Der Keim der Ewigkeit im Men-
schen wehrt sich gegen den Tod.“9

Der Tod ist die letzte Verwundung, die das Leben ereilt; er bedroht den „Keim 
der Ewigkeit“, der mit der Taufe Gestalt annimmt. Diese letzte Verwundung ist 
unausweichlich und im Horizont empirischer Erfahrung ohne Aussicht auf Hei-
lung. Wie kann hier der Glaube an die Auferstehung durchscheinen, womöglich 
auch nur behutsam? Hier, am Ende des Lebens, hat die Kirche angesichts der Er-
fahrung des Todes und im Schmerz der Angehörigen die Chance, eine rettende 
Formulierung und Form zu finden, solange sie die bei ihr vermutete Ritual- und 
Segensbefähigung nicht leichtfertig verspielt. Eine würdige Feier der Beerdigung, 
unabhängig vom Lebenswandel des Verstorbenen und von der Nähe der Ange-
hörigen zur Kirche, gehört zu den wichtigen Herausforderungen kirchlicher Prä-
senz in der Stadt, wo der Tod leicht wie eine „persona non grata“ ins Unsichtba-
re abgedrängt wird: „Es erschreckt uns, / Unser Retter, der Tod.“10

Versuch drei: Grundlegend ist die Frage, wie „Glauben“ in Zukunft überhaupt 
noch weitergegeben werden kann. Die provozierende Frage am Ende des Gleich-
nisses vom Richter und von der bittenden Witwe (Lk 18,1–8) erhält in der ak-
tuellen kirchlichen Situation eine irritierende diagnostische Genauigkeit: „Wird 
jedoch der Menschensohn, wenn er kommt, auf der Erde noch Glauben vor-
finden?“ Diese Problematik verschärft sich in der Katechese gerade dann, wenn 
alle stützenden Voraussetzungen wegfallen. Die Feiern des Glaubens in ihrem 
ganzen Spektrum erhalten hier einen entscheidenden Stellenwert. Was unter 
Glauben verstanden wird, ist oft noch stark von einem statischen Vorverständnis 
geprägt, sei es juristischer, dogmatischer oder moralischer Art. Der vital-pro-
zessuale, erlösende und weitende Charakter von Glauben kommt auf diese Weise 
nur schwer in den Blick.

Auf solche Weite zielt indessen die Liturgie als eine „rettende Form“ – und 
hier besonders die sonntägliche Feier der Eucharistie. Sie möchte in dem nicht 
selten als verschlossen erfahrenen eigenen Leben eine Tür öffnen, durch die das 
Heil, der Heiland wieder Zutritt erhält: „Gott, der ‚will, daß alle Menschen ge-
rettet werden ... (1 Tim 2,4)‘ …, sandte seinen Sohn, das Wort, das Fleisch an-
genommen hat und mit dem Heiligen Geist gesalbt worden ist, den Armen das 

9  AaO., 11.
10  F. Hölderlin, Stammbuchblatt für einen Unbekannten; zit. n. F. Waller (Hrsg.), Alles ist nur Übergang. 
Gedichte und Texte über das Sterben. Frankfurt 1988, 191.



Vom wehrlosen Mysterium      91

Evangelium zu predigen und zu heilen, die zerschlagenen Herzens sind, den Arzt 
für Leib und Seele“.11

In der Liturgie lässt sich Glauben als gefeierter Zuspruch, als Hinweg zu ei-
ner manchmal verschütteten Quelle erfahren. Gerade die Eucharistie – die heili-
ge Feier im Volk Gottes – eröffnet diese Blickrichtung: „Den Armen verkündete 
er die Botschaft vom Heil, den Gefangenen Freiheit, den Trauernden Freude.“12 
Es sind Dimensionen der Weite, die hier ins Spiel kommen: „Heil“, „Freiheit“, 
„Freude“. Die sonntägliche, sakramentale Versammlung ist eine ebenso bedeut-
same wie einfache Form der Bezeugung und der Weitergabe des Glaubens. Ein-
fach ist die Feier der Liturgie, weil sie als geprägte Form vorliegt und deshalb 
nicht ständig fabriziert werden muss; einfach ist sie auch, weil sie für alle, die 
sich innerlich darauf einlassen, einen Raum eröffnet, der nicht allein durch das 
Wort bestimmt ist. Empfänglichkeit ist hier wichtiger als Intellektualität, An-
dacht entscheidender als Kompetenz. Wo die Feiern der Liturgie im Verlaufe 
des Kirchenjahres erkennbar werden als fremdes und auch ungerufenes Echo 
auf persönliche oder gemeinsame Erfahrungen, da entsteht Resonanz, da spricht 
der Glaube der Kirche wie von selbst. Gleichzeitig bewahren die geformten Fei-
ern der Liturgie vor einer taktlosen Direktheit: „Die Liturgie hat dem Menschen 
gegeben, dass er in ihr sein Innenleben nach seiner ganzen Fülle und Tiefe aus-
sprechen kann und doch sein Geheimnis geborgen weiß: Secretum meum mihi 
(„Mein Geheimnis bleibt bei mir“; Übers.d.Verf.). Er kann sich ergießen, kann 
sich ausdrücken, und fühlt doch nichts in die Öffentlichkeit gezogen, was ver-
borgen bleiben muss.“13

Eine Kultur des Sonntags, ein Sinn für das kleine Ostern, ist zunächst bedeut-
sam für die Kirche selbst. Sie ist aber auch für den Raum der Stadt von Belang: 
als heilsame Unterbrechung. In der nervösen Vielfalt ständig wechselnder Sin-
neseindrücke, im Tremolo von Zerstreuungsangeboten und Kaufanreizen, in 
der kultivierten Jagd nach dem je besonderen Kitzel und Highlight – da vermag 
der Sonntag in seiner liturgischen Prägung einen Raum des Innehaltens zu er-
öffnen, wo das Leben gerade keinem Zweck unterworfen wird, auch nicht dem 
Vergnügungszweck. 

11  Vgl. ›Sacrosanctum concilium‹, n. 5; zit. n. Kleines Konzilskompendium (Anm. 2), 52f. 
12  So heißt es im vierten Hochgebet; vgl. Messbuch für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes. Au-
thentische Ausgabe für den liturgischen Gebrauch. Hrsg. im Auftrag der Bischofskonferenzen Deutsch-
lands, Österreichs u.a. Freiburg 21988, 505.
13  R. Guardini, Vom Geist der Liturgie. Mainz, Paderborn 201997, 24 [Herv.d.Orig.].



92      Werner Kallen

3  Erfahrungen III: „Haec nox est “. Osternacht und Heilige Woche

Das Kirchenjahr kennt eine liturgische Dramaturgie mit verschiedenen Abstu-
fungen und mit unterschiedlich geprägten Zeiten. Dessen Höhepunkt ist die Hei-
lige Woche von Palmsonntag bis zur Osternacht. Hier ragen die drei Österlichen 
Tage noch einmal eigens heraus, die dann ins Zentrum des gesamten Glaubens 
münden: in die Feier der Osternacht. Die Heilige Woche ist die Woche des Kir-
chenjahres schlechthin. So wird sie in der frühen mailändischen Liturgie des 4. 
Jahrhunderts Hebdomada authentica, „authentische Woche“ oder „Urwoche“, 
genannt. In der byzantinischen Liturgie heißt sie „Heilige und Hohe Woche“.14 

Der praktisch-pastorale Umgang vor allem mit dem Triduum sacrum und mit 
der Osternacht ist von essenzieller Bedeutung für die Strahlkraft des Glaubens. 
Der Sinn einer Osternacht wird bis zur Unkenntlichkeit entstellt, wo sie etwa im 
Hellen oder in der Dämmerung beginnt, ist sie doch in ihrem Kern eine Nacht-
wache, die „Mutter aller Vigilien“ (Augustinus). Und wo die Osternacht aus vor-
geblich zeitlichen Gründen so zusammengekürzt wird, dass von ihr nur mehr 
der traurige Torso einer Vorabendmesse bleibt, da bringt man sich und die ver-
sammelten Mitfeiernden um das dramatische und eben auch sinnlich vermittel-
te Kernstück des Glaubens: In keiner liturgischen Feier sonst spielt die unmit-
telbare Nachbarschaft und Wechselbeziehung von Dunkel und Licht, von Feuer 
und Wasser, von Wort und Symbol, von Tod und Leben, von Einweihung und 
bleibendem Mysterium eine so elementare Rolle wie in der Osternacht. In ihrer 
ganzen Kraft und auch Länge gefeiert, findet sich hier eine jährliche Einführung 
und Erneuerung im Glauben, die durch keine katechetischen Projekte, pastora-
len Konzepte und wortreichen Predigten zu ersetzen ist.

Am Höhepunkt der Lichtfeier, des ersten Teils der Osternacht, wird im feier-
lich gesungenen Exsultet das Einzigartige dieser Nacht der Befreiung und der neu 
eröffneten Zukunft herausgehoben: Haec nox est – „Dies ist die Nacht“. Nicht we-
niger als fünfmal betont das Exsultet mit dem jeweiligen Versbeginn „Dies ist die 
Nacht“ das Herausragende dieser österlichen Nacht; und nicht weniger als zwölf 
Mal wird die Nacht, um die sich alles im Glauben dreht, begrifflich direkt genannt. 
Das Exsultet weist die Osternacht aus als eine Nacht der Gnade, als eine „ekstati-
sche“ Nacht, in welcher der Geist wirkt und „entrückt“: Er lässt heraustreten aus 
der Knechtschaft der Finsternis. Die Erneuerung des Taufversprechens in die-
ser Nacht wird so zum gemeinsamen rituellen Bekenntnis, dass aus dem Wasser 
und aus Heiligem Geist neues österliches Leben geschenkt ist. Der paschale Cha-
rakter der Taufe wird sinnenfällig; im Initiationssakrament ist die Tür „hinüber“ 
zum Leben in Fülle bereits geöffnet. So ist mit dieser Nacht besonders sorgsam 

14  Vgl. hierzu F.-R. Weinert, Den Osterfestkreis verstehen und feiern. Regensburg 2001, 59.



Vom wehrlosen Mysterium      93

umzugehen. Sie gibt ihr Geheimnis nur dann preis, wenn sie den theologisch-pa-
storalen Stellenwert, die liturgisch-dramatische Gestalt und den zeitlichen Platz 
bekommt, der ihr gebührt. Ähnlich verhält es sich mit den Feiern, die der Oster-
nacht in der gesamten Heiligen Woche vorausgehen. Die Heilige Woche ist eine 
Art spiritueller Diamant des christlichen Glaubens, weil sich hier mitfeiernd er-
schließt, was verbal und didaktisch nicht annähernd zu vermitteln ist.

4 � Mysterium und Effizienz – oder:  
Über die Dignität einer zugemuteten Verheißung

Als Ort geschäftiger Sprachlosigkeit und glitzernd verdeckter Anonymität zeigt 
die Stadt auch ihr Janusgesicht. Durch kirchliche Präsenz in der Stadt ist daher 
ein Sinn offen zu halten für das, was hinter den Dingen möglicherweise er-
scheinen will. Das ist eine bewusste Absetzung von aktueller Vordergründigkeit. 
Solche kirchliche Präsenz bedarf der Inkarnierung, der identifizierbaren sicht-
baren Form, ohne die ansonsten keine Prägung möglich ist. Aufgabe der Kirche 
ist es, sich um das „Diaphane“, das „Durchscheinende“, zu mühen. Ihr Blick gilt 
dem Hintergründigen, dem, was erst noch „hindurchscheinen“ will. Hierbei geht 
es um die Entzifferung von übersehenen und unbeachteten Erfahrungen, um 
die Öffnung für einen bisher nicht gekannten Horizont, so dass eine neue und 
überraschende Transparenz des Lebens entstehen kann. Zu dieser Aufgabe ist 
die Kirche aber nur dann befähigt, wenn sie selbst ein erstrangiges und auch ein 
kultiviertes Bewusstsein davon hat, dass es Diaphanes, Durchscheinfähiges und 
Durchbruchwilliges, gibt – insbesondere in den Schlüsselerfahrungen des Lebens.

Im Durchscheinen wird die allseits einsehbare Erfahrungsoberfläche über-
schritten. Deswegen muss die Kirche sorgfältig das Potenzial hüten und es auch 
freisetzen können, mit dessen Hilfe eine Öffnung hin zum Durchscheinen mög-
lich wird. Folglich bedarf es der couragierten und unbeirrten Debatte darüber, 
in welchen Kategorien und mit welcher „Brille“ die Wirklichkeit jeweils wahr-
genommen wird. Als stellvertretende Antipoden einer solchen Auseinanderset-
zung werden hier die Kategorie „Mysterium“ auf der einen und die Kategorie 
„Effizienz“ auf der anderen Seite gewählt. Es geht hier um die grundlegende Dif-
ferenz zwischen spiritueller Lebensgrundierung und linearer Erfolgslogik. Die 
Ökonomisierung aller Lebensbereiche gehört zum unabweisbaren Trend, wenn 
es um die Deutung von Wirklichkeit und um das Verständnis der darin han-
delnden Menschen geht.15 Die Verwandlung fast aller Wirklichkeit in Märkte 

15  Vgl. hierzu anschaulich und fundiert D. Kurbjuweit, Unser effizientes Leben. Die Diktatur der Ökono-
mie und ihre Folgen. Reinbek 2005; auch Th. Ruster, Wandlung. Ein Traktat über Eucharistie und Ökono-
mie. Mainz 2006.



94      Werner Kallen

und Kunden, Quantitäten und Bilanzen findet zum einen unter dem Leitwort 
„Globalisierung“ statt, hat aber auch in Teilsystemen, wie etwa in der nur noch 
als Institution verstandenen Kirche, eine enorme Plausibilität. Gegen das damit 
einhergehende Ansinnen, es solle „effektiver“, „schneller“ und „kundenorien-
tierter“ überlegt und gehandelt werden, ist oft schwerlich etwas einzuwenden, 
ohne als geradezu unvernünftig zu gelten.

Worin erweist sich aber das kirchliche Selbstverständnis in Zeiten, in denen 
das Geld knapp ist und vor allem der strukturelle und effektive Umbau forciert 
wird?16 Woraus schöpft die Kirche theologisch, spirituell und auch sprachlich, 
wenn ihr „die sprudelnde Quelle“ anvertraut ist, „deren Wasser ewiges Leben 
schenkt“ (Joh 4,14), wie es im Gespräch zwischen Jesus und der Samariterin am 
Jakobsbrunnen anschaulich heißt?

Communio sanctorum oder evaluierte Religionsbehörde?

Es gehört zum weiter nicht infrage gestellten alltäglichen Sprachverhalten, 
von der Kirche zu reden wie von einem größeren religiösen Verein mit ent-
sprechenden Strukturen und Repräsentanten. Verwunderlich ist, dass auch in-
nerhalb der Kirche selbst eine solche Denkweise Einzug gehalten hat, wenn es um 
Fragen der Veränderung und der Zukunftsfähigkeit geht. Wie selbstverständlich 
werden auch Unternehmensberatungen zu Rate gezogen.17 Ein beklemmender 
Austausch findet statt: An die Stelle einer biblisch inspirierten, theologisch und 
spirituell geleiteten inneren Formgebung tritt unter dem ständig wachsenden 
Druck von Defiziten die beschleunigte strukturelle Reorganisation der Kirche. 
Der Mangel an Geld, an Personal – vor allem an Priestern – und an überlebens-
fähigen Pfarreien bestimmt das, was für die Zukunft tragen soll.

Die Frage, was sich rechnet und was sich lohnt, bekommt unterschwellig die 
Funktion eines Tribunals, vor dem alles gerechtfertigt werden muss. Könnte 
demgegenüber in der schmerzvollen Erfahrung elementarer Defizite aber auch 
anderes hörbar werden wollen als allein der Ruf nach der administrativen Behe-
bung des Mangels? Wenn die Kirche sich so eklatant von einer einzigen Dimen-
sion bestimmen lässt, dann droht hier schrittweise eine innere Selbstverödung. 
Denn die Kategorie „Effizienz“ ist ja gerade nicht der ausschlaggebende Dreh- 
und Angelpunkt im kirchlichen Selbstverständnis. Das Sakrament der Taufe 

16  Im bischöflich approbierten Papier Konsolidierungsprozess des Bistums Aachen. Richtungsentschei-
dungen zur Konsolidierung vom 29.09.2004 geht es z.B. ausdrücklich um „administrative Prozesse zur 
Qualitäts- und Effizienzsteigerung“ (Presseinformation, S. 10). Diese Sprache ist Stil des gesamten Papiers.
17  Im Bistum Aachen etwa Droege & Comp. Andernorts sind es McKinsey oder sonstige Beratungsun-
ternehmen. 



Vom wehrlosen Mysterium      95

ist in seinem Aufbaucharakter für die Kirche und in seiner Wirkkraft von ei-
gener, auch widerständiger Bedeutung gegenüber einem „Masterplan“ mit sei-
ner einsichtigen Zwecklogik für die Profilierung des so bezeichneten „Kernge-
schäftes“. Der Kirche ist anderes anvertraut und zugemutet: „Auf, ihr Durstigen, 
kommt alle zum Wasser! Auch wer kein Geld hat, soll kommen. Kauft Getreide 
und esst, kommt und kauft ohne Geld .. . Warum bezahlt ihr mit Geld, was euch 
nicht nährt, und mit dem Lohn eurer Mühen, was euch nicht satt macht? Hört 
auf mich, dann bekommt ihr das Beste zu essen und könnt euch laben an fetten 
Speisen.“ (Jes 55,1.2). Diese Verheißung des Deuterojesaja gehört zur biblischen 
Verkündigung in der Osternacht. Wer diese und andere Verheißungen aus dem 
Ersten und aus dem Neuen Testament als nur dilettantisch angesichts der Macht 
ökonomischer Denkweisen brandmarkt, hat die prophetisch-widerborstige Di-
mension des Glaubens womöglich schon still und unheimlich eingetauscht gegen 
eine sprachlose Anpassung an den plausiblen Mainstream der neuen Parakleten. 

In der Taufe und in der Eucharistie ereignet sich das Zustandekommen der 
Kirche in einem eigenen Modus, nämlich in einer spezifischen, sakramentalen 
Weise. Als eine Communio sanctorum versteht sich die Kirche ihrer Herkunft 
und ihrer zuletzt eschatologischen Ausrichtung nach substanziell anders als Be-
hörden und Vereine, mögen Organisationsformen hier und da auch ähnlich sein. 
Wo die Kirche solche elementare geistige Differenz missachtet oder aufgibt, da 
beraubt sie sich ihrer eigenen inneren Prägekraft, wird auf Dauer ununterscheid-
bar und schließlich überflüssig. Eine in sich ruhende, aber auch widerspruchs-
fähige Klarheit im theologisch-spirituellen Selbstbild ist selbst eine konstitutive 
Voraussetzung für die zukunftsfähige Gestalt der Kirche.

Heilige Feier oder thematische Präsentation?

Wenn die Frage ansteht, wie man einen bedeutenden Anlass auch in Form eines 
Gottesdienstes gemeinsam feiern kann, wird häufig zuerst ein passendes Thema 
gesucht, von dem her dann der Gottesdienst im Hinblick auf biblische Lesungen, 
Lieder, szenische Darstellungen, Fürbitten usw. durchgestaltet wird. Absicht ist, 
dass sich ein roter Faden im Gottesdienst zeigt, die Versammelten sich beteiligt 
fühlen und dass schließlich eine Botschaft erkennbar wird, die man in den All-
tag übersetzen kann. Die Anzahl entsprechender Gottesdienstvorlagen für Erst-
kommunion und Firmung, für Misereor und Caritas, für Familiengottesdiens-
te usw. ist schier uferlos. 

Wenn aber Gottesdienste und speziell die Feier der Eucharistie auf diese Wei-
se thematisch überflutet werden, dann geht unter, um wen es nach dem Glauben 
der Kirche doch zuerst geht, um IHN. Er, Gott, ist aber schon da: „Zu den Vor-



96      Werner Kallen

aussetzungen der Eucharistiefeier wie jedes Sakraments gehört die feste Glau-
bensüberzeugung von Gott als der alles bestimmenden Wirklichkeit, die immer 
und überall gegenwärtig ist.“18 Gerade bei der Feier des heiligen Mahls geht es 
nicht um ein Programm, sondern um eine Person. Wenn die im Glauben gege-
bene Gegenwart Gottes aber ständig zu einer anderen, thematischen Zentrierung 
in Konkurrenz treten muss, dann kommt auch der Sinn für diese primäre Ge-
genwart Gottes allmählich abhanden. Denn hier lauert eine subtile und folgen-
reiche Täuschung: Die angezielte Wirkung, der Zweck, wird zum maßgebenden 
Beweggrund. Ein vor allem ästhetisch bedachtes Arrangement und eine gekonn-
te Präsentation verschleiern jedoch nur allzu leicht das Fehlen einer spirituel-
len Fundierung, die nicht „Ich“ erwirke. So verwandelt sich dann der Charakter 
der heiligen Feier, in der man vor Gott aufatmen kann, in eine detailliert geplan-
te, appellative Versammlung, an deren Ende man vor allem als besserungswillig 
dazustehen hat. Aus der Feier der Erlösten wird ein Treffen der Selbstbefreier. 

Die Feier der Eucharistie hat allerdings eine umgekehrte Grundbewegung: Sie 
ist die Eröffnung eines Raumes, in dem ER, in den Zeichen von Brot und Wein ge-
genwärtig, von den Versammelten aufgenommen werden will. Sie hat ein göttlich-
personales Zentrum, kein programmatisches Ziel. In der Kraft des Heiligen Geis-
tes ist man um ein göttliches DU versammelt: „Dieser Geist ist nicht da und dort 
zu suchen, sondern zuinnerst in uns selber, in unserem ‚Herzen‘ (Röm 5,5). Dort 
geschieht durch ihn, nicht durch unsere Anstrengung und Leistung, jene Eröff-
nung, die wir ‚Glauben‘ nennen.“19 Wo dieses Wirken des Heiligen Geistes thema-
tisch ersetzt wird, da gerät „Feiern“ zum „Herstellen“; aus der Freiheit der Kinder 
Gottes wird die Versklavung unter die soziale, moralische oder religiöse Korrekt-
heit. Am Ende feiert man dann nicht mehr IHN, sondern appelliert nur noch an 
„sich“. So werden die Quellen, die sich in der Eucharistie für den eigenen Glau-
ben erschließen lassen wollen, nicht freigelegt, sondern verschüttet. Aus verheiße-
ner Weite wird selbstgesprochene Ödnis. Die dauernde und ermüdende Beschäfti-
gung mit sich will ja gerade losgelassen sein hinein in einen Raum der Wandlung, 
hinüber in eine Gelassenheit und Freiheit, die von anderswoher, von Gott her, er-
möglicht wird: „Bleibe bei uns mit deiner Gnade und führe uns zur vollkomme-
nen Freiheit, damit der Osterjubel, der uns heute erfüllt, sich in der Freude des 
Himmels vollendet.“20 Empfangen sein will die Gnade einer Freiheit, die in IHM 
gründet, nicht in uns.

18  H. Vorgrimler, Sakramententheologie. Düsseldorf 32002, 153.
19  AaO., 154.
20  Aus dem Tagesgebet am Dienstag der Osteroktav, vgl. Messbuch für die Bistümer des deutschen 
Sprachgebietes (Anm. 12), 136.



Vom wehrlosen Mysterium      97

Gesicht oder Vorgang?

Es ist meist üblich, die Kirche, um sie vermeintlich adäquat klassifizieren zu kön-
nen, dem Bereich der Dienstleistungsunternehmen zuzuordnen. In achtloser 
Unterwerfung unter die damit adaptierten geistigen Koordinaten ist dann auch 
innerhalb der Kirche selbst die Rede davon, wie man die „Klientel“ besser errei-
chen kann, wie der „Service“ zu verbessern ist oder wie die eigene „Marke“ un-
verwechselbar zur Geltung gebracht werden kann. Unter einem solchen geistigen 
Vorzeichen ist Kirchenreform ein Projekt im Kontext einer religiösen Dienstleis-
tungsbehörde: Es geht in erster Linie darum, „Synergieeffekte“ zu ermöglichen, 
„Abläufe“ zu optimieren und „bedarfsgerecht“ zu agieren

Im aaronitischen Segen heißt es: „Der Herr lasse sein Angesicht über dir leuch-
ten .. . Der Herr wende sein Angesicht dir zu und schenke dir Heil.“ (Num 6,25f.). 
Im zweiten Hochgebet ist bei den Fürbitten im Hinblick auf die Verstorbenen 
formuliert: „Nimm sie ... in dein Reich auf, wo sie dich schauen von Angesicht 
zu Angesicht.“21 Diese Gegenüberstellung aus einem Segensgebet und aus einem 
Hochgebet mit dem zuvor Beschriebenen hat den Sinn eines energischen Me-
mento. Kernvollzüge des christlichen Glaubens bestehen nachdrücklich darauf, 
dass im Zentrum des Glaubens ein „Angesicht“ steht. Auch das Ende des Lebens 
ist nicht das Ende eines religiösen oder biographischen „Vorgangs“, sondern die 
Hineinverwandlung des fragmentarischen und todesinfizierten Ich in ein end-
gültig heilendes und rettendes göttliches DU. Diese im Glauben erhoffte Begeg-
nung von „Angesicht zu Angesicht“ bedeutet aber auch, dass alle, die in diesem 
Glauben jetzt miteinander verbunden sind, auch ihrerseits wesentlich dadurch 
charakterisiert sind, dass sie ein „Gesicht“ haben, geschaffen „als sein Abbild“ 
(vgl. Gen 1,27). Diese Würde wird auch mit dem Tode nicht ausgelöscht: „Wir 
werden dich, unseren Gott, schauen, wie du bist, dir ähnlich sein auf ewig“.22 

Wo dieser geistliche Fundamentalhintergrund in der Kirche durch soziolo-
gische oder betriebswirtschaftliche Leitbilder zersetzt wird, da mutiert auch der 
Umgang miteinander: Mit einem Charisma Begabte werden vor allem zu Funk-
tionsträgern; aus situativen Kurzbegegnungen von „Du zu Du“ werden forma-
lisierbare Abläufe. An die Stelle des „Sprechzimmers“ tritt das „Büro“ oder der 
„Konferenzraum“ als allgemeiner Raum-Typus; der „Pastor“, der sich dem allei-
nigen „guten Hirten“ verdankt (vgl. Joh 10,1–10.11–18), wird zum „Leiter“, der für 
das Funktionieren der Abläufe zu sorgen hat. Leise, aber nachhaltig gewinnen un-
auffällige Formen von Entpersonalisierung und Anonymisierung die Oberhand. 
Ein unterschiedenes, eigenes Selbstbild wird geistig aufgegeben zugunsten eines 

21  Vgl. aaO., 488.
22  So heißt es im Dritten Hochgebet bei einer Messe für Verstorbene; vgl. aaO., 499.



98      Werner Kallen

Leitbildes aus dem Bereich des Qualitätsmanagements, welches vorrangig einer 
ökonomischen Logik folgt. Das bleibt nicht ohne Folgen: „Wenn etwas nicht zu-
sammenpasst, dann sind das Transzendenz und Effizienz. Wenn sich die Kirche, 
als Ort von Spiritualität, den gleichen Gesetzen unterwirft wie ein Unternehmen, 
dann hat sie ihren Zweck verfehlt, dann verliert sie ihre Daseinsberechtigung. 
(...) Die Kirche macht den gleichen Fehler wie die Politik, wenn sie meint, man 
könne die Strukturen und Instrumente der Wirtschaft übernehmen, um seine 
Inhalte zu verkaufen, und die Inhalte blieben davon unberührt.“23

Verheißung oder Kalkulation?

Zu den Hochgebeten in der Kirche zählen neben dem Eucharistischen Hoch-
gebet auch das Exsultet, der feierliche Trauungssegen, die Weihegebete bei der 
Diakonen- und Priesterweihe und auch das Gebet zur Weihe des Taufwassers. 
An exponierter Stelle formulieren sie exemplarisch das, was typisch ist für jede 
Gebetssituation. Sie fassen das in poetische Sprache, was einerseits verbürgt ist, 
andererseits als unmöglich erscheint: Sie erbitten das für die Vergangenheit be-
zeugte Wirken Gottes jetzt in der gegenwärtigen, eigenen Situation. Dieses Wir-
ken Gottes wird nicht auf einer empirischen Grundlage prognostiziert. Es wird in 
einer offenen Gebetssituation erbeten, wie etwa bei der Taufe: „Wir bitten dich, 
allmächtiger ewiger Gott, schau gnädig auf deine Kirche und öffne ihr den Brun-
nen der Taufe. (...) Die Menschen, die du als dein Abbild geschaffen hast, reini-
ge im Sakrament der Taufe von der alten Schuld. Aus Wasser und aus Heiligem 
Geist geboren, lass sie auferstehen zum neuen Leben.“24 Wer sich in den Raum 
des Gebetes begibt, setzt sich einem offenen, unabgesicherten Horizont aus, weil 
die Art des Wirkens Gottes sich in einer Freiheit fügt, die nicht ich kontrolliere. 

Der geistige Widerpart einer Bitte um das Wirken Gottes ist der Evidenzan-
spruch der Kalkulation. Hier herrschen die Kalkulatoren, die „Rechenmeis-
ter“. Ihr Metier ist die Festlegung durch die Zahl. Wer sich diesem Denken aus-
schließlich verschreibt, wird auf Dauer verheißungsresistent. Denn neben dem 
suggestiven Anspruch der genauen Zahl erscheint eine nur umrisshaft deutli-
che Verheißung vor allem als defizitär, ja beinahe als lächerlich, wie sich schon 
bei Sara und Abraham zeigt (vgl. Gen 18,10–15): Als Sara hört, dass sie als ural-
te Frau mit ihrem uralten Mann noch einen Sohn bekommen soll, da macht sie 
sich darüber lustig. Denn was sie als Geburtsverheißung unter den Eichen von 
Mamre vernimmt, erscheint nach allen Regeln der Rechenkunst und der Biolo-

23  Vgl. D. Kurbjuweit, Unser effizientes Leben (Anm. 15), 138.139.
24  Vgl. Die Feier der Kindertaufe (Anm. 6), 55 (Gebet zur Taufwasserweihe).



Vom wehrlosen Mysterium      99

gie als Unsinn. Biblische Verheißungen legen es aber genau darauf an: Sie irri-
tieren das Berechnungsdogma und konfrontieren die Prognosendiener mit ei-
nem unsichtbaren, aber existenten Potenzial der Wirklichkeit.

Wo die Kirche von ihrer inneren Substanz her nicht mehr in der Lage ist, der 
sicheren „Kalkulation“ die anfechtbare „Verheißung“ entgegenzusetzen, da ver-
liert sie die Kraft des „Salzes“, des „Lichtes“ und auch des „Feuers“. Sie liefert 
sich damit ganz dem Geist der „koufmannschaft“ aus (Meister Eckhart). So wird 
dann schließlich auch der „Tempel“, das Innerste der eigenen Seele, wo Gott 
Wohnung nehmen will, vom Händlergeist besetzt, man ist nicht mehr ledic und 
vrî („frei“). Diejenigen, die nur noch unter wirtschaftlichen Prämissen agieren, 
nennt Meister Eckhart „törichte Leute .. . Sie erkennen von der Wahrheit wenig 
oder nichts.“ Nur dort behält Gott eine Chance, Wohnung zu nehmen, wo sein 
Platz auch noch frei ist, wo „die Kaufleute überhaupt aus dem Tempel ausgetrie-
ben“ sind.25 Der „Tempel“ ist freizuhalten vom Geist der „Kaufmannschaft“, da-
mit dort das Potenzial der biblischen Verheißungen und die Poesie der Gebete 
ihren genuinen Ort behalten. 

5  „Atemraum für Freiheit“: Zur Bedeutung von Sprache

Die Sprache, in der man sich verständigt, ist in der Regel so selbstverständlich, 
dass man nicht weiter über sie nachdenkt. Für die Theologie und für die Kirche 
ist es jedoch von besonderer Bedeutung, in welchem Stil sie bei ihrem Umgang 
mit heiligen Dingen spricht. Die Art der Sprache ist selbst ein Ausdruck dafür, 
welches Verhältnis man zu dem hat, was in den Worten formuliert wird. Ent-
sprechend unterscheiden sich eine soziologische, eine poetische und eine reli-
giöse Sprache. Daher fällt es auf, dass in vielen kirchlichen Bereichen eine Spra-
che üblich und konsensfähig geworden ist, die der Religionswissenschaft, der 
Alltagspsychologie oder dem Bereich des Marketing entstammt. Von einer je 
spezifischen „Klientel“ ist die Rede, von „niederschwelligen Angeboten“, vom 
unterschiedlichen „Publikum“ der Gottesdienste und von Verbesserungen im 
„Service“. Die eigene „Marke“ und das gesellschaftlich akzeptierte „Kerngeschäft“ 
sollen profiliert werden. Als eine Art religiöse Service-Agentur wird so die Kir-
che in Konkurrenz zu anderen Dienstleistern positioniert. Ist jedoch ein religi-
ös Suchender so etwas wie ein potenzieller „Kunde“? In schrecklicher Sprache 
wird ein kläglicher, entseelender Ökonomismus etabliert.

25  Zum Geist der „Kaufmannschaft“ bei Meister Eckhart (1260–1328) vgl. dessen Predigt Nr. 1 zur Tem-
pelaustreibung „Intravit Jesus in templum“; zit. n. G. Stachel (Hrsg.), Meister Eckhart. Alles lassen – eins-
werden. München 1992, 115–122, hier 117; vgl. zu dieser Sicht bei Eckhart erhellend D. Sölle, Mystik und 
Widerstand. Hamburg 41998, 86–90 u. 268–273.



100      Werner Kallen

Geistliche Spuren und heilige Gehalte des Glaubens wollen hingegen in ei-
ner eigenen spirituellen Sprachkultur gehütet sein. Identitätsbestimmend für die 
Theologie und für die Kirche ist gerade eine andere Sprache, die sich vorrangig 
aus biblischen und patristischen, aus mystischen und aus liturgischen Quellen 
nährt. Wer diese Sprache leichtfertig exkommuniziert, schließt damit auf Dau-
er auch die Inhalte aus, die diese eigene Sprache bezeichnet. Die Rede beispiels-
weise von einer „Gottesdienstveranstaltung“ bezeichnet im Kern eben nicht das 
Gleiche wie eine „heilige Feier“. Und das Wort vom „Gottesdienstpublikum“ 
schafft unter der Angebotsprämisse eine Unterscheidung von „wir hier“ und 
„ihr dort“; damit verhindert ein solches Wort gerade den Blick für die gemein-
same, innere participatio actuosa, die alle Versammelten in gewisser Weise zu 
Konzelebranten macht. 

Mit einer Anleihe aus der Poesie, wo der genaue Umgang mit Sprache zur Be-
rufung und zum Alltag des Dichters gehört, lässt sich die Tragweite von Sprache 
verdeutlichen: „Der Lyriker will nicht, wie der Wissenschaftler, die Welt beherr-
schen oder wegordnen. (...) Sein Benennen gibt den Dingen einen Atem, den ihnen 
das Leben gerade versagt.“26 Auch die Theologie und die Kirche wollen die Dinge 
in ihrer spezifischen Rede von Gott „benennen“, neu und anders benennen, da-
mit sie einen „Atem“ bekommen. So kann eine bis dahin unbekannte „rettende 
Formulierung“ erstehen. Ein anderer Raum für die Begegnung mit der Wirklich-
keit wird auf diese Art eröffnet, ein „Atemraum für Freiheit“,27 in dem die pro-
grammierende und sortierende Sprache keinen Platz hat, wo man sich aufhalten 
kann, frei von jedweder Funktionalisierung, „sunder warumbe“ – „ohne Warum“ 
(Meister Eckhart).28 Nach und nach eingeübt in eine solche Sprache, die nicht ver-
fügt und nicht trennt, die nicht verdinglicht und nicht instrumentalisiert, könn-
te ganz allmählich und mit viel Geduld in der Theologie und in der Kirche wieder 
eine weithin unbeachtete, entlastende und freigebende Dimension aufleuchten:

„Es geht nicht darum zu sprechen, 
auch nicht darum zu schweigen: 
es geht darum, etwas zu öffnen 
zwischen dem Wort und der Stille.“29

26  Vgl. H. Domin, Das Gedicht als Augenblick von Freiheit. Frankfurter Poetik-Vorlesungen 1987/1988. 
Frankfurt 31999, 59 [Herv.d.Orig.].
27  Vgl. aaO., 9.
28  Vgl. zu Eckharts entsprechender Predigt D. Sölle, Mystik und Widerstand (Anm. 25), 87.
29  R. Juarroz, Vertikale Poesie – Poesía vertical. Hrsg. und aus dem argentinischen Spanisch übers. von 
J. und T. Burghardt. Salzburg 2005, 204.



Vom wehrlosen Mysterium      101

Eine Bekehrung in der Art der Sprache ist ein erster Schritt auf dem Weg, „ret-
tende Formulierungen“ wiederzufinden und sie als Raum für eine noch unbe-
nannte Erfahrung aufzuschließen.

Theologische Selbstachtung: Das Gut einer eigenen Sprache hüten

Die Kirche verfügt in ihrer biblischen, theologischen und spirituellen Tradition 
über ein eigenes Reservoir, Erfahrungen nicht nur zu benennen, sondern auch 
solche Erfahrungen zu hüten, für die andernorts kein Sensorium zur Verfügung 
steht. Diese spezifische Fähigkeit erwächst ihr daraus, dass ihr die Sorge für das 
„Mysterium“ anvertraut ist, welches gleichermaßen menschlich und göttlich ge-
wandet aufscheint, aber in verhüllter Gestalt. Ohne persönliches und kirchlich 
erkennbares Verhältnis zum Mysterium wird der Glaube beängstigend leer, hy-
peraktiv und ohne Richtung; die dann gesprochene Sprache verliert ihren inne-
ren Bezugspunkt und ihren unverkennbar eigenen Ton. Ob etwa „Sehnsucht“ 
oder „Prognose“ die Zukunftsorientierung der Kirche bestimmt, macht einen 
elementaren, nicht nur begrifflichen Unterschied, „Verheißung“ und „Berech-
nung“ treffen sich gerade nicht wie Parallelen im Unendlichen. Und da, wo die 
widerstandslose Übernahme von ökonomischen Kategorien nach und nach die 
Einübung in die Mystagogie vergessen lässt, da geschieht keine Anpassung an 
sachliche Notwendigkeiten, sondern Verödung im spirituellen Innenraum des 
Glaubens. Die Quellbeziehung zum Mysterium entscheidet über das, was man 
geistliche Vitalität nennen könnte; diese nährt sich von innen her. 

Wo die Kirche im radikalen und schmerzlichen Umbau der Strukturen sub-
stanziell unterhalb dieser Quellbeziehung bleibt, da droht ihr eine folgenreiche 
geistlich-theologische Selbstentkernung. Die neuen Parakleten allein der Effizi-
enz sind nicht schon die ersehnten Sendboten des Heiligen Geistes. Die Frage 
etwa: „Was lohnt sich?“ ist keine biblisch inspirierte. Berechnung zerfrisst das 
Mysterium. Rentabilität will keine Prophetie. Es geht um die geistige Grundaus-
richtung im Elementaren, auch in Zeiten der Bedrängnis. Wenn diese Basis nicht 
stimmt, verunglückt alles, was darauf aufbaut: „So soll, was in uns dunkel ist, / 
was schwer uns auf dem Herzen liegt, / aufbrechen unter deinem Licht / und dir 
sich öffnen, Herr und Gott.“30

Es ist eine Form der Selbstachtung, dass die Kirche in der Lage bleibt, zum au-
tokratischen Anspruch der Berechnung aller Lebensdimensionen eine substan-

30  Aus einem Hymnus der Laudes, nach „Nox et tenebrae et nubila“ (5. Jh.), in: Stundenbuch für die ka-
tholischen Bistümer des deutschen Sprachgebietes. Authentische Ausgabe für den liturgischen Gebrauch, 
Bd. 3: „Im Jahreskreis“. Hrsg. im Auftrag der Deutschen und der Berliner Bischofskonferenz, der Öster-
reichischen Bischofskonferenz u.a. Freiburg 2001, 253 [Herv.d.Verf.].



102      Werner Kallen

zielle, geistige Differenz zu formulieren. Sie muss daher entschlossen bleiben, in 
der ihr eigenen Sprache den zu bezeugen, von dem her sie selbst immer wieder 
elementar das Leben und die Zukunft erhält – auch in der Zeit der bedrohlichen 
Dürre: „Sagt den Verzagten: Habt Mut, fürchtet euch nicht! (...) In der Wüste 
brechen Quellen hervor, und Bäche fließen in der Steppe.“ (Jes 35,4.6).

Wo niemand mehr in der Lage ist, die Spur des Mysteriums zu wittern, sie 
zu lesen, sie zu entziffern und auch von ihr zu erzählen, da geschieht Unheimli-
ches. Denn dort verschwindet dann unmerklich, aber folgenreich, der spirituelle 
Kompass für den persönlichen wie für den gemeinsamen kirchlichen Glauben.

6  Gesucht: Eingeweihte

Wo das eigene Leben spirituell durchwebt bleibt, wo es sich der Fehler und Brü-
che nicht schämt – ohne umgekehrt stolz darauf zu sein – und wo die manchmal 
schmerzhafte Offenheit für das „Andere“ des Geistes gewahrt bleibt, da formt 
sich Autorität im Glauben. Vor aller pastoralen „Professionalität“ und vor der 
Herausbildung eines veränderten, erkennbaren Profils der Kirche ist mithin – 
innerlich zuerst – auf anderes zu achten. Für ein neues spirituelles Gewicht der 
Kirche unter unübersehbar pluralistischen Bedingungen sind „Eingeweihte“ von-
nöten, „Mysten“, Menschen, die durch die Art und Weise ihres Lebens eine Al-
ternative verkörpern zum rein funktionalen oder technokratischen Verständnis 
dessen, worum es im Glauben und in der Kirche geht. Aufzuspüren sind Men-
schen, die bewandert sind im Raum des Mysteriums, Menschen, die sich in die-
sen Raum hinunterwagen, so tief, dass sie verwandelt und auf neue Weise geöff-
net wieder hervorkommen. Im Sinnbild der Taufe wäre dies eine „Immersion“, 
ein Hinuntertauchen, um das neue, bis dahin unbekannte Leben geschenkt zu 
bekommen. Es wäre tatsächlich eine „Initiation“, eine Einweihung: der Beginn 
eines Prozesses im Wachstum des Glaubens und im Reifen der eigenen Seele, 
der nie wirklich zu Ende ist. So vor allem entsteht Kompetenz im Glauben. Sol-
chermaßen Initiationswillige sind vonnöten.

In der alten Kirche dauerte ein solcher Einweihungsprozess durch Taufe, Fir-
mung und Eucharistie mehrere Jahre und erfolgte in unterschiedlichen Stufen. 
Nach der Initiation in der Osternacht schloss sich in der Osteroktav noch eine 
entsprechende Mystagogie an, ein Weggeleit zum inneren Verstehen der gefei-
erten Mysterien. Hier, am Anfang der Kirche, findet sich ein hohes theologisch-
spirituelles Bewusstsein: „Einweihung“ in die Mysterien des Glaubens ist die 
Grundvoraussetzung, um dann auch anderen von diesem Glauben künden zu 
können. Solche „Einweihung“ in den Raum des Mysteriums ist nicht identisch 
mit zertifizierter theologischer oder pastoraler Kompetenz, sondern sie liegt ihr 



Vom wehrlosen Mysterium      103

innerlich voraus. Wo solche Einweihung nicht mehr geschieht, da versiegen die 
Quellen, da erlischt gerade das Licht, das bei der Taufe – dem Beginn dieses le-
benslangen Weges – an der Osterkerze entzündet wird.

Wo es nach kirchlichem Urteil solchermaßen „Eingeweihte“ gibt, da liegt es 
nun auch nahe, diese zu „weihen“. Denn überall da, wo die Kirche maßgeblich 
in Erscheinung tritt, da tut sie das nach eigenem Verständnis ja als „Sakrament, 
das heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für 
die Einheit der ganzen Menschheit.“31 Wenn kirchliches Handeln im Kern sa-
kramental ist, im Mysterium begründet und auf das Mysterium ausgerichtet, 
dann brauchen auch diejenigen, die dauerhaft im Namen der Kirche handeln, 
eine Form der Einsetzung, die sie in spirituell angemessener Weise öffentlich als 
Ermächtigte ausweist. Diese Einsetzung im Namen der Kirche wird durch eine 
Form von Weihe adäquater zum Ausdruck gebracht als allein durch einen Ar-
beitsvertrag.

„In die Mulde meiner Stummheit / leg ein Wort“

Das Mysterium will bezeugt sein – auch durch das Wort, das in einer Tiefe grün-
det. Wie will man in der Kirche vom Mysterium aber anders sprechen als so, dass 
man zuvor das Wort, das dann zu sagen wäre, „gefunden“ hat? Erforderlich ist 
die Herausbildung einer eigenen, charakteristischen Sprachform, an welcher der 
spezifische innere Ort kirchlichen und theologischen Redens in der Vielfalt der 
Stimmen, Begriffe und Tonlagen erkennbar bleibt. Eloquenz ist hier noch keine 
Verkündigung und Sprachgeschick noch kein Beleg für die Verankerung in der 
eigenen Erfahrung. In der Benediktusregel aus dem 6. Jahrhundert, die prägend 
wurde für die westliche Ausformung des Mönchtums, spielen Grundhaltung 
und Würde des Schweigens eine wichtige Rolle. Diese Haltung ist nicht nur ein 
Nicht-Reden, sondern Ausdruck einer Verhältnisbestimmung und einer geist-
lich motivierten Wortempfänglichkeit: „Denn Reden und Lehren kommen dem 
Meister zu, Schweigen und Hören ist Sache des Jüngers.“32 Weil die ganze Kirche 
das wirkfähige Wort von ihrem einzigen Magister und Rabbi erhält, ist es aller 
Bemühung wert, zunächst eine stille Empfänglichkeit wieder zu erlernen. Denn 
das schnelle Wort und der versierte, aber unbeteiligte Umgang mit überliefer-
ten Formeln verführt leicht zu einer gehaltlosen theologischen Geschwätzigkeit.

Zeiten der Stille, eine Haltung der Schweigsamkeit und eine Bejahung der 
Leere sind kathartische Formen, dem zu widerstehen: „Ich denke, auf alle Fäl-

31  Vgl. ›Lumen gentium‹, n. 1; zit. n. Kleines Konzilskompendium (Anm. 2), 123.
32  Die Regel des heiligen Benedikt 6,6. Eingel. und übers. von B. Steidle. Beuron 141988, 34. 



le ist es ein sehr sicherer Weg, von sich aus alles zu tun, um ein leeres Gefäß für 
die göttliche Gnade zu werden.“33 Diese Rücknahme ungefragter und maßloser 
Verbalisierung ist keine Selbstenteignung oder Selbstbeschneidung. Sie geschieht 
vielmehr in der Erkenntnis, dass man das theologische Wort nicht immer zur 
Verfügung hat wie eine beliebig abrufbare Erhellungsformel, sondern dass man 
es erhält. Zudem drückt sich im Bemühen um eine solche Leere auch die prin-
zipielle geistliche Einsicht aus, dass nicht allein ich es bin, auf den es ankommt, 
damit der Glaube seine Vitalkraft behält: „Wir sagen deshalb zu unserem Leer-
werden Ja, weil wir wahrnehmen, dass unsere Leere selbst sich in Erfüllung und 
Fülle wandelt.“34 Eine Haltung der Schweigsamkeit und das Aufsuchen der Lee-
re sind aber nun ihrerseits keine neuen, viel subtileren Formen der Verfügung 
über das Mysterium. Die Transformation vom Reden zum Schweigen, von der 
Herstellbarkeit zur Empfänglichkeit bedeutet ein Hinüberwandeln in einen exis- 
tenziell offenen Raum, der lockt und gefährdet, der freigibt und beansprucht. 
Man bleibt – gewandelt – ein mit leeren Händen Angewiesener: 

„In die Mulde meiner Stummheit / leg ein Wort“.35

33  Edith Stein (1891–1942) in einem Brief; zit. n. W. Herbstrith (Hrsg.), In der Kraft des Kreuzes. Hundert 
Worte von Edith Stein. München 1997, 18.
34  So der Trappist und Schriftsteller Thomas Merton (1915–1968); zit. n. B. Schellenberger (Hrsg.), Tho-
mas Merton. Zeiten der Stille. Freiburg, Basel, Wien 1992, 101.
35  I. Bachmann, Psalm, in: Dies., Sämtliche Gedichte. München 31990, 65.

104      Werner Kallen




