
GuL 82/2 (2009) 105–121

      105

„Tod, wo ist dein Sieg?“
Theologische Überlegungen zur 
Wirklichkeit des Todes
Markus Knapp / Bochum

Die Beschäftigung und Auseinandersetzung mit dem Tod gehören zweifellos 
zu den ältesten Kulturleistungen des Menschen. Insbesondere zeigen das die 
unterschiedlichen Formen von Bestattungen, die mit Sicherheit seit der Zeit 
zwischen 70000 und 50000 v. Chr. belegt sind und die dann in der späten Alt-
steinzeit (Jungpaläolithikum) allgemein üblich gewesen zu sein scheinen.1 Der 
Mensch ist das einzige Lebewesen, das seine Toten bestattet, und das hängt 
natürlich damit zusammen, dass er im Unterschied zu allen anderen Lebewesen 
um den Tod und damit auch um die Unausweichlichkeit seines eigenen Sterbens 
weiß. Dieses Wissen lässt den Tod zu etwas Bedrohlichem und Unheimlichem 
werden, das einer entsprechenden Bearbeitung und Bewältigung bedarf. Das 
findet seinen Ausdruck in den kulturellen Praktiken der Totenbestattung. 

Dabei spielen wohl auch schon von Anfang an religiöse Vorstellungen eine 
zentrale Rolle. Denn, so der französische Prähistoriker André Leroi-Gourhan, 
„mit Sicherheit bedeutet die Tatsache der Beerdigung eines Körpers ein starkes 
Indiz für Vorstellungen über eine Fortdauer des Lebens jenseits des offenkun-
digen Todes.“2 Zu dessen Bewältigung bedarf es also bereits in der ganz frühen 
Geschichte der Menschheit religiöser Vorstellungen. Das steht in Einklang da-
mit, dass in fast allen späteren Religionen dem Problem des Todes ebenfalls eine 
wesentliche Bedeutung zukommt. Es gibt demnach einen engen Zusammenhang 
zwischen der Formierung religiöser Überzeugungen und der Auseinanderset-
zung des Menschen mit seiner eigenen Sterblichkeit.3

1  Vgl. M. Eliade, Geschichte der religiösen Ideen, Bd. 1: Von der Steinzeit bis zu den Mysterien von Eleu-
sis. Freiburg 61990, 20ff. u. A. Leroi-Gourhan, Die Religionen der Vorgeschichte. Frankfurt 1981, 44ff.
2  Vgl. aaO., 61.
3  So fragt etwa H.-G. Gadamer, ob religiöse Erfahrung „nicht überall das Wissen um den Tod“ ist, „das 
zugleich die Unerfahrbarkeit des Todes einschließt“ (Gespräche auf Capri Februar 1994, in: J. Derrida/G. 
Vattimo [Hrsg.], Die Religion. Frankfurt 2001, 240–251, hier 245).



106      Markus Knapp

Verändertes Todesverständnis

Später hat sich auch die Philosophie dieses Themas intensiv angenommen. 
Denn eine Antwort auf die Frage: Was ist der Mensch? – und darauf laufen 
nach Immanuel Kant alle wesentlichen Fragen der Philosophie zu4 – kann auch 
sie nicht geben, ohne das Problem des Todes in seiner Rätselhaftigkeit ein-
zubeziehen. Besonders wirkmächtig sind dabei metaphysische Konzepte einer 
Sinngebung des Todes geworden, vor allem das von Platon entwickelte. Im 
Zentrum steht hier der Gedanke von der Unsterblichkeit des Menschen. Phi-
losophisch wird er ermöglicht durch ein dualistisches Menschenbild, das den 
Menschen aufteilt in einen sterblichen Leib und eine unsterbliche Seele, die auch 
getrennt vom Leib existenzfähig ist. Im Tod scheidet sich die Seele vom Leib;5 so 
wird ihr die endgültige, unbeeinträchtigte Schau der ewigen Ideen möglich, und 
darin findet der Mensch die Sinnerfüllung seines Daseins. Der Tod ist demnach 
die unerlässliche Voraussetzung dafür, dass die Seele frei wird ihre Bestimmung 
zu erreichen, und so erweist sich der Tod selbst als sinnhaftes Ereignis. Dieses 
philosophische Konzept einer unsterblichen Seele wird dann in der christlichen 
Tradition herangezogen, um die religiöse Erwartung eines postmortalen Lebens 
durch philosophische Argumente plausibel zu machen und zu stützen. 

Wenn heute von einem veränderten Todesverständnis gesprochen werden 
muss, so ist das in erster Linie in der Verabschiedung dieser metaphysischen 
Teilung des Menschen in Leib und Seele begründet. In einem nachmetaphysi-
schen Denken kann der Mensch nur noch als Ganzheit verstanden werden. Da-
mit wird natürlich auch die metaphysische Sinngebung des Todes hinfällig. Als 
Konsequenz daraus ergeben sich nach Walter Schulz einerseits eine Verwissen-
schaftlichung und andererseits eine Vergleichgültigung des Todes. Das besagt: 
Der Tod wird als ein rein natürliches Ereignis verstanden, das mit den Mitteln 
der Wissenschaft untersucht werden kann. Es lässt sich ganz aus inneren Ursa-
chen des menschlichen Organismus erklären. „Man thematisiert“ also „nicht 
mehr das Nachher, sondern das Vergehen und dies wird eben wesentlich biolo-
gisch erklärt.“6 Dieser Verwissenschaftlichung des Verhältnisses zum Tod kor-
respondiert eine Vergleichgültigung der metaphysischen Fragen. Sie erscheinen 
nun in dieser verwissenschaftlichten Perspektive als „Probleme, die nicht veri-

4  Vgl. I. Kant, Logik, A 25 u. Ders., Kritik der reinen Vernunft, B 832f.
5  Vgl. Platon, Phaidon, 64c.
6  Vgl. W. Schulz, Subjektivität und Tod, in: Ders., Subjektivität im nachmetaphysischen Zeitalter. Pfullin-
gen 1992, 123–174, hier 143; Ders., Zum Problem des Todes, in: A. Schwan (Hrsg.), Denken im Schatten 
des Nihilismus. Darmstadt 1975, 313–333 u. Ders., Wandlungen der Einstellung zum Tode, in: J. Schwart-
länder (Hrsg.), Der Mensch und sein Tod. Göttingen 1976, 94–107. 



„Tod, wo ist dein Sieg?“      107

fizierbar sind und nicht in einer verbindlichen Form zu lösen sind“, so dass sie 
„in den Raum persönlicher Privatheit abgeschoben werden.“7

Aufgrund dieses veränderten Verhältnisses zum Tod wird der existentielle 
Bezug zu ihm in den Hintergrund gedrängt. In den Alltagszusammenhängen 
des modernen Lebens wirkt sich das in der unübersehbaren Tendenz zur Ver-
drängung des Sterbens und des Todes aus. Sie werden aus dem Bewusstsein her-
ausgerückt, indem sie in dafür spezialisierte Institutionen abgeschoben werden. 
Im Unterschied zu früheren Generationen haben Sterben und Tod daher kei-
nen selbstverständlichen Ort mehr in der alltäglichen Lebenswirklichkeit vie-
ler moderner Menschen; sie kommen dort meist nicht mehr vor, so dass auch 
die existentielle Auseinandersetzung damit nicht mehr stattfindet. Mit Recht 
stellt der Soziologe Zygmunt Bauman fest: „Der Tod ist das Andere des moder-
nen Lebens.“8

Gegenwart des Todes im Leben

Gegenläufig zu dieser gesellschaftlichen Tendenz einer Verdrängung des Todes 
scheint die Beschäftigung mit dem Tod in der Philosophie nach dem Ende der 
Metaphysik zu stehen, wenn von ihr gesagt werden kann, „dass über den Tod phi-
losophieren seit 1830 heißt: über seine Gegenwart im Leben philosophieren.“9 Der 
Tod wird thematisiert als der Horizont, vor dem das Leben sich bewegt; es geht 
um die Frage, welche Auswirkungen es für das Leben eines Menschen hat, wenn 
es angesichts des unausweichlichen Todes gelebt werden muss. „Im Verhalten 
zum Tod – dem Ende meines Lebens – werde ich meines Lebens ansichtig.“10

Auch damit geht nun allerdings eine Verdrängung des Todes einher, denn 
es werden ja nur bestimmte Aspekte des Phänomens Tod (etwa seine Un-
ausweichlichkeit oder die Begrenzung des Lebens) sowie die Konsequenzen für 
die Lebensgestaltung angesichts der menschlichen Todesverfallenheit bedacht. 
Von einer solchen Philosophie des Todes muss man dann aber letztlich sagen: 
„Sie löst den Tod ins Leben auf.“11 Damit wird sie dem Phänomen des Todes 
jedoch nicht gerecht, insofern dieser auch das dem Menschen ganz und gar 
Fremde bleibt und als solches gerade nicht ins Leben aufgelöst werden kann.

7  Vgl. W. Schulz, Subjektivität und Tod (Anm.. 6), 142.
8  Z. Bauman, Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrategien. Frankfurt 1994, 200. Bauman macht 
darauf aufmerksam, dass auch der verbreitete Gesundheitskult eine Form der Verdrängung des Todes dar-
stelle (vgl. aaO., 212f.).
9  Vgl. M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben, in: Ders., Negative Theologie der Zeit. Frank-
furt 1991, 197–217, hier 198.
10  E. Tugendhat, Gedanken über den Tod, in: M. Stamm (Hrsg.), Philosophie in synthetischer Absicht. 
Stuttgart 1998, 487–512, hier 502.
11  M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben (Anm. 9), 198.



108      Markus Knapp

Paradigmatisch für eine Philosophie des Todes, die sich darauf beschränkt, 
seine Gegenwart im Leben zu bedenken, ist die Position Martin Heideggers. 
Nach seiner Analyse des menschlichen Daseins in „Sein und Zeit“ muss der 
Mensch angesichts des Todes sich selbst in seiner Geworfenheit übernehmen. 
„Das mit dem Tod gemeinte Ende bedeutet kein Zu-Ende-Sein des Daseins, 
sondern ein Sein zum Ende dieses Seienden. Der Tod ist eine Weise zu sein, die 
das Dasein übernimmt, sobald es ist.“ Als solches ist das menschliche Dasein ein 
existentielles „Sein zum Tode“. Denn „nur das Vorlaufen in den Tod treibt jede 
zufällige und ‚vorläufige‘ Möglichkeit aus. Nur das Freisein für den Tod gibt dem 
Dasein das Ziel schlechthin und stößt die Existenz in ihre Endlichkeit.“ Darin 
enthüllt sich der Sinn der Zeitlichkeit des Daseins und der in ihr gründenden 
„Sorge“: In ihr geht es dem Dasein um sein eigenes Sein, d. h. um die Möglich-
keit „eines eigentlichen Ganzseinkönnens des Daseins“ im Vorlaufen in den Tod.12 

Anders als Heidegger hat Emmanuel Lévinas nicht allein den eigenen Tod im 
Blick, sondern vor allem den Tod des Anderen. Von daher kann er gegen Hei-
degger einwenden: „Der Tod bei Heidegger ist Ereignis der Freiheit, wohinge-
gen uns im Leiden das Subjekt an die Grenze des Möglichen zu gelangen scheint. 
Es findet sich gefesselt, überwältigt und in gewisser Weise passiv.“13 Eben dies 
aber erweist sich zuerst beim Tod des Anderen. Daher lässt sich „nur dann die 
ganze Tragweite des Todes ermessen, wenn er zur Verantwortung für den An-
deren wird – durch die man in Wirklichkeit man selbst wird: In dieser unüber-
tragbaren, nicht delegierbaren Verantwortung wird man man selbst. Ich bin für 
den Tod des Anderen in einem solchen Maße verantwortlich, dass ich mich in 
den Tod einbeziehe. Vielleicht wird das in einer akzeptableren Aussage deutlich: 
‚Ich bin für den Anderen verantwortlich, insofern er sterblich ist.‘ Der Tod des 
Anderen ist der erste Tod.“14 Er verweist mich auf die Verantwortung für den 
Anderen, die ich selbst unvertretbar zu übernehmen habe. Denn der Tod des 
Anderen konfrontiert mich unausweichlich mit seiner fundamentalen Ungesi-
chertheit und Bedrohtheit. Auch bei Lévinas geht es also um die Gegenwart des 
Todes im Leben, aber nicht wie bei Heidegger in der Perspektive des je eigenen 
Ganz-Sein-Könnens, sondern im Hinblick auf die Konstitution des unabweis-
baren Verantwortlichseins für den Anderen. 

12  Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit. Tübingen 161986, 245.234.284 u. 234. Mit Recht wendet Th.W. A-
dorno gegen dieses Todesverständnis ein: „Über das Nächste und Trivialste im Verhältnis von Dasein und 
Tod, ihre Nichtidentität schlechthin: dass der Tod Dasein zerstört, wahrhaft negiert – darüber gleitet die 
Daseinsanalyse hinweg.“ (Ders., Jargon der Eigentlichkeit. Frankfurt 61971, 115).
13  E. Lévinas, Die Zeit und der Andere. Hamburg 1984, 44.
14  Ders., Gott, der Tod und die Zeit. Wien 1996, 52f.



„Tod, wo ist dein Sieg?“      109

Das Phänomen des Todes

Wo kann angesichts dieser Veränderung im Todesverständnis und im praktischen 
Verhältnis zum Tod eine theologische Deutung des Todes ansetzen? Gibt es nach 
dem Zusammenbruch der metaphysischen Sinngebung des Todes überhaupt 
noch einen Verstehenszugang zu einer Theologie des Todes? Als Orientierungs-
hilfe bei der Suche nach einer Antwort auf diese Frage kann eine Unterscheidung 
dienen, die der Philosoph Michael Theunissen so formuliert: „Nur Heiden 
glauben an ihre Unsterblichkeit; Christen glauben an die Auferstehung und 
damit an den Tod.“15 Das mag zunächst irritierend erscheinen. Denn glauben 
Christen nicht an das Leben, wenn sie doch an Gott, den Grund allen Lebens, 
glauben? Auf jeden Fall bringt aber diese Unterscheidung Theunissens zum 
Ausdruck, dass ein christliches Verständnis des Todes offenbar grundlegend 
unterschieden werden muss von einer metaphysischen Sinngebung des Todes 
mittels des Unsterblichkeitsgedankens. Zu klären bleibt dabei allerdings, was das 
bedeuten soll: an den Tod glauben. Dazu ist es erforderlich, das Phänomen des 
Todes noch einmal etwas genauer in den Blick zu nehmen.

Der Tod ist zunächst ein natürliches Phänomen, das alles Leben betrifft, nicht 
nur das menschliche. In dieser Perspektive lässt er sich beschreiben und verste-
hen als die Erschöpfung und Beendigung bestimmter biologisch-chemischer 
Prozesse, als die Auflösung der naturwissenschaftlich erfassbaren Grundlagen 
eines lebendigen Systems. Als solcher hat der Tod auch seinen guten Sinn: Das 
Absterben lebendiger Systeme schafft Raum für neue Systeme der gleichen Art. 
Der Tod verhindert die Überalterung einer Population; er dient ihrer Regenera-
tion und hilft so, ihren Bestand zu sichern. Man kann deshalb durchaus sagen: 
Der Tod steht im Dienste des Lebens, denn dessen Fortbestand kann nur gesi-
chert werden, wenn Leben sich immer wieder erneuert.

Diese naturwissenschaftliche Perspektive allein genügt jedoch für den Men-
schen nicht. Weil er um die Unausweichlichkeit des Todes – vor allem auch sei-
nes eigenen Todes – weiß, sieht er sich in eine existentielle Beziehung zum Tod 
gestellt. Der Tod als das Ende seines Lebens gehört mit zu seiner Lebenswirklich-
keit und muss in den Vollzug seines Lebens einbezogen und bewältigt werden. 
Der Mensch muss den Tod in irgendeiner Weise in sein eigenes Selbstverständ-
nis integrieren. Der Tod ist also für den Menschen nicht nur ein biologisches 
Faktum wie für alle Lebewesen, sondern er wird für ihn zu einer existentiellen 
Herausforderung und unabweisbaren Aufgabe. Ihr kann er sich auch durch die 
Verdrängung des Todes nicht entziehen, denn das ist nichts anderes als der Ver-
such, sich dieser Aufgabe zu entledigen, indem sie einfach nicht wahrgenom-

15  M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben (Anm. 9), 198.



110      Markus Knapp

men wird. Das bleibt jedoch ein in sich widersprüchliches und damit aussichts-
loses Unterfangen, weil der Tod unabdingbar zum Menschsein gehört und der 
Mensch daher von dieser Herausforderung eingeholt wird.

In einer existentiellen Perspektive zeigt sich der Tod vor allem als etwas für 
den Menschen Unausdenkbares. Theodor W. Adorno hat das folgendermaßen er-
läutert: „Versuche der Sprache, den Tod auszudrücken, sind vergebens bis in die 
Logik hinein; wer wäre das Subjekt, von dem da prädiziert wird, es sei jetzt, hier, 
tot.“16 Der Zustand des Todes entzieht sich unseren sprachlichen Möglichkei-
ten und damit auch unseren Denkmöglichkeiten. So wird er zu etwas Dunklem 
und Undurchdringlichem und damit zu etwas für uns ganz und gar Fremdem.

Hinzu kommt, dass der Tod gewissermaßen immer zu früh kommt. Denn 
„kein Menschenleben, das offen und frei zu den Objekten sich verhält, reicht 
aus, zu vollbringen, was im Geist eines jeden Menschen als Potential vorhan-
den ist; es und der Tod klaffen auseinander.“17 Die alttestamentliche Perspek-
tive, wonach etwa die Patriarchen Abraham und Isaak „alt und lebenssatt“ ge-
storben sind (Gen 25,8; 35,29), erscheint daher reichlich weltfremd. Das Leben ist 
immer zu kurz, um alle Erwartungen und Wünsche, Interessen und Neigungen, 
die in einem Menschen und seinen geistigen Bestrebungen offen oder verbor-
gen vorhanden sind, zur Erfüllung kommen zu lassen. Auch Menschen, die sich 
den Tod wünschen – etwa weil sie unheilbar erkrankt sind, weil ihre Lebense- 
nergie erschöpft ist, weil sie vereinsamt sind –, tragen wohl tief in sich solche un-
erfüllten Erwartungen und Sehnsüchte, auch wenn diese mittlerweile ganz oder 
weitgehend verschüttet sind.

Die amerikanische Literaturwissenschaftlerin und Schriftstellerin Rosanna 
Warren (*1953) stellt uns die existentielle Herausforderung des Todes in ihrem 
Gedicht „Gleichnis“ eindringlich vor Augen:

So wie ihr Freund, Ski-As aus Österreich, in der Geschichte,
die sie uns oft erzählte, angesichts 
seines ersten Sprungs bei den Spielen
– oben am Start der Schanze, wo sie so
schwindelerregend in die Tiefe fällt, dass ihr unteres Ende
ganz dem Blick entzogen ist –

16  Th.W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt 1970, 362. Um Missverständnisse erst gar nicht aufkom-
men zu lassen, fügt er jedoch sogleich hinzu: „Aber das Unausdenkbare des Todes feit den Gedanken 
nicht gegen die Unverläßlichkeit jeglicher metaphysischer Erfahrung.“
17  Vgl. aaO., 360. Angesichts dieser Diskrepanz könnte man nach Adorno „zu anthropologischen Spe-
kulationen darüber sich verleiten lassen, ob nicht der entwicklungsgeschichtliche Umschlag, welcher der 
Gattung Mensch das offene Bewußtsein und damit das des Todes verschaffte, einer gleichwohl fortwäh-
renden animalischen Verfassung widerspricht, die es nicht erlaubt, jenes Bewußtsein zu ertragen.“ (aaO., 
386). Der Mensch mit seinem Todesbewusstsein gleichsam als Fehlentwicklung des Evolutionsprozesses?



„Tod, wo ist dein Sieg?“      111

auf einen Horizont der Alpen starrte, die um ihn 
schwammen und schaukelten wie Bötchen in der Wanne,
und
es ihm nicht gelang, bei aller eisernen
Entschlossenheit,
bei allem Training, allem Mut,
die Hände vom Geländer zu reißen, so dass
die Kameraden sie lospflücken mussten,
Finger für Finger,
um ihn frei zu kriegen, so

umkrallte meine Mutter
angesichts des Todes
die Schienen an ihrem Bett, starrte
und starrte geradeaus – und
wer war es, am Ende,
der ihre Hände
löste?18

Im Tod wird der Mensch sich selbst entzogen, er ist an das Ende seiner Möglich-
keiten gelangt. Darin besteht das Gewaltsame und das sinnwidrig Erscheinende 
des Todes, dass er das Dasein eines Menschen einfach abbricht. Deshalb fällt es 
vielen Menschen angesichts des Todes schwer loszulassen; sie versuchen, sich bis 
zum letzten Augenblick an ihr Dasein zu klammern, zumal die Dunkelheit des 
Todes, der Sturz ins Bodenlose sie erschrecken und erstarren lassen. 

Dieser zentrale Aspekt kommt in Karl Rahners Theologie des Todes ent-
schieden zu kurz zugunsten eines von Heidegger geprägten Verständnisses, 
das den Tod vor allem als menschliche Freiheitstat sieht. Zwar weiß selbstver-
ständlich auch Rahner: Der Tod ist „Abbruch von außen, Zerstörung, Widerfahr-
nis, das den Menschen unberechenbar von außen trifft, … Parzenschnitt, Dieb 
in der Nacht, Entleerung und Verohnmächtigung des Menschen.“ Aber er sieht 
das in einer „dialektischen Einheit“ damit, dass der Tod zugleich „tätige Voll-
endung von innen, ein aktives Sich-zur-Vollendung-Bringen, aufwachsende, 
das Ergebnis des Lebens bewahrende Auszeugung und totales Sich-in-Besitz-
Nehmen der Person, … Sich-selbst-gewirkt-Haben und Fülle der personalen 
Wirklichkeit“ ist.19 Beides lässt sich jedoch kaum überzeugend zu einer (wie auch 
immer dialektischen) Einheit zusammendenken. Zudem dürfte das Verständnis 

18  Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 171 (26.07.2006), 29; Übersetzung: Elke Schmitter.
19  Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des Todes. Freiburg 1958, 38.



112      Markus Knapp

des Todes als sich selbst vollendende Tat des Menschen der Sterbeerfahrung zu-
mindest der meisten Menschen nicht gerecht werden. Schließlich droht Rahner 
dabei auch auf eine theologisch schiefe Bahn zu geraten. Denn in einer theo-
logischen Perspektive „ist es nicht der Tod, der die Ganzheit des Daseins be-
gründet, sondern … Gott: Er ermöglicht und garantiert in seiner Treue die zeit-
übergreifende Identität des Menschen, selbst über den Tod hinaus.“20

In der abgrundtiefen Fremdheit des Todes gründet auch seine Rätselhaftig-
keit für den Menschen.21 Denn der Tod ist ja zunächst einmal etwas dem Men-
schen Ureigenes. Er gehört unabdingbar zu jedem menschlichen Dasein hinzu; 
er kann dem Menschen nicht genommen, sondern muss als sein je eigener Tod 
von ihm unvertretbar übernommen werden. Als das ihm Ureigene bleibt er dem 
Menschen aber zugleich abgrundtief fremd. Dieses Zugleich von Ureigenem und 
Fremdem macht das Rätselhafte des Todes aus. Er bleibt etwas für den Menschen 
im Letzten Unergründliches; denn auch wenn er sich als ein biologisches Faktum 
beschreiben und erklären lässt, so besagt das nichts hinsichtlich seiner existen-
tiellen Bedeutung. Die rein biologische Faktizität vermag die existentielle Dun-
kelheit des Todes nicht zu lichten. Und wenn gesagt wird, dass es jenseits des 
naturwissenschaftlich Erklärbaren keine sinnvollen Fragen mehr geben könne, 
so bleibt eine solche Auskunft in sich widersprüchlich; denn sie enthält ja selbst 
eine mit einem Wahrheitsanspruch verbundene Aussage über das, was über das 
naturwissenschaftlich Erklärbare hinausgeht. Ein solcher naturwissenschaftli-
cher Reduktionismus ist daher auch selbst keine naturwissenschaftliche Aussa-
ge mehr, sondern Metaphysik, und zwar schlechte Metaphysik,22 weil er das in 
Frage stehende Phänomen, in diesem Falle das Phänomen des Todes, nur eindi-
mensional wahrnimmt und es gerade so in seiner spezifischen Eigenart verfehlt.23

Dem Phänomen des Todes gerecht zu werden heißt somit, ihn als „das einzig-
artige Faktum, das er darstellt, in seiner Unausdenkbarkeit stehen lassen.“24 Der 
Tod wird nur dann wirklich ernst genommen und nicht verdrängt, wenn man 
sich ihm in seiner besonderen, unvergleichlichen Realität aussetzt und stellt, al-
so gerade auch in seiner ganzen Dunkelheit und Fremdheit. „Den Tod verleug-

20  Vgl. H. Hoping, Freiheit, Tod, Gott, in: IKaZ 33 (2004), 517–534, hier 522. Hopings Argumentation 
erscheint dabei allerdings nicht ganz konsistent, wenn er wenig später schreibt: „Um von einer Identität 
des Verstorbenen über den Tod hinaus sprechen zu können, müssen wir etwas Unvergängliches im Men-
schen annehmen, das die Tradition ‚Seele’ nannte, da der vergängliche Leib diese Identität nicht begrün-
den kann.“ (aaO., 524). Ja, was denn nun: Ermöglicht Gott die bleibende Identität des Menschen oder ei-
ne unvergängliche anima separata?
21  Ich orientiere mich hier an E. Jüngel, Tod. Gütersloh 1979, 16f.
22  Formuliert im Anschluss an J. Habermas: „Die Ontologisierung naturwissenschaftlicher Erkenntnis-
se zu einem naturalistischen, auf ‚harte‘ Fakten geschrumpften Weltbild ist nicht Wissenschaft, sondern 
schlechte Metaphysik.“ (Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Frankfurt 2005, 215).
23  Vgl. dazu ›Gaudium et spes‹, art. 18: „Angesichts des Todes wird das Rätsel des menschlichen Da-
seins am größten.“ 
24  Vgl. M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben (Anm. 9), 200.



„Tod, wo ist dein Sieg?“      113

nen nicht nur die, die sich ihrer Unsterblichkeit versichert wähnen. Auch die 
schleichen sich von ihm weg, die sich und uns einreden, er sei ein Faktum wie 
jedes andere.“25

Der zunächst irritierende Satz: „Christen glauben an den Tod“ will genau dies 
zum Ausdruck bringen: Der christliche Glaube ist weit entfernt davon, den Tod 
zu bagatellisieren. Er nimmt ihn in seiner ganzen Härte und Fremdheit ernst; die 
christliche Gottesrede ist mit einer Verharmlosung des Todes schlechterdings 
unvereinbar. Im Zentrum des christlichen Glaubens steht die Überzeugung, dass 
in Jesus von Nazareth Gott selbst sich der Realität des Todes schonungslos aus-
gesetzt hat.26 Nach dem Neuen Testament ist Jesus angesichts seines bevorste-
henden Todes voller Angst, und er schwitzt Blut (Lk 22,44). Hier wird die ganze 
menschliche Schwere des Todes sichtbar. Ganz anders als Sokrates27 geht Jesus 
seinem Tod nicht frohen Mutes und voller Zuversicht entgegen; der Tod wird 
für ihn vielmehr zu einer existentiellen Herausforderung, die angenommen und 
durchgetragen werden will. Das muss dann aber auch in einer Theologie des To-
des zur Auswirkung kommen.

Der Tod in theologischer Perspektive

Schaut man in traditionelle theologische Handbücher, so stößt man vor allem auf 
drei Aussagen über den Tod. Er wird dort zum einen verstanden als Trennung 
von Leib und Seele, zum zweiten als das Ende des Pilgerstandes und zum dritten 
als Folge der Sünde. Wie sind diese drei Aussagen zu verstehen und zu beurteilen?

Das Verständnis des Todes als Trennung von Leib und Seele stammt aus der 
griechischen Philosophie und wurde von dort ins Christentum übernommen. 
Dieses über lange Zeit in Kirche und Theologie gültige Todesverständnis wur-
de allerdings infolge der Krise des metaphysischen Denkens problematisch in 
dem Maße, wie eine metaphysisch-dualistische Aufteilung des Menschen in ei-
nen sterblichen Leib und eine unsterbliche Seele ihre Überzeugungskraft verlor. 
Das jedoch vermag den Blick neu dafür zu schärfen, dass mit diesem Verständ-
nis auch eine Verharmlosung und Verdrängung, ja in gewisser Weise sogar ei-
ne Verleugnung des Todes einhergeht. Denn wenn ein Teil des Menschen, seine 
unsterbliche Seele, nach ihrer Trennung vom Leib weiter zu existieren vermag, 
kann sie selbst vom Tod nicht ganz und voll betroffen sein. Man wird deshalb 

25  Ebd.
26  Mit vollem Recht sagt E. Jüngel, Tod (Anm. 21), 139f.: „Daß Gott Mensch wurde, impliziert, daß Gott 
das Elend des Todes mit dem Menschen teilt. Ohne diese Implikation ist der Satz von der Menschwerdung 
nichts als eine emphatische Phrase.“
27  Vgl. Platon, Phaidon, 58e u. 114d.



114      Markus Knapp

bezweifeln müssen, ob dieses Verständnis den Tod als eine radikal negierende 
Macht ernst nimmt, durch die der Mensch als ganzer sich selbst vollständig ge-
nommen wird.28

Neben diesem Todesverständnis wird in den traditionellen theologischen 
Lehrbüchern der Tod als das Ende des Pilgerstandes charakterisiert. Damit ist 
gemeint, dass mit dem Tod das definitive Ende aller Möglichkeiten eines Men-
schen erreicht ist. Der Mensch hat nun nicht mehr die Möglichkeit ein anderer 
zu werden als der, der er in seinem Leben in dieser Welt geworden ist. Es wird 
hier also die Endgültigkeit und Unwiderruflichkeit des Todes betont. Damit wird 
zugleich die Verantwortung hervorgehoben, die der Mensch für sein Leben hat 
und für das, was er aus diesem Leben macht. Denn mit dem Eintritt des Todes 
kann der Mensch daran nichts mehr ändern, wie es etwa Ludwig Ott in seinem 
Mitte des 20. Jahrhunderts erschienenen, weit verbreiteten „Grundriß der Dog-
matik“ schreibt: „Mit dem Eintritt des Todes hört die Zeit des Verdienens und 
des Missverdienens und die Möglichkeit der Bekehrung auf.“29

Schließlich wird der Tod als Folge der Sünde verstanden. Das geht auf Paulus 
zurück, der den Tod als „Sold der Sünde“ bezeichnet (Röm 6,23). Eine besonde-
re Bedeutung hat das im Zusammenhang mit der Lehre von der Erbsünde be-
kommen. So verkündete das Konzil von Trient als verbindliche kirchliche Glau-
bensüberzeugung: Adam, der erste Mensch, hat sich durch die Übertretung des 
göttlichen Gebotes im Paradies den Tod zugezogen; dieser ist dann von Adam 
auf seine Nachkommenschaft, also das ganze Menschengeschlecht, übertragen 
worden.30 Damit war in der kirchlich-theologischen Tradition eindeutig der na-
türliche Tod gemeint. So lehrt bereits im Jahre 418 die in diesem Zusammenhang 
wichtige Synode von Karthago unter dem Einfluss des Augustinus, Adam sei 
nicht sterblich geschaffen worden; er hätte somit nicht sterben müssen, wenn er 
nicht gesündigt hätte.31 Noch das II. Vatikanum geht davon aus, dass der Mensch 
ohne den Sündenfall dem leiblichen Tod entzogen gewesen wäre.32 

Das bleibt jedoch mit einem naturwissenschaftlich informierten Weltbild un-
vereinbar. Diese Einsicht kann den Blick für den eigentlichen theologischen Zu-
sammenhang zwischen Sünde und Tod neu schärfen. Denn die Sünde besteht 
darin, dass der Mensch sich von Gott abwendet und so die Gemeinschaft mit 
seinem Schöpfer zerstört. Dadurch verändert sich auch das Verhältnis des Men-
schen zu seinem Tod. Als Sünder, in der Abwendung von Gott, lebt der Mensch 
auf sich selbst bezogen; er vertraut ganz auf seine eigenen Kräfte und Möglich-

28  So wird nach H.Urs von Balthasar mit diesem Verständnis „das Todesphänomen im entscheidenden 
Punkt verfehlt“ (vgl. Ders., Verbum Caro. Einsiedeln 31990, 283).
29  L. Ott, Grundriß der Dogmatik. Freiburg 101981, 564.
30  Vgl. DH 1511f.
31  Vgl. DH 222.
32  Vgl. ›Gaudium et spes‹, art. 18.



„Tod, wo ist dein Sieg?“      115

keiten. Im Tod kommen nun aber gerade diese menschlichen Kräfte und Mög-
lichkeiten an ihr Ende. So sieht sich der Mensch dann dem unweigerlich auf ihn 
zukommenden Tod hoffnungslos ausgeliefert. In diesem Sinne kann der Tod als 
Folge der Sünde verstanden werden: Durch seine Abwendung von Gott in seiner 
schöpferischen Macht verhilft der Mensch dem Tod zu einer uneingeschränk-
ten, absoluten Macht über ihn selbst und liefert sich ihm damit ohne jede Hoff-
nungsperspektive aus. Nicht das Sterbenmüssen als solches, der biologische Tod, 
ist also eine Folge der Sünde; Folge der Sünde ist vielmehr ein verändertes Ver-
hältnis zum Tod, infolgedessen der Mensch sich dem Tod als der letztgültig über 
ihn entscheidenden Macht ausliefert.

Abbruch aller Beziehungen

Dieses Verständnis des Todes begreift ihn somit als Beziehungsverlust auf-
grund der Abwendung des Menschen von Gott. Von daher kann sich ein um-
fassendes Verständnis des Todes eröffnen, das diese theologische Perspektive 
integriert. Der Tod zeigt sich nämlich als schlechthinnige Beziehungslosig-
keit, als Abbruch aller Beziehungen, die Leben ermöglichen und erhalten. Denn 
Leben kann sich nur entfalten als Beziehungswirklichkeit in unterschiedlichen 
Dimensionen. Der Mensch steht in Beziehungen zu anderen Menschen, mit 
denen er zusammenlebt; er ist Teil eines bestimmten Volkes mit seiner Kultur 
und Tradition sowie eines gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Beziehungs-
geflechtes. Menschliches Leben vollzieht sich darüber hinaus in einer Beziehung 
zur Natur, auch wenn dies immer gesellschaftlich und kulturell vermittelt ist. 
Selbst die chemisch-physikalischen Prozesse, die die biologische Grundlage jeder 
einzelmenschlichen Existenz bilden, sind ja nichts anderes als eine spezifische 
Form des In-Beziehung-Stehens mit der Natur. Theologisch gesehen steht der 
Mensch schließlich auch unabdingbar in Beziehung zu Gott als dem geheimnis-
vollen Grund allen Lebens, der dieses Leben auch umfängt und trägt.

Alle diese Beziehungen brechen im Tod ab. Das macht das Dunkle und Frem-
de des Todes aus, dass er den Menschen aus all den Beziehungen herausreißt, 
die sein Leben ermöglicht und erhalten haben. Mit ihrem Abbruch verliert der 
Mensch auch sich selbst; er wird sich selbst entzogen, behält nichts mehr in sei-
ner Hand, so dass damit alle seine Möglichkeiten erschöpft sind. Der Tod raubt 
dem Menschen jegliche Lebens- und Zukunftsperspektive, indem er all die Be-
ziehungen abschneidet, die für sein Leben konstitutiv waren.

Das Verständnis des Todes als Abbruch aller Beziehungen entspricht der alt-
testamentlichen Todesvorstellung. Ursprünglich kannte Israel keine über den 
Tod hinausreichende Hoffnungsperspektive. Es wurde jedoch angenommen, 



116      Markus Knapp

dass der Mensch nach seinem Tod als Schatten weiterexistiere in der Scheol, der 
Totenwelt.33 Diese Schatten sind allerdings von jeglichem Leben abgeschnitten. 
„Stirbt ein Mann, so bleibt er kraftlos (…). Sind seine Kinder in Ehren, er weiß 
es nicht, sind sie verachtet, er merkt es nicht.“ (Ijob 14,10.21). Potenziert wird das 
noch dadurch, dass die Toten auch von Jahwe, dem Gott des Lebens, abgeschnit-
ten sind; sie bleiben seiner Hand entzogen (Ps 88,6). Die Scheol wird also als der 
Ort des vollständigen Beziehungsverlustes verstanden. Deshalb bleibt die Scheol 
auch trostlos; eine Schattenexistenz ohne Beziehung zur Familie und zum eige-
nen Volk sowie zu Jahwe, dem Gott des Lebens, ist kein Leben mehr. Und so ist 
die Scheol für den alttestamentlichen Menschen auch keine Hoffnungsperspek-
tive, sondern erfüllt ihn mit Furcht und Schrecken. Das Verständnis des Todes 
als schlechthinnige Beziehungslosigkeit, als Abbruch aller Beziehungen, erweist 
sich somit als das mutmaßlich älteste, ursprüngliche Todesverständnis, das wir 
in der Bibel finden.

Als Abbruch aller Beziehungen ist der Tod auch in einer theologischen Per-
spektive das definitive Ende des ganzen Menschen. Auch theologisch gilt ganz 
uneingeschränkt, dass der Mensch im Tod aus allen seinen Beziehungen her-
ausfällt, dass er sich damit selbst entzogen wird und so an das Ende aller seiner 
Möglichkeiten gelangt. Für die Theologie verbietet sich deshalb von selbst ein 
leichtfertiger Triumphalismus angesichts des Todes. Das trägt zudem der Tat-
sache Rechnung, dass der Tod ja auch für glaubende Menschen in aller Regel ei-
ne schwere existentielle Herausforderung bedeutet.

Mit Christus sterben

Unbeschadet dessen muss eine Theologie des Todes hier nun aber eine Diffe-
renzierung vornehmen. Wenn der Mensch im Tod am Ende aller seiner Mög-
lichkeiten ankommt, so besagt das doch nicht zwangsläufig, dass damit auch die 
Möglichkeiten Gottes erschöpft sind. Die mit dem Glauben verbundene Hoff-
nung angesichts des Todes gründet vielmehr darin, dass Gott auch im Tod bezie-
hungswillig und -fähig bleibt. Für den Glauben zeigt sich die „Fundamentalun-
terscheidung“ (Gerhard Ebeling) zwischen Gott als Schöpfer und dem Menschen 
als seinem Geschöpf gerade darin, dass die schöpferischen Möglichkeiten Gottes 
auch im Tod nicht enden. Auch wenn also der Mensch im Tod sich selbst ganz 
entzogen wird und nichts in der Hand behält, so darf er doch hoffen, dass Gott 

33  Vgl. H.D. Preuß, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1: JHWHs erwählendes und verpflichtendes Han-
deln. Stuttgart 1991, 299–302; L. Wächter, Art. Scheol, in: ThWAT 7 (1993), 901–910 u. A. Berlejung, Art. 
Unterwelt/Jenseits/Hölle/Scheol, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe zum Alten und Neuen Testa-
ment. Darmstadt 2006, 400f.



„Tod, wo ist dein Sieg?“      117

ihn in seiner Hand behält (vgl. Ps 73,23). Für den christlichen Glauben hat diese 
Hoffnung ihr entscheidendes Fundament in Tod und Auferstehung Jesu Christi. 
Zu einer christlichen Theologie des Todes gehört daher ganz wesentlich, dass sie 
die Perspektive eines Mit-Christus-Sterbens erschließt. Dabei nimmt dann auch 
die existentielle Herausforderung des Todes eine neue Gestalt an.

Durch den Glauben und die Taufe wird ein Mensch mit Jesus Christus ver-
bunden. Diese Gemeinschaft umfasst nicht nur sein gesamtes Leben, sondern 
ausdrücklich sein Sterben. „Leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so 
sterben wir dem Herrn. Ob wir leben oder sterben, wir gehören dem Herrn.“ 
(Röm 14,8). Christus bleibt dem Menschen auch im Tod nahe, er verlässt ihn 
nicht; der Mensch gehört vielmehr auch jetzt zu Christus. Das ist darin be-
gründet, dass Christus selbst den Tod auf sich genommen und Gott diesen durch 
seine Auferweckung besiegt hat. So kann Christus nun alle Menschen an seinem 
eigenen Todesschicksal teilhaben lassen, damit sie dann auch teilhaben an seiner 
Auferstehung von den Toten. Paulus begreift daher die christliche Taufe dezidiert 
als Aufnahme eines Menschen in das Todesschicksal Jesu Christi (Röm 6,3f.). 
So wie der Mensch dadurch mit Christus in dessen Tod verbunden ist, so bleibt 
auch Christus mit ihm in seinem eigenen Sterben und Tod verbunden.

Im Geschehen von Tod und Auferweckung Jesu erkennt der Glaube den Er-
weis der unbedingten Liebe Gottes zu allen Menschen. Dass Gott dabei bis zum 
Äußersten geht, zeigt sich darin, dass er diese Liebe bis zur letzten Konsequenz 
durchträgt, nämlich bis in den Abgrund des Todes hinein. So kann Paulus sa-
gen: „Gott hat seine Liebe zu uns darin erwiesen, dass Christus für uns gestor-
ben ist, als wir noch Sünder waren.“ (Röm 5,8). Da der von Gott abgewandte, 
sündige Mensch sich selbst hoffnungslos dem Tod ausgeliefert und diesen damit 
zur entscheidenden Macht über sich und sein Leben gemacht hat, hat Gott sich 
in Jesus Christus selbst der Macht des Todes ausgesetzt, um offenbar werden zu 
lassen: Die Liebe Gottes vermag den Menschen auch noch in der Ausweglosig-
keit und Verlorenheit des Todes zu erreichen.

Dadurch wird nun der Tod selbst verwandelt. Sicherlich, es bleibt seine Dun-
kelheit und Bedrohlichkeit, seine Abgründigkeit und Fremdheit. Aber wenn der 
Mensch gewiss sein darf, dass seine Gemeinschaft mit Christus auch im Tod Be-
stand hat und Christus, den Gott aus dem Tod errettet hat, sein Schicksal mit 
ihm teilt, so ist er jetzt dem Tod nicht mehr hoffnungslos ausgeliefert; die abso-
lut erscheinende Macht des Todes zeigt Risse und beginnt zu bröckeln. Das er-
möglicht dem Menschen, seinen Tod anzunehmen und zu bejahen. Er darf hof-
fen, dieser Liebe, die sich ihm im Christusereignis gezeigt hat, im Tod in neuer 
Weise wieder zu begegnen, so dass auch für ihn, wie Paulus es für sich erwar-
tet hat, „Sterben Gewinn“ (Phil 1,21) sein wird. Er kann sich in das Dunkel des 
Todes begeben in der bangen und gespannten, aber doch auch zuversichtlichen 



118      Markus Knapp

Erwartung dessen, was ihm dort begegnen wird; er darf hoffen, dass sich ihm 
die Liebe Gottes in ihrer endgültig rettenden Macht als das Geheimnis des To-
des erweisen wird.34

Selbsthingabe

Damit nimmt auch die existentielle Herausforderung, die der Tod für den 
Menschen nach wie vor darstellt, eine neue Gestalt an. Das, worum es beim ver-
trauenden Annehmen und Bejahen des eigenen Todes geht, lässt sich näherhin 
als Selbsthingabe des Menschen verstehen.35 Das will sagen, dass der Mensch sich 
im Sterben selbst frei gibt und weg gibt, dass er sich nicht mehr an sich selbst 
klammert und auf sich selbst fixiert bleibt. Entscheidend ist dabei jedoch, dass 
diese Selbsthingabe auf ein Du hin erfolgt und nicht ins Leere hinein geschieht 
als Akt der Resignation oder als bloßes Wegwerfen des eigenen Lebens.36 Wenn 
Sterben theologisch als Selbsthingabe eines Menschen verstanden wird, dann 
geht es um die Auslieferung an ein Du, nicht im Sinne einer Unterwerfung, 
sondern eines vorbehaltlosen Sich-Anvertrauens. Ermöglicht wird das durch 
die auch im Sterben sich durchhaltende Gemeinschaft mit Christus. Sie kann 
den Menschen befähigen, sich selbst ganz dem Gott hinzugeben, der Christus 
aus dem Tod errettet hat.

Ein solches Sterben als Akt der Selbsthingabe lässt sich nicht vom Leben ei-
nes Menschen isolieren. Die Christusgemeinschaft und -nachfolge wirken sich 
ja nicht erst im Sterben eines Menschen aus, sondern sie sollen sein ganzes Le-
ben prägen. Das entscheidende Kriterium dabei ist die Praxis der Liebe. Und 
die Grundbewegung der Liebe ist immer die Hingabe an andere. „Liebe bedeu-
tet: sein Leben einsetzen, sich drangeben, sich verschenken, sich loslassen, sich 
anvertrauen“.37 Wer liebt, der lässt sich selbst los, um frei zu sein für andere, der 
bleibt nicht auf sich selbst fixiert, sondern überschreitet sich selbst, um für ande-

34  Mit E. Jüngel, Tod (Anm. 21), 74, lässt sich unterscheiden zwischen der Rätselhaftigkeit des Todes und 
seinem Geheimnis. Aufgabe einer Theologie des Todes ist demnach, diesem seine Rätselhaftigkeit zu neh-
men, um dadurch sein Geheimnis deutlich erkennbar werden und hervortreten zu lassen.
35  Vgl. dazu F.-J. Nocke, Liebe, Tod und Auferstehung. München 31993, 138–141 u. Ders., Eschatologie. 
Düsseldorf 1982, 113f.
36  W. Schulz, Subjektivität und Tod (Anm. 6), 165, hat die Haltungen des Abschiednehmens und Los-
lassens als „Formen der Resignation“ charakterisiert und darauf hingewiesen, dass sie „ständig durch-
kreuzt werden können vom natürlichen Leben und der Selbsterhaltungstendenz, denen beiden die To-
desfurcht entspricht.“
37  F.-J. Nocke, Eschatologie (Anm. 35), 113. In diesem Sinne vgl. auch J. Ratzinger: „Die Entdeckung des 
Lebens schließt ein Überschreiten des Ich, ein Zurücklassen des Ich mit ein. Sie trägt sich nur dort zu, wo 
der Mensch sich wegwagt von sich selbst und sich fallen lässt. Wenn das Mysterium des Lebens mit dem 
Mysterium der Liebe identisch ist, dann ist es auch an ein Todesgeschehen gebunden.“ (Ders., Eschatolo-
gie – Tod und ewiges Leben. Regensburg 61990, 85).



„Tod, wo ist dein Sieg?“      119

re da zu sein und sich ihnen hinzugeben. Dieses liebende Dasein für andere ist 
aber zugleich immer auch Hingabe an Gott, denn dadurch stimmt der Mensch 
mit ein in die Liebe Gottes zu allen seinen Geschöpfen und erweist sich so als 
Bild Gottes in der Schöpfung.

Die Selbsthingabe eines Menschen im Sterben stellt demnach nichts ande-
res dar als die „letzte Radikalisierung einer im Leben praktizierten Hingabe.“38 
Das, was sich als liebende Hingabe eines Menschen bereits im Leben verwirklicht 
hat, wird nun im Tod vollendet. Recht verstanden kann daher auch diese letzte 
Selbsthingabe nur ein Ausdruck und Akt der Liebe sein. Dadurch entspricht der 
Mensch der Liebe Gottes, die all seinem eigenen Wirken immer schon zuvor-
gekommen ist und seine ganze Existenz umfängt. In der liebenden Selbsthinga-
be des Sterbenden als der endgültigen Erwiderung dieser göttlichen Liebe erfüllt 
sich somit der Sinn seines Daseins, insofern dieses auch schon durch eine ent-
sprechende Lebensgestaltung auf diesen Sinn hin ausgerichtet war. So kann man 
sagen: „Tod als Hingabe – das ist der sinnvolle, der eigentlich gesollte Tod.“39

Angesichts einer solchen Perspektive auf den Tod lässt sich mit Paulus fragen: 
„Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?“ (1 Kor 15,55). Es ist dies jedoch 
kein realitätsfremdes Triumphgeschrei, das die existentielle Herausforderung 
und Schwere des Todes verharmlost oder überspielt. Es ist vielmehr Ausdruck 
der Zuversicht und der Freude darüber, diese existentielle Herausforderung an-
nehmen und bestehen zu können, ohne den Tod als Sieger über das Leben aner-
kennen zu müssen. Als der „Stachel“ des Todes erweist sich dabei „die Ich-Ver-
krampfung, die vor der Hingabe zurückschrecken lässt.“40 Wo diese sich gelöst 
hat, kann der Tod zumindest etwas von seinem Schrecken verlieren. Dieses Ver-
ständnis des Todes verlangt nach einer entsprechenden Vorbereitung auf ihn. 
Es stellt also vor die Frage nach einer Kultur des Sterbens, einer Ars moriendi 
in einer Welt, die sich der Auseinandersetzung mit dem Tod weithin entzieht.

Ars moriendi

Der Tod ist in unserer Gesellschaft medial fast ständig präsent, wird durch diese 
Vermittlung aber meist auch auf Distanz gehalten. Im Alltagsleben unserer 
Gesellschaft ist für den Tod kein Platz; sie legt für den Tod „keine Pause mehr 
ein. Das Verschwinden eines einzelnen unterbricht nicht mehr ihren kon-
tinuierlichen Gang. Das Leben der Großstadt wirkt so, als ob niemand mehr 

38  Vgl. F.-J. Nocke, Eschatologie (Anm. 35), 114.
39  Ebd.
40  Vgl. Ders., Liebe (Anm. 35), 139.



120      Markus Knapp

stürbe.“41 Der Tod erscheint als „blinder Fleck“ der modernen Kultur und erweist 
diese als defizitär: Sie vermag zu seiner Bewältigung kaum etwas beizutragen.

Das legt die Frage nahe, ob es angesichts dessen nicht eine Aufgabe von Kir-
che und Theologie sein muss, eine zeitgemäße Ars moriendi bewusst und ge-
zielt zu befördern. In einem ganz anderen historischen Kontext, vor dem Hin-
tergrund schwerer Wirtschaftskrisen und verheerender Pestepidemien, ist das im 
Mittelalter schon einmal geschehen und hat zur Ausbildung einer ganzen Lite-
raturgattung geführt.42 Diese mittelalterliche „Kunst eines heilsamen Sterbens“ 
lässt sich jedoch nicht einfach in einen modernen Lebenskontext übertragen, ist 
sie doch auch mit problematischen Aspekten behaftet.43 Nicht zuletzt zählt da-
zu im Blick auf das Trost spendende Jenseits die Abwertung der Welt als eines 
Jammertales und damit die Bagatellisierung und Verdrängung der Lebenspro-
bleme in dieser Welt. Eine solche Ars moriendi läuft ins offene Messer der neu-
zeitlichen Religions- und Ideologiekritik.

Nun eröffnet jedoch das Verständnis des Todes als Selbsthingabe die Perspek-
tive für eine andere Gestalt der Ars moriendi. Sie beginnt dann nicht erst mit 
dem Sterbeprozess, sondern bereits mitten im Leben, bei der Frage nach dessen 
angemessener Gestaltung. Denn die Selbsthingabe eines Menschen, die sich im 
Tod vollendet, ist ja bereits in seinem Leben von ihm gefordert. Man kann daher 
sagen: „In dem Maße, in dem der Glaube die Fähigkeit zur liebenden Selbsthin-
gabe schenkt und in dem diese im Leben eingeübt und vollzogen wird, in dem 
Maße wächst die Möglichkeit, sich im Tod ganz aus der Hand zu geben.“44 Das 
sei wenigstens in zweierlei Hinsicht erläutert und konkretisiert.

Ein Sich-Hingeben im Tod kann sich, christlich verstanden, nur als letztes, 
vorbehaltloses Sich-Gott-Anvertrauen vollziehen. Eine christliche Ars morien-
di hat deshalb ihr Zentrum in der Ausbildung, Einübung und Bewahrung eines 
solchen uneingeschränkten Vertrauens auf Gott und seinen Beistand. Wenn ein 
Mensch sich in den Wechselfällen seines Lebens immer wieder um eine solche 
Grundhaltung bemüht und diese sich dabei auch als tragfähig zu erweisen ver-
mag, wird ihm daraus angesichts des bevorstehenden Todes, in der bewusst er-
lebten Sterbesituation innerer Halt und Orientierung, Zuversicht und Trost zu-
wachsen können.

Das dazu erforderliche Vertrauen auf Gott muss in einer lebendigen perso-
nalen Beziehung zu ihm begründet sein und immer wieder neu daraus erwach-
sen. Eine wesentliche Grundlage bildet dabei das Gebet, in dem das eigene Le-

41  Vgl. Ph. Ariès, Geschichte des Todes. München 1980, 716.
42  Vgl. R. Rudolf, Art. Ars moriendi I. Mittelalter, in: TRE 4 (1979), 143‑149.
43  Vgl. etwa H. Rolfes, Ars moriendi. Eine Sterbekunst aus der Sorge um das ewige Heil, in: H. Wagner 
(Hrsg.), Ars moriendi. Freiburg 1989, 15–44, bes. 36ff.
44  F.-J. Nocke, Liebe (Anm. 35), 139.



„Tod, wo ist dein Sieg?“      121

ben in all seinen Schattierungen vor Gott zur Sprache gebracht wird. In Dank 
und Bitte, Lob und Klage hält der Mensch sich selbst Gott hin und vertraut sich 
ihm ganz an. Dabei kann er die Gegenwart Gottes in ihrer großen Ambivalenz 
erfahren, als bergende und tröstende Gegenwart ebenso wie als schweigende, 
geradezu abweisend erscheinende Gegenwart. Denn auch als dem Menschen 
zugewandter und gegenwärtiger bleibt Gott der deus semper maior, der als sol-
cher die Vorstellungen und Wünsche des Menschen übersteigt und sich ihm so 
in ein undurchdringliches Dunkel hinein zu entziehen scheint. Vorbehaltloses 
Vertrauen auf Gott kann dem Beter angesichts dieser Erfahrungen dennoch und 
gerade der Blick auf Jesus Christus vermitteln; denn hier zeigt sich, dass es eben 
dieser deus semper maior ist, der den Menschen auch aus der denkbar größten 
Ausweglosigkeit, aus der Erfahrung völliger Gottesverlassenheit (vgl. Mk 14,33–
36; 15,34) zu retten vermag.

Diese Gebetserfahrung ist elementarer Bestandteil einer Ars moriendi, weil sie 
der Situation des Menschen vor Gott entspricht, die auch im Prozess des Ster-
bens in einer bis zum Äußersten verdichteten Weise zutage tritt. Eine Ars mori-
endi, die es dem Menschen ermöglichen will, einen guten Tod zu sterben, muss 
ihn daher befähigen, das Vertrauen auf Gott auch angesichts der Dunkelheit des 
Todes durchzuhalten. Und diese Befähigung kann vor allem in der Schule eines 
lebendigen Gebetes erworben werden.

Ein weiteres wichtiges Element einer Ars moriendi, das durch eine entspre-
chende Lebensführung erworben und eingeübt werden kann, besteht in der Er-
fahrung: Ein liebendes Sich-Verschenken an andere kann das eigene personale 
Wachstum befördern. Wer sich selbst aus eigener, freier Entscheidung für an-
dere hingibt, der sprengt die Enge des eigenen Horizontes und überwindet seine 
Ichfixiertheit. So gesehen beinhaltet eine christliche Ars moriendi aber nichts an-
deres als die Praxis der Nachfolge Jesu.45 Durch sie lernt ein Mensch sich selbst 
neu zu sehen und wird sich dabei manchmal auf überraschende Weise als Per-
son bereichert finden. Solche Erfahrungen können Menschen vorbereiten auf 
den eigenen Tod. Denn sie vermögen in ihm die Hoffnung zu bestärken: Wer 
sich sterbend in vorbehaltlosem Vertrauen auf Gott ganz aus der Hand gibt, der 
wird sich als er selbst in neuer, verwandelter Gestalt von Gott zurückempfangen. 
Ein Mensch, der in einem solchen Vertrauen und mit dieser Hoffnung sterben 
darf, kann den Tod tatsächlich als die Vollendung seines Daseins verstehen, weil 
ihm hier endgültig und unverlierbar die Gemeinschaft mit Gott geschenkt wird.

45  Vgl. H. Rolfes, Ars moriendi – Praxis der Nachfolge, in: E. Schillebeeckx (Hrsg.), Mystik und Politik. 
Mainz 1988, 235–245.


