»1od, wo ist dein Sieg?”
Theologische Uberlegungen zur
Wirklichkeit des Todes

Markus Knapp / Bochum

Die Beschiftigung und Auseinandersetzung mit dem Tod gehoren zweifellos
zu den éltesten Kulturleistungen des Menschen. Insbesondere zeigen das die
unterschiedlichen Formen von Bestattungen, die mit Sicherheit seit der Zeit
zwischen 70000 und 50000 v. Chr. belegt sind und die dann in der spéten Alt-
steinzeit (Jungpaldolithikum) allgemein tiblich gewesen zu sein scheinen.' Der
Mensch ist das einzige Lebewesen, das seine Toten bestattet, und das hiangt
natiirlich damit zusammen, dass er im Unterschied zu allen anderen Lebewesen
um den Tod und damit auch um die Unausweichlichkeit seines eigenen Sterbens
weif3. Dieses Wissen ldsst den Tod zu etwas Bedrohlichem und Unheimlichem
werden, das einer entsprechenden Bearbeitung und Bewiltigung bedarf. Das
findet seinen Ausdruck in den kulturellen Praktiken der Totenbestattung.

Dabei spielen wohl auch schon von Anfang an religiése Vorstellungen eine
zentrale Rolle. Denn, so der franzdsische Prahistoriker André Leroi-Gourhan,
»mit Sicherheit bedeutet die Tatsache der Beerdigung eines Korpers ein starkes
Indiz fiir Vorstellungen {iber eine Fortdauer des Lebens jenseits des offenkun-
digen Todes.“* Zu dessen Bewiltigung bedarf es also bereits in der ganz frithen
Geschichte der Menschheit religioser Vorstellungen. Das steht in Einklang da-
mit, dass in fast allen spéteren Religionen dem Problem des Todes ebenfalls eine
wesentliche Bedeutung zukommt. Es gibt demnach einen engen Zusammenhang
zwischen der Formierung religioser Uberzeugungen und der Auseinanderset-
zung des Menschen mit seiner eigenen Sterblichkeit.’

1 Vgl. M. Eliade, Geschichte der religiésen Ideen, Bd. 1: Von der Steinzeit bis zu den Mysterien von Eleu-
sis. Freiburg 61990, 20ff. u. A. Leroi-Gourhan, Die Religionen der Vorgeschichte. Frankfurt 1981, 44ff.

2 Vgl. aa0, 61.

3 So fragt etwa H.-G. Gadamer, ob religiose Erfahrung ,nicht Uberall das Wissen um den Tod" ist, ,das
zugleich die Unerfahrbarkeit des Todes einschlielSt” (Gesprdche auf Capri Februar 1994, in: J. Derrida/G.
Vattimo [Hrsg.], Die Religion. Frankfurt 2001, 240-251, hier 245).

Gul 82/2 (2009) 105-121



106 Markus Knapp

Verindertes Todesverstindnis

Spater hat sich auch die Philosophie dieses Themas intensiv angenommen.
Denn eine Antwort auf die Frage: Was ist der Mensch? - und darauf laufen
nach Immanuel Kant alle wesentlichen Fragen der Philosophie zu* - kann auch
sie nicht geben, ohne das Problem des Todes in seiner Rétselhaftigkeit ein-
zubeziehen. Besonders wirkmachtig sind dabei metaphysische Konzepte einer
Sinngebung des Todes geworden, vor allem das von Platon entwickelte. Im
Zentrum steht hier der Gedanke von der Unsterblichkeit des Menschen. Phi-
losophisch wird er erméglicht durch ein dualistisches Menschenbild, das den
Menschen aufteilt in einen sterblichen Leib und eine unsterbliche Seele, die auch
getrennt vom Leib existenzfihig ist. Im Tod scheidet sich die Seele vom Leib;® so
wird ihr die endgiiltige, unbeeintrichtigte Schau der ewigen Ideen méglich, und
darin findet der Mensch die Sinnerfiillung seines Daseins. Der Tod ist demnach
die unerléssliche Voraussetzung dafiir, dass die Seele frei wird ihre Bestimmung
zu erreichen, und so erweist sich der Tod selbst als sinnhaftes Ereignis. Dieses
philosophische Konzept einer unsterblichen Seele wird dann in der christlichen
Tradition herangezogen, um die religiése Erwartung eines postmortalen Lebens
durch philosophische Argumente plausibel zu machen und zu stiitzen.

Wenn heute von einem verdnderten Todesverstindnis gesprochen werden
muss, so ist das in erster Linie in der Verabschiedung dieser metaphysischen
Teilung des Menschen in Leib und Seele begriindet. In einem nachmetaphysi-
schen Denken kann der Mensch nur noch als Ganzheit verstanden werden. Da-
mit wird natiirlich auch die metaphysische Sinngebung des Todes hinféllig. Als
Konsequenz daraus ergeben sich nach Walter Schulz einerseits eine Verwissen-
schaftlichung und andererseits eine Vergleichgiiltigung des Todes. Das besagt:
Der Tod wird als ein rein natiirliches Ereignis verstanden, das mit den Mitteln
der Wissenschaft untersucht werden kann. Es ldsst sich ganz aus inneren Ursa-
chen des menschlichen Organismus erklaren. ,Man thematisiert® also ,nicht
mehr das Nachher, sondern das Vergehen und dies wird eben wesentlich biolo-
gisch erklirt.“® Dieser Verwissenschaftlichung des Verhaltnisses zum Tod kor-
respondiert eine Vergleichgiiltigung der metaphysischen Fragen. Sie erscheinen
nun in dieser verwissenschaftlichten Perspektive als ,,Probleme, die nicht veri-

4 Vgl. I. Kant, Logik, A 25 u. Ders., Kritik der reinen Vernunft, B 832f.

5 Vgl. Platon, Phaidon, 64c.

6 Vgl. W. Schulz, Subjektivitdt und Tod, in: Ders., Subjektivitdt im nachmetaphysischen Zeitalter. Pfullin-
gen 1992, 123-174, hier 143; Ders., Zum Problem des Todes, in: A. Schwan (Hrsg.), Denken im Schatten
des Nihilismus. Darmstadt 1975, 313-333 u. Ders., Wandlungen der Einstellung zum Tode, in: J. Schwart-
lander (Hrsg.), Der Mensch und sein Tod. Géttingen 1976, 94-107.



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 107

fizierbar sind und nicht in einer verbindlichen Form zu ldsen sind“, so dass sie
»in den Raum personlicher Privatheit abgeschoben werden.*’

Aufgrund dieses veranderten Verhdltnisses zum Tod wird der existentielle
Bezug zu ihm in den Hintergrund gedringt. In den Alltagszusammenhidngen
des modernen Lebens wirkt sich das in der uniibersehbaren Tendenz zur Ver-
driangung des Sterbens und des Todes aus. Sie werden aus dem Bewusstsein her-
ausgeriickt, indem sie in dafiir spezialisierte Institutionen abgeschoben werden.
Im Unterschied zu fritheren Generationen haben Sterben und Tod daher kei-
nen selbstverstindlichen Ort mehr in der alltiglichen Lebenswirklichkeit vie-
ler moderner Menschen; sie kommen dort meist nicht mehr vor, so dass auch
die existentielle Auseinandersetzung damit nicht mehr stattfindet. Mit Recht
stellt der Soziologe Zygmunt Bauman fest: ,Der Tod ist das Andere des moder-
nen Lebens.“®

Gegenwart des Todes im Leben

Gegenldufig zu dieser gesellschaftlichen Tendenz einer Verdringung des Todes
scheint die Beschiftigung mit dem Tod in der Philosophie nach dem Ende der
Metaphysik zu stehen, wenn von ihr gesagt werden kann, ,,dass tiber den Tod phi-
losophieren seit 1830 heifit: iiber seine Gegenwart im Leben philosophieren.“” Der
Tod wird thematisiert als der Horizont, vor dem das Leben sich bewegt; es geht
um die Frage, welche Auswirkungen es fiir das Leben eines Menschen hat, wenn
es angesichts des unausweichlichen Todes gelebt werden muss. ,,Im Verhalten
zum Tod - dem Ende meines Lebens — werde ich meines Lebens ansichtig.“*°
Auch damit geht nun allerdings eine Verdringung des Todes einher, denn
es werden ja nur bestimmte Aspekte des Phdnomens Tod (etwa seine Un-
ausweichlichkeit oder die Begrenzung des Lebens) sowie die Konsequenzen fiir
die Lebensgestaltung angesichts der menschlichen Todesverfallenheit bedacht.
Von einer solchen Philosophie des Todes muss man dann aber letztlich sagen:
,»Sie 16st den Tod ins Leben auf.“'' Damit wird sie dem Phdnomen des Todes
jedoch nicht gerecht, insofern dieser auch das dem Menschen ganz und gar
Fremde bleibt und als solches gerade nicht ins Leben aufgelost werden kann.

7 Vgl. W. Schulz, Subjektivitdt und Tod (Anm.. 6), 142.

8 Z. Bauman, Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrategien. Frankfurt 1994, 200. Bauman macht
darauf aufmerksam, dass auch der verbreitete Gesundheitskult eine Form der Verdrdngung des Todes dar-
stelle (vgl. aa0,, 212f.).

9 Vgl. M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben, in: Ders., Negative Theologie der Zeit. Frank-
furt 1991, 197-217, hier 198.

10 E. Tugendhat, Gedanken tber den Tod, in: M. Stamm (Hrsg.), Philosophie in synthetischer Absicht.
Stuttgart 1998, 487-512, hier 502.

11 M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben (Anm. 9), 198.



108 Markus Knapp

Paradigmatisch fiir eine Philosophie des Todes, die sich darauf beschrankt,
seine Gegenwart im Leben zu bedenken, ist die Position Martin Heideggers.
Nach seiner Analyse des menschlichen Daseins in ,Sein und Zeit* muss der
Mensch angesichts des Todes sich selbst in seiner Geworfenheit tibernehmen.
»Das mit dem Tod gemeinte Ende bedeutet kein Zu-Ende-Sein des Daseins,
sondern ein Sein zum Ende dieses Seienden. Der Tod ist eine Weise zu sein, die
das Dasein iibernimmt, sobald es ist.“ Als solches ist das menschliche Dasein ein
existentielles ,,Sein zum Tode®. Denn ,,nur das Vorlaufen in den Tod treibt jede
zufillige und ,vorldufige Moglichkeit aus. Nur das Freisein fiir den Tod gibt dem
Dasein das Ziel schlechthin und stof3t die Existenz in ihre Endlichkeit.“ Darin
enthiillt sich der Sinn der Zeitlichkeit des Daseins und der in ihr griindenden
»Sorge“: In ihr geht es dem Dasein um sein eigenes Sein, d. h. um die Moglich-
keit ,eines eigentlichen Ganzseinkonnens des Daseins“ im Vorlaufen in den Tod."?

Anders als Heidegger hat Emmanuel Lévinas nicht allein den eigenen Tod im
Blick, sondern vor allem den Tod des Anderen. Von daher kann er gegen Hei-
degger einwenden: ,,Der Tod bei Heidegger ist Ereignis der Freiheit, wohinge-
gen uns im Leiden das Subjekt an die Grenze des Moglichen zu gelangen scheint.
Es findet sich gefesselt, iiberwiltigt und in gewisser Weise passiv.“'*> Eben dies
aber erweist sich zuerst beim Tod des Anderen. Daher ldsst sich ,,nur dann die
ganze Tragweite des Todes ermessen, wenn er zur Verantwortung fiir den An-
deren wird - durch die man in Wirklichkeit man selbst wird: In dieser untiber-
tragbaren, nicht delegierbaren Verantwortung wird man man selbst. Ich bin fiir
den Tod des Anderen in einem solchen Mafle verantwortlich, dass ich mich in
den Tod einbeziehe. Vielleicht wird das in einer akzeptableren Aussage deutlich:
JIch bin fur den Anderen verantwortlich, insofern er sterblich ist.* Der Tod des
Anderen ist der erste Tod.“'* Er verweist mich auf die Verantwortung fiir den
Anderen, die ich selbst unvertretbar zu {ibernehmen habe. Denn der Tod des
Anderen konfrontiert mich unausweichlich mit seiner fundamentalen Ungesi-
chertheit und Bedrohtheit. Auch bei Lévinas geht es also um die Gegenwart des
Todes im Leben, aber nicht wie bei Heidegger in der Perspektive des je eigenen
Ganz-Sein-Konnens, sondern im Hinblick auf die Konstitution des unabweis-
baren Verantwortlichseins fiir den Anderen.

12 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit. Tubingen 1986, 245.234.284 u. 234. Mit Recht wendet Th.W. A-
dorno gegen dieses Todesverstandnis ein: ,Uber das Nachste und Trivialste im Verhaltnis von Dasein und
Tod, ihre Nichtidentitat schlechthin: dass der Tod Dasein zerstort, wahrhaft negiert — dartiber gleitet die
Daseinsanalyse hinweg.” (Ders., Jargon der Eigentlichkeit. Frankfurt #1971, 115).

13 E. Lévinas, Die Zeit und der Andere. Hamburg 1984, 44.

14 Ders., Gott, der Tod und die Zeit. Wien 1996, 52f.



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 109

Das Phinomen des Todes

Wo kann angesichts dieser Verdnderung im Todesverstdndnis und im praktischen
Verhiltnis zum Tod eine theologische Deutung des Todes ansetzen? Gibt es nach
dem Zusammenbruch der metaphysischen Sinngebung des Todes tiberhaupt
noch einen Verstehenszugang zu einer Theologie des Todes? Als Orientierungs-
hilfe bei der Suche nach einer Antwort auf diese Frage kann eine Unterscheidung
dienen, die der Philosoph Michael Theunissen so formuliert: ,Nur Heiden
glauben an ihre Unsterblichkeit; Christen glauben an die Auferstehung und
damit an den Tod.“'® Das mag zunichst irritierend erscheinen. Denn glauben
Christen nicht an das Leben, wenn sie doch an Gott, den Grund allen Lebens,
glauben? Auf jeden Fall bringt aber diese Unterscheidung Theunissens zum
Ausdruck, dass ein christliches Verstindnis des Todes offenbar grundlegend
unterschieden werden muss von einer metaphysischen Sinngebung des Todes
mittels des Unsterblichkeitsgedankens. Zu kldren bleibt dabei allerdings, was das
bedeuten soll: an den Tod glauben. Dazu ist es erforderlich, das Phdnomen des
Todes noch einmal etwas genauer in den Blick zu nehmen.

Der Tod ist zunachst ein natiirliches Phanomen, das alles Leben betrifft, nicht
nur das menschliche. In dieser Perspektive ldsst er sich beschreiben und verste-
hen als die Erschépfung und Beendigung bestimmter biologisch-chemischer
Prozesse, als die Auflosung der naturwissenschaftlich erfassbaren Grundlagen
eines lebendigen Systems. Als solcher hat der Tod auch seinen guten Sinn: Das
Absterben lebendiger Systeme schaftt Raum fiir neue Systeme der gleichen Art.
Der Tod verhindert die Uberalterung einer Population; er dient ihrer Regenera-
tion und hilft so, ihren Bestand zu sichern. Man kann deshalb durchaus sagen:
Der Tod steht im Dienste des Lebens, denn dessen Fortbestand kann nur gesi-
chert werden, wenn Leben sich immer wieder erneuert.

Diese naturwissenschaftliche Perspektive allein geniigt jedoch fiir den Men-
schen nicht. Weil er um die Unausweichlichkeit des Todes - vor allem auch sei-
nes eigenen Todes — weif3, sieht er sich in eine existentielle Beziehung zum Tod
gestellt. Der Tod als das Ende seines Lebens gehort mit zu seiner Lebenswirklich-
keit und muss in den Vollzug seines Lebens einbezogen und bewéltigt werden.
Der Mensch muss den Tod in irgendeiner Weise in sein eigenes Selbstverstind-
nis integrieren. Der Tod ist also fiir den Menschen nicht nur ein biologisches
Faktum wie fur alle Lebewesen, sondern er wird fiir ihn zu einer existentiellen
Herausforderung und unabweisbaren Aufgabe. Thr kann er sich auch durch die
Verdrangung des Todes nicht entziehen, denn das ist nichts anderes als der Ver-
such, sich dieser Aufgabe zu entledigen, indem sie einfach nicht wahrgenom-

15 M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben (Anm. 9), 198.



110 Markus Knapp

men wird. Das bleibt jedoch ein in sich widerspriichliches und damit aussichts-
loses Unterfangen, weil der Tod unabdingbar zum Menschsein gehort und der
Mensch daher von dieser Herausforderung eingeholt wird.

In einer existentiellen Perspektive zeigt sich der Tod vor allem als etwas fiir
den Menschen Unausdenkbares. Theodor W. Adorno hat das folgendermafien er-
lautert: ,,Versuche der Sprache, den Tod auszudriicken, sind vergebens bis in die
Logik hinein; wer wire das Subjekt, von dem da pradiziert wird, es sei jetzt, hier,
tot.“!® Der Zustand des Todes entzieht sich unseren sprachlichen Moglichkei-
ten und damit auch unseren Denkmdoglichkeiten. So wird er zu etwas Dunklem
und Undurchdringlichem und damit zu etwas fiir uns ganz und gar Fremdem.

Hinzu kommt, dass der Tod gewissermaflen immer zu frith kommt. Denn
»kein Menschenleben, das offen und frei zu den Objekten sich verhilt, reicht
aus, zu vollbringen, was im Geist eines jeden Menschen als Potential vorhan-
den ist; es und der Tod klaffen auseinander.“'” Die alttestamentliche Perspek-
tive, wonach etwa die Patriarchen Abraham und Isaak ,,alt und lebenssatt® ge-
storben sind (Gen 25,8; 35,29), erscheint daher reichlich weltfremd. Das Leben ist
immer zu kurz, um alle Erwartungen und Wiinsche, Interessen und Neigungen,
die in einem Menschen und seinen geistigen Bestrebungen offen oder verbor-
gen vorhanden sind, zur Erfiillung kommen zu lassen. Auch Menschen, die sich
den Tod wiinschen - etwa weil sie unheilbar erkrankt sind, weil ihre Lebense-
nergie erschopft ist, weil sie vereinsamt sind -, tragen wohl tief in sich solche un-
erfiillten Erwartungen und Sehnsiichte, auch wenn diese mittlerweile ganz oder
weitgehend verschiittet sind.

Die amerikanische Literaturwissenschaftlerin und Schriftstellerin Rosanna
Warren (*1953) stellt uns die existentielle Herausforderung des Todes in ihrem
Gedicht ,,Gleichnis“ eindringlich vor Augen:

So wie ihr Freund, Ski-As aus Osterreich, in der Geschichte,
die sie uns oft erzihlte, angesichts

seines ersten Sprungs bei den Spielen

- oben am Start der Schanze, wo sie so

schwindelerregend in die Tiefe fillt, dass ihr unteres Ende
ganz dem Blick entzogen ist -

16 Th.W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt 1970, 362. Um Missverstandnisse erst gar nicht aufkom-
men zu lassen, fugt er jedoch sogleich hinzu: ,Aber das Unausdenkbare des Todes feit den Gedanken
nicht gegen die UnverlaRBlichkeit jeglicher metaphysischer Erfahrung.”

17 Vgl. aa0, 360. Angesichts dieser Diskrepanz kénnte man nach Adorno ,zu anthropologischen Spe-
kulationen dartber sich verleiten lassen, ob nicht der entwicklungsgeschichtliche Umschlag, welcher der
Gattung Mensch das offene Bewuftsein und damit das des Todes verschaffte, einer gleichwohl fortwah-
renden animalischen Verfassung widerspricht, die es nicht erlaubt, jenes BewuRtsein zu ertragen.” (aa0O,,
386). Der Mensch mit seinem Todesbewusstsein gleichsam als Fehlentwicklung des Evolutionsprozesses?



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 111

auf einen Horizont der Alpen starrte, die um ihn
schwammen und schaukelten wie Botchen in der Wanne,
und

es ihm nicht gelang, bei aller eisernen

Entschlossenheit,

bei allem Training, allem Mut,

die Hiinde vom Gelinder zu reiflen, so dass

die Kameraden sie lospfliicken mussten,

Finger fiir Finger,

um ihn frei zu kriegen, so

umkrallte meine Mutter
angesichts des Todes

die Schienen an ihrem Bett, starrte
und starrte geradeaus — und

wer war es, am Ende,

der ihre Hdinde

loste?™®

Im Tod wird der Mensch sich selbst entzogen, er ist an das Ende seiner Moglich-
keiten gelangt. Darin besteht das Gewaltsame und das sinnwidrig Erscheinende
des Todes, dass er das Dasein eines Menschen einfach abbricht. Deshalb fillt es
vielen Menschen angesichts des Todes schwer loszulassen; sie versuchen, sich bis
zum letzten Augenblick an ihr Dasein zu klammern, zumal die Dunkelheit des
Todes, der Sturz ins Bodenlose sie erschrecken und erstarren lassen.

Dieser zentrale Aspekt kommt in Karl Rahners Theologie des Todes ent-
schieden zu kurz zugunsten eines von Heidegger geprigten Verstindnisses,
das den Tod vor allem als menschliche Freiheitstat sieht. Zwar weif3 selbstver-
standlich auch Rahner: Der Tod ist ,,Abbruch von aufien, Zerstérung, Widerfahr-
nis, das den Menschen unberechenbar von auflen trifft, ... Parzenschnitt, Dieb
in der Nacht, Entleerung und Verohnméchtigung des Menschen.“ Aber er sieht
das in einer ,dialektischen Einheit* damit, dass der Tod zugleich ,titige Voll-
endung von innen, ein aktives Sich-zur-Vollendung-Bringen, aufwachsende,
das Ergebnis des Lebens bewahrende Auszeugung und totales Sich-in-Besitz-
Nehmen der Person, ... Sich-selbst-gewirkt-Haben und Fiille der personalen
Wirklichkeit* ist."® Beides ldsst sich jedoch kaum iiberzeugend zu einer (wie auch
immer dialektischen) Einheit zusammendenken. Zudem diirfte das Verstandnis

18 Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 171 (26.072006), 29; Ubersetzung: Elke Schmitter.
19 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des Todes. Freiburg 1958, 38.



12 Markus Knapp

des Todes als sich selbst vollendende Tat des Menschen der Sterbeerfahrung zu-
mindest der meisten Menschen nicht gerecht werden. Schlieflich droht Rahner
dabei auch auf eine theologisch schiefe Bahn zu geraten. Denn in einer theo-
logischen Perspektive ,ist es nicht der Tod, der die Ganzheit des Daseins be-
griindet, sondern ... Gott: Er erméglicht und garantiert in seiner Treue die zeit-
tibergreifende Identitit des Menschen, selbst iber den Tod hinaus.“*°

In der abgrundtiefen Fremdheit des Todes griindet auch seine Ratselhaftig-
keit fiir den Menschen.” Denn der Tod ist ja zunédchst einmal etwas dem Men-
schen Ureigenes. Er gehort unabdingbar zu jedem menschlichen Dasein hinzu;
er kann dem Menschen nicht genommen, sondern muss als sein je eigener Tod
von ihm unvertretbar {ibernommen werden. Als das ihm Ureigene bleibt er dem
Menschen aber zugleich abgrundtief fremd. Dieses Zugleich von Ureigenem und
Fremdem macht das Ritselhafte des Todes aus. Er bleibt etwas fiir den Menschen
im Letzten Unergriindliches; denn auch wenn er sich als ein biologisches Faktum
beschreiben und erkliren lasst, so besagt das nichts hinsichtlich seiner existen-
tiellen Bedeutung. Die rein biologische Faktizitit vermag die existentielle Dun-
kelheit des Todes nicht zu lichten. Und wenn gesagt wird, dass es jenseits des
naturwissenschaftlich Erklarbaren keine sinnvollen Fragen mehr geben konne,
so bleibt eine solche Auskunft in sich widerspriichlich; denn sie enthilt ja selbst
eine mit einem Wahrheitsanspruch verbundene Aussage tiber das, was tiber das
naturwissenschaftlich Erklarbare hinausgeht. Ein solcher naturwissenschaftli-
cher Reduktionismus ist daher auch selbst keine naturwissenschaftliche Aussa-
ge mehr, sondern Metaphysik, und zwar schlechte Metaphysik,** weil er das in
Frage stehende Phidnomen, in diesem Falle das Phdnomen des Todes, nur eindi-
mensional wahrnimmt und es gerade so in seiner spezifischen Eigenart verfehlt.?®

Dem Phénomen des Todes gerecht zu werden heif3t somit, ihn als ,,das einzig-
artige Faktum, das er darstellt, in seiner Unausdenkbarkeit stehen lassen.“** Der
Tod wird nur dann wirklich ernst genommen und nicht verdringt, wenn man
sich ihm in seiner besonderen, unvergleichlichen Realitit aussetzt und stellt, al-
so gerade auch in seiner ganzen Dunkelheit und Fremdheit. ,,Den Tod verleug-

20 Vgl. H. Hoping, Freiheit, Tod, Gott, in: IKaZ 33 (2004), 517-534, hier 522. Hopings Argumentation
erscheint dabei allerdings nicht ganz konsistent, wenn er wenig spater schreibt: ,Um von einer Identitat
des Verstorbenen uber den Tod hinaus sprechen zu kdnnen, mussen wir etwas Unvergangliches im Men-
schen annehmen, das die Tradition,Seele’ nannte, da der vergangliche Leib diese Identitdt nicht begrin-
den kann.” (aa0, 524). Ja, was denn nun: Ermdglicht Gott die bleibende Identitat des Menschen oder ei-
ne unvergangliche anima separata?

21 Ich orientiere mich hier an E. Jingel, Tod. Gutersloh 1979, 16f.

22 Formuliert im Anschluss an J. Habermas: ,Die Ontologisierung naturwissenschaftlicher Erkenntnis-
se zu einem naturalistischen, auf,harte’ Fakten geschrumpften Weltbild ist nicht Wissenschaft, sondern
schlechte Metaphysik.” (Ders., Zwischen Naturalismus und Religion. Frankfurt 2005, 215).

23 Vgl. dazu »Gaudium et spess, art. 18: ,,Angesichts des Todes wird das Ratsel des menschlichen Da-
seins am groften.”

24 Vgl. M. Theunissen, Die Gegenwart des Todes im Leben (Anm. 9), 200.



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 113

nen nicht nur die, die sich ihrer Unsterblichkeit versichert wahnen. Auch die
schleichen sich von ihm weg, die sich und uns einreden, er sei ein Faktum wie
jedes andere.“?**

Der zunichst irritierende Satz: ,,Christen glauben an den Tod“ will genau dies
zum Ausdruck bringen: Der christliche Glaube ist weit entfernt davon, den Tod
zu bagatellisieren. Er nimmt ihn in seiner ganzen Harte und Fremdheit ernst; die
christliche Gottesrede ist mit einer Verharmlosung des Todes schlechterdings
unvereinbar. Im Zentrum des christlichen Glaubens steht die Uberzeugung, dass
in Jesus von Nazareth Gott selbst sich der Realitit des Todes schonungslos aus-
gesetzt hat.”* Nach dem Neuen Testament ist Jesus angesichts seines bevorste-
henden Todes voller Angst, und er schwitzt Blut (Lk 22,44). Hier wird die ganze
menschliche Schwere des Todes sichtbar. Ganz anders als Sokrates®” geht Jesus
seinem Tod nicht frohen Mutes und voller Zuversicht entgegen; der Tod wird
fiir ihn vielmehr zu einer existentiellen Herausforderung, die angenommen und
durchgetragen werden will. Das muss dann aber auch in einer Theologie des To-
des zur Auswirkung kommen.

Der Tod in theologischer Perspektive

Schaut man in traditionelle theologische Handbiicher, so stof3t man vor allem auf
drei Aussagen tiber den Tod. Er wird dort zum einen verstanden als Trennung
von Leib und Seele, zum zweiten als das Ende des Pilgerstandes und zum dritten
als Folge der Siinde. Wie sind diese drei Aussagen zu verstehen und zu beurteilen?

Das Verstindnis des Todes als Trennung von Leib und Seele stammt aus der
griechischen Philosophie und wurde von dort ins Christentum iibernommen.
Dieses tiber lange Zeit in Kirche und Theologie giiltige Todesverstindnis wur-
de allerdings infolge der Krise des metaphysischen Denkens problematisch in
dem Mafle, wie eine metaphysisch-dualistische Aufteilung des Menschen in ei-
nen sterblichen Leib und eine unsterbliche Seele ihre Uberzeugungskraft verlor.
Das jedoch vermag den Blick neu dafiir zu schérfen, dass mit diesem Verstind-
nis auch eine Verharmlosung und Verdriangung, ja in gewisser Weise sogar ei-
ne Verleugnung des Todes einhergeht. Denn wenn ein Teil des Menschen, seine
unsterbliche Seele, nach ihrer Trennung vom Leib weiter zu existieren vermag,
kann sie selbst vom Tod nicht ganz und voll betroffen sein. Man wird deshalb

25 Ebd.

26 Mit vollem Recht sagt E. Jungel, Tod (Anm. 21), 139f.: ,,DaR Gott Mensch wurde, impliziert, daf8 Gott
das Elend des Todes mit dem Menschen teilt. Ohne diese Implikation ist der Satz von der Menschwerdung
nichts als eine emphatische Phrase.”

27 Vgl. Platon, Phaidon, 58e u. 114d.



114 Markus Knapp

bezweifeln miissen, ob dieses Verstindnis den Tod als eine radikal negierende
Macht ernst nimmt, durch die der Mensch als ganzer sich selbst vollstindig ge-
nommen wird.?®

Neben diesem Todesverstindnis wird in den traditionellen theologischen
Lehrbiichern der Tod als das Ende des Pilgerstandes charakterisiert. Damit ist
gemeint, dass mit dem Tod das definitive Ende aller Moglichkeiten eines Men-
schen erreicht ist. Der Mensch hat nun nicht mehr die Moglichkeit ein anderer
zu werden als der, der er in seinem Leben in dieser Welt geworden ist. Es wird
hier also die Endgiiltigkeit und Unwiderruflichkeit des Todes betont. Damit wird
zugleich die Verantwortung hervorgehoben, die der Mensch fiir sein Leben hat
und fir das, was er aus diesem Leben macht. Denn mit dem Eintritt des Todes
kann der Mensch daran nichts mehr dndern, wie es etwa Ludwig Ott in seinem
Mitte des 20. Jahrhunderts erschienenen, weit verbreiteten ,,Grundrifl der Dog-
matik® schreibt: ,Mit dem Eintritt des Todes hort die Zeit des Verdienens und
des Missverdienens und die Moglichkeit der Bekehrung auf.“*

Schlief3lich wird der Tod als Folge der Siinde verstanden. Das geht auf Paulus
zuriick, der den Tod als ,,Sold der Siinde“ bezeichnet (Rom 6,23). Eine besonde-
re Bedeutung hat das im Zusammenhang mit der Lehre von der Erbsiinde be-
kommen. So verkiindete das Konzil von Trient als verbindliche kirchliche Glau-
bensiiberzeugung: Adam, der erste Mensch, hat sich durch die Ubertretung des
gottlichen Gebotes im Paradies den Tod zugezogen; dieser ist dann von Adam
auf seine Nachkommenschaft, also das ganze Menschengeschlecht, tibertragen
worden.*® Damit war in der kirchlich-theologischen Tradition eindeutig der na-
tirliche Tod gemeint. So lehrt bereits im Jahre 418 die in diesem Zusammenhang
wichtige Synode von Karthago unter dem Einfluss des Augustinus, Adam sei
nicht sterblich geschaffen worden; er hitte somit nicht sterben miissen, wenn er
nicht gestindigt hitte.’* Noch das II. Vatikanum geht davon aus, dass der Mensch
ohne den Siindenfall dem leiblichen Tod entzogen gewesen wire.*?

Das bleibt jedoch mit einem naturwissenschaftlich informierten Weltbild un-
vereinbar. Diese Einsicht kann den Blick fiir den eigentlichen theologischen Zu-
sammenhang zwischen Siinde und Tod neu schirfen. Denn die Siinde besteht
darin, dass der Mensch sich von Gott abwendet und so die Gemeinschaft mit
seinem Schopfer zerstort. Dadurch verdndert sich auch das Verhiltnis des Men-
schen zu seinem Tod. Als Stinder, in der Abwendung von Gott, lebt der Mensch
auf sich selbst bezogen; er vertraut ganz auf seine eigenen Krifte und Moglich-

28 So wird nach H.Urs von Balthasar mit diesem Verstandnis , das Todesphanomen im entscheidenden
Punkt verfehlt” (vgl. Ders., Verbum Caro. Einsiedeln 31990, 283).

29 L. Ott, Grundrifs der Dogmatik. Freiburg '°1981, 564.

30 Vgl. DH 1511f.

31 Vgl. DH 222.

32 Vgl. »Gaudium et spes, art. 18.



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 115

keiten. Im Tod kommen nun aber gerade diese menschlichen Krifte und Mog-
lichkeiten an ihr Ende. So sieht sich der Mensch dann dem unweigerlich auf ihn
zukommenden Tod hoffnungslos ausgeliefert. In diesem Sinne kann der Tod als
Folge der Siinde verstanden werden: Durch seine Abwendung von Gott in seiner
schopferischen Macht verhilft der Mensch dem Tod zu einer uneingeschrank-
ten, absoluten Macht {iber ihn selbst und liefert sich ihm damit ohne jede Hoft-
nungsperspektive aus. Nicht das Sterbenmiissen als solches, der biologische Tod,
ist also eine Folge der Siinde; Folge der Siinde ist vielmehr ein verdndertes Ver-
hiltnis zum Tod, infolgedessen der Mensch sich dem Tod als der letztgtiltig tiber
ihn entscheidenden Macht ausliefert.

Abbruch aller Beziehungen

Dieses Verstandnis des Todes begreift ihn somit als Beziehungsverlust auf-
grund der Abwendung des Menschen von Gott. Von daher kann sich ein um-
fassendes Verstindnis des Todes er6ffnen, das diese theologische Perspektive
integriert. Der Tod zeigt sich namlich als schlechthinnige Beziehungslosig-
keit, als Abbruch aller Beziehungen, die Leben erméglichen und erhalten. Denn
Leben kann sich nur entfalten als Beziehungswirklichkeit in unterschiedlichen
Dimensionen. Der Mensch steht in Beziehungen zu anderen Menschen, mit
denen er zusammenlebt; er ist Teil eines bestimmten Volkes mit seiner Kultur
und Tradition sowie eines gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Beziehungs-
geflechtes. Menschliches Leben vollzieht sich dariiber hinaus in einer Beziehung
zur Natur, auch wenn dies immer gesellschaftlich und kulturell vermittelt ist.
Selbst die chemisch-physikalischen Prozesse, die die biologische Grundlage jeder
einzelmenschlichen Existenz bilden, sind ja nichts anderes als eine spezifische
Form des In-Beziehung-Stehens mit der Natur. Theologisch gesehen steht der
Mensch schliefSlich auch unabdingbar in Beziehung zu Gott als dem geheimnis-
vollen Grund allen Lebens, der dieses Leben auch umfingt und tragt.

Alle diese Beziehungen brechen im Tod ab. Das macht das Dunkle und Frem-
de des Todes aus, dass er den Menschen aus all den Beziehungen herausreifit,
die sein Leben ermdglicht und erhalten haben. Mit jhrem Abbruch verliert der
Mensch auch sich selbst; er wird sich selbst entzogen, behilt nichts mehr in sei-
ner Hand, so dass damit alle seine Méglichkeiten erschopft sind. Der Tod raubt
dem Menschen jegliche Lebens- und Zukunftsperspektive, indem er all die Be-
ziehungen abschneidet, die fiir sein Leben konstitutiv waren.

Das Verstandnis des Todes als Abbruch aller Beziehungen entspricht der alt-
testamentlichen Todesvorstellung. Urspriinglich kannte Israel keine iiber den
Tod hinausreichende Hoffnungsperspektive. Es wurde jedoch angenommen,



116 Markus Knapp

dass der Mensch nach seinem Tod als Schatten weiterexistiere in der Scheol, der
Totenwelt.*® Diese Schatten sind allerdings von jeglichem Leben abgeschnitten.
»Stirbt ein Mann, so bleibt er kraftlos (...). Sind seine Kinder in Ehren, er weif3
es nicht, sind sie verachtet, er merkt es nicht.“ (Ijob 14,10.21). Potenziert wird das
noch dadurch, dass die Toten auch von Jahwe, dem Gott des Lebens, abgeschnit-
ten sind; sie bleiben seiner Hand entzogen (Ps 88,6). Die Scheol wird also als der
Ort des vollstindigen Beziehungsverlustes verstanden. Deshalb bleibt die Scheol
auch trostlos; eine Schattenexistenz ohne Beziehung zur Familie und zum eige-
nen Volk sowie zu Jahwe, dem Gott des Lebens, ist kein Leben mehr. Und so ist
die Scheol fiir den alttestamentlichen Menschen auch keine Hoffnungsperspek-
tive, sondern erfullt ihn mit Furcht und Schrecken. Das Verstindnis des Todes
als schlechthinnige Beziehungslosigkeit, als Abbruch aller Beziehungen, erweist
sich somit als das mutmafilich &lteste, urspriingliche Todesverstindnis, das wir
in der Bibel finden.

Als Abbruch aller Beziehungen ist der Tod auch in einer theologischen Per-
spektive das definitive Ende des ganzen Menschen. Auch theologisch gilt ganz
uneingeschréankt, dass der Mensch im Tod aus allen seinen Beziehungen her-
ausfillt, dass er sich damit selbst entzogen wird und so an das Ende aller seiner
Moglichkeiten gelangt. Fiir die Theologie verbietet sich deshalb von selbst ein
leichtfertiger Triumphalismus angesichts des Todes. Das tragt zudem der Tat-
sache Rechnung, dass der Tod ja auch fiir glaubende Menschen in aller Regel ei-
ne schwere existentielle Herausforderung bedeutet.

Mit Christus sterben

Unbeschadet dessen muss eine Theologie des Todes hier nun aber eine Diffe-
renzierung vornehmen. Wenn der Mensch im Tod am Ende aller seiner Mog-
lichkeiten ankommt, so besagt das doch nicht zwangslaufig, dass damit auch die
Moglichkeiten Gottes erschopft sind. Die mit dem Glauben verbundene Hoft-
nung angesichts des Todes griindet vielmehr darin, dass Gott auch im Tod bezie-
hungswillig und -fahig bleibt. Fiir den Glauben zeigt sich die ,,Fundamentalun-
terscheidung“ (Gerhard Ebeling) zwischen Gott als Schopfer und dem Menschen
als seinem Geschopf gerade darin, dass die schopferischen Méglichkeiten Gottes
auch im Tod nicht enden. Auch wenn also der Mensch im Tod sich selbst ganz
entzogen wird und nichts in der Hand behalt, so darf er doch hoffen, dass Gott

33 Vgl. H.D. Preul3, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1: JHWHs erwdhlendes und verpflichtendes Han-
deln. Stuttgart 1991, 299-302; L. Wachter, Art. Scheol, in: ThWAT 7 (1993), 901-910 u. A. Berlejung, Art.
Unterwelt/Jenseits/Hélle/Scheol, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe zum Alten und Neuen Testa-
ment. Darmstadt 2006, 400f.



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 117

ihn in seiner Hand behalt (vgl. Ps 73,23). Fiir den christlichen Glauben hat diese
Hoffnung ihr entscheidendes Fundament in Tod und Auferstehung Jesu Christi.
Zu einer christlichen Theologie des Todes gehort daher ganz wesentlich, dass sie
die Perspektive eines Mit-Christus-Sterbens erschliefit. Dabei nimmt dann auch
die existentielle Herausforderung des Todes eine neue Gestalt an.

Durch den Glauben und die Taufe wird ein Mensch mit Jesus Christus ver-
bunden. Diese Gemeinschaft umfasst nicht nur sein gesamtes Leben, sondern
ausdriicklich sein Sterben. ,,.Leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so
sterben wir dem Herrn. Ob wir leben oder sterben, wir gehéren dem Herrn.“
(ROm 14,8). Christus bleibt dem Menschen auch im Tod nahe, er verldsst ihn
nicht; der Mensch gehort vielmehr auch jetzt zu Christus. Das ist darin be-
griindet, dass Christus selbst den Tod auf sich genommen und Gott diesen durch
seine Auferweckung besiegt hat. So kann Christus nun alle Menschen an seinem
eigenen Todesschicksal teilhaben lassen, damit sie dann auch teilhaben an seiner
Auferstehung von den Toten. Paulus begreift daher die christliche Taufe dezidiert
als Aufnahme eines Menschen in das Todesschicksal Jesu Christi (Rém 6,3f.).
So wie der Mensch dadurch mit Christus in dessen Tod verbunden ist, so bleibt
auch Christus mit ihm in seinem eigenen Sterben und Tod verbunden.

Im Geschehen von Tod und Auferweckung Jesu erkennt der Glaube den Er-
weis der unbedingten Liebe Gottes zu allen Menschen. Dass Gott dabei bis zum
Aufersten geht, zeigt sich darin, dass er diese Liebe bis zur letzten Konsequenz
durchtrégt, ndmlich bis in den Abgrund des Todes hinein. So kann Paulus sa-
gen: ,,Gott hat seine Liebe zu uns darin erwiesen, dass Christus fiir uns gestor-
ben ist, als wir noch Siinder waren.“ (Rém 5,8). Da der von Gott abgewandte,
stindige Mensch sich selbst hoffnungslos dem Tod ausgeliefert und diesen damit
zur entscheidenden Macht tiber sich und sein Leben gemacht hat, hat Gott sich
in Jesus Christus selbst der Macht des Todes ausgesetzt, um offenbar werden zu
lassen: Die Liebe Gottes vermag den Menschen auch noch in der Ausweglosig-
keit und Verlorenheit des Todes zu erreichen.

Dadurch wird nun der Tod selbst verwandelt. Sicherlich, es bleibt seine Dun-
kelheit und Bedrohlichkeit, seine Abgriindigkeit und Fremdheit. Aber wenn der
Mensch gewiss sein darf, dass seine Gemeinschaft mit Christus auch im Tod Be-
stand hat und Christus, den Gott aus dem Tod errettet hat, sein Schicksal mit
ihm teilt, so ist er jetzt dem Tod nicht mehr hoffnungslos ausgeliefert; die abso-
lut erscheinende Macht des Todes zeigt Risse und beginnt zu brockeln. Das er-
moglicht dem Menschen, seinen Tod anzunehmen und zu bejahen. Er darf hof-
fen, dieser Liebe, die sich ihm im Christusereignis gezeigt hat, im Tod in neuer
Weise wieder zu begegnen, so dass auch fiir ihn, wie Paulus es fiir sich erwar-
tet hat, ,,Sterben Gewinn® (Phil 1,21) sein wird. Er kann sich in das Dunkel des
Todes begeben in der bangen und gespannten, aber doch auch zuversichtlichen



118 Markus Knapp

Erwartung dessen, was ihm dort begegnen wird; er darf hoffen, dass sich ihm
die Liebe Gottes in ihrer endgiiltig rettenden Macht als das Geheimnis des To-
des erweisen wird.**

Selbsthingabe

Damit nimmt auch die existentielle Herausforderung, die der Tod fiir den
Menschen nach wie vor darstellt, eine neue Gestalt an. Das, worum es beim ver-
trauenden Annehmen und Bejahen des eigenen Todes geht, lasst sich naherhin
als Selbsthingabe des Menschen verstehen.*® Das will sagen, dass der Mensch sich
im Sterben selbst frei gibt und weg gibt, dass er sich nicht mehr an sich selbst
klammert und auf sich selbst fixiert bleibt. Entscheidend ist dabei jedoch, dass
diese Selbsthingabe auf ein Du hin erfolgt und nicht ins Leere hinein geschieht
als Akt der Resignation oder als bloles Wegwerfen des eigenen Lebens.** Wenn
Sterben theologisch als Selbsthingabe eines Menschen verstanden wird, dann
geht es um die Auslieferung an ein Du, nicht im Sinne einer Unterwerfung,
sondern eines vorbehaltlosen Sich-Anvertrauens. Ermoglicht wird das durch
die auch im Sterben sich durchhaltende Gemeinschaft mit Christus. Sie kann
den Menschen befihigen, sich selbst ganz dem Gott hinzugeben, der Christus
aus dem Tod errettet hat.

Ein solches Sterben als Akt der Selbsthingabe lasst sich nicht vom Leben ei-
nes Menschen isolieren. Die Christusgemeinschaft und -nachfolge wirken sich
ja nicht erst im Sterben eines Menschen aus, sondern sie sollen sein ganzes Le-
ben prigen. Das entscheidende Kriterium dabei ist die Praxis der Liebe. Und
die Grundbewegung der Liebe ist immer die Hingabe an andere. ,, Liebe bedeu-
tet: sein Leben einsetzen, sich drangeben, sich verschenken, sich loslassen, sich
anvertrauen“.’” Wer liebt, der lisst sich selbst los, um frei zu sein fiir andere, der
bleibt nicht auf sich selbst fixiert, sondern iiberschreitet sich selbst, um fiir ande-

34 MitE. Jingel, Tod (Anm. 21), 74, |asst sich unterscheiden zwischen der Ratselhaftigkeit des Todes und
seinem Geheimnis. Aufgabe einer Theologie des Todes ist demnach, diesem seine Ratselhaftigkeit zu neh-
men, um dadurch sein Geheimnis deutlich erkennbar werden und hervortreten zu lassen.

35 Vgl. dazu F-J. Nocke, Liebe, Tod und Auferstehung. Miinchen 1993, 138-141 u. Ders., Eschatologie.
Dusseldorf 1982, 113f.

36 W. Schulz, Subjektivitdt und Tod (Anm. 6), 165, hat die Haltungen des Abschiednehmens und Los-
lassens als ,Formen der Resignation” charakterisiert und darauf hingewiesen, dass sie ,standig durch-
kreuzt werden kénnen vom nattrlichen Leben und der Selbsterhaltungstendenz, denen beiden die To-
desfurcht entspricht.”

37 F-J. Nocke, Eschatologie (Anm. 35), 113. In diesem Sinne vgl. auch J. Ratzinger: , Die Entdeckung des
Lebens schlieRt ein Uberschreiten des Ich, ein Zuriicklassen des Ich mit ein. Sie tragt sich nur dort zu, wo
der Mensch sich wegwagt von sich selbst und sich fallen lasst. Wenn das Mysterium des Lebens mit dem
Mysterium der Liebe identisch ist, dann ist es auch an ein Todesgeschehen gebunden.” (Ders., Eschatolo-
gie — Tod und ewiges Leben. Regensburg 1990, 85).



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 119

re da zu sein und sich ihnen hinzugeben. Dieses liebende Dasein fiir andere ist
aber zugleich immer auch Hingabe an Gott, denn dadurch stimmt der Mensch
mit ein in die Liebe Gottes zu allen seinen Geschopfen und erweist sich so als
Bild Gottes in der Schépfung.

Die Selbsthingabe eines Menschen im Sterben stellt demnach nichts ande-
res dar als die ,letzte Radikalisierung einer im Leben praktizierten Hingabe.“*®
Das, was sich als liebende Hingabe eines Menschen bereits im Leben verwirklicht
hat, wird nun im Tod vollendet. Recht verstanden kann daher auch diese letzte
Selbsthingabe nur ein Ausdruck und Akt der Liebe sein. Dadurch entspricht der
Mensch der Liebe Gottes, die all seinem eigenen Wirken immer schon zuvor-
gekommen ist und seine ganze Existenz umfingt. In der liebenden Selbsthinga-
be des Sterbenden als der endgiiltigen Erwiderung dieser géttlichen Liebe erfiillt
sich somit der Sinn seines Daseins, insofern dieses auch schon durch eine ent-
sprechende Lebensgestaltung auf diesen Sinn hin ausgerichtet war. So kann man
sagen: ,Tod als Hingabe - das ist der sinnvolle, der eigentlich gesollte Tod.“*’

Angesichts einer solchen Perspektive auf den Tod ldsst sich mit Paulus fragen:
»Tod, wo ist dein Sieg? Tod, wo ist dein Stachel?“ (1 Kor 15,55). Es ist dies jedoch
kein realititsfremdes Triumphgeschrei, das die existentielle Herausforderung
und Schwere des Todes verharmlost oder iiberspielt. Es ist vielmehr Ausdruck
der Zuversicht und der Freude dariiber, diese existentielle Herausforderung an-
nehmen und bestehen zu kdnnen, ohne den Tod als Sieger iiber das Leben aner-
kennen zu miissen. Als der ,,Stachel“ des Todes erweist sich dabei ,,die Ich-Ver-
krampfung, die vor der Hingabe zuriickschrecken lasst.“** Wo diese sich gelost
hat, kann der Tod zumindest etwas von seinem Schrecken verlieren. Dieses Ver-
staindnis des Todes verlangt nach einer entsprechenden Vorbereitung auf ihn.
Es stellt also vor die Frage nach einer Kultur des Sterbens, einer Ars moriendi
in einer Welt, die sich der Auseinandersetzung mit dem Tod weithin entzieht.

Ars moriendi

Der Tod ist in unserer Gesellschaft medial fast stindig prasent, wird durch diese
Vermittlung aber meist auch auf Distanz gehalten. Im Alltagsleben unserer
Gesellschaft ist fiir den Tod kein Platz; sie legt fiir den Tod ,,keine Pause mehr
ein. Das Verschwinden eines einzelnen unterbricht nicht mehr ihren kon-
tinuierlichen Gang. Das Leben der Grofistadt wirkt so, als ob niemand mehr

38 Vgl. F-J. Nocke, Eschatologie (Anm. 35), 114.
39 Ebd.
40 Vgl. Ders., Liebe (Anm. 35), 139.



120 Markus Knapp

stiirbe.“*! Der Tod erscheint als ,,blinder Fleck“ der modernen Kultur und erweist
diese als defizitdr: Sie vermag zu seiner Bewiltigung kaum etwas beizutragen.

Das legt die Frage nahe, ob es angesichts dessen nicht eine Aufgabe von Kir-
che und Theologie sein muss, eine zeitgeméfle Ars moriendi bewusst und ge-
zielt zu befordern. In einem ganz anderen historischen Kontext, vor dem Hin-
tergrund schwerer Wirtschaftskrisen und verheerender Pestepidemien, ist das im
Mittelalter schon einmal geschehen und hat zur Ausbildung einer ganzen Lite-
raturgattung gefiihrt.*? Diese mittelalterliche ,,Kunst eines heilsamen Sterbens*
ldsst sich jedoch nicht einfach in einen modernen Lebenskontext tibertragen, ist
sie doch auch mit problematischen Aspekten behaftet.** Nicht zuletzt zahlt da-
zu im Blick auf das Trost spendende Jenseits die Abwertung der Welt als eines
Jammertales und damit die Bagatellisierung und Verdrangung der Lebenspro-
bleme in dieser Welt. Eine solche Ars moriendi lduft ins offene Messer der neu-
zeitlichen Religions- und Ideologiekritik.

Nun er6ffnet jedoch das Verstdndnis des Todes als Selbsthingabe die Perspek-
tive fiir eine andere Gestalt der Ars moriendi. Sie beginnt dann nicht erst mit
dem Sterbeprozess, sondern bereits mitten im Leben, bei der Frage nach dessen
angemessener Gestaltung. Denn die Selbsthingabe eines Menschen, die sich im
Tod vollendet, ist ja bereits in seinem Leben von ihm gefordert. Man kann daher
sagen: ,,In dem Mafle, in dem der Glaube die Fahigkeit zur liebenden Selbsthin-
gabe schenkt und in dem diese im Leben eingeiibt und vollzogen wird, in dem
Mafle wichst die Moglichkeit, sich im Tod ganz aus der Hand zu geben.“** Das
sei wenigstens in zweierlei Hinsicht erldutert und konkretisiert.

Ein Sich-Hingeben im Tod kann sich, christlich verstanden, nur als letztes,
vorbehaltloses Sich-Gott-Anvertrauen vollziehen. Eine christliche Ars morien-
di hat deshalb ihr Zentrum in der Ausbildung, Eintibung und Bewahrung eines
solchen uneingeschrinkten Vertrauens auf Gott und seinen Beistand. Wenn ein
Mensch sich in den Wechselfillen seines Lebens immer wieder um eine solche
Grundhaltung bemiiht und diese sich dabei auch als tragfahig zu erweisen ver-
mag, wird ihm daraus angesichts des bevorstehenden Todes, in der bewusst er-
lebten Sterbesituation innerer Halt und Orientierung, Zuversicht und Trost zu-
wachsen kénnen.

Das dazu erforderliche Vertrauen auf Gott muss in einer lebendigen perso-
nalen Beziehung zu ihm begriindet sein und immer wieder neu daraus erwach-
sen. Eine wesentliche Grundlage bildet dabei das Gebet, in dem das eigene Le-

41 Vgl. Ph. Ariés, Geschichte des Todes. Munchen 1980, 716.

42 Vgl. R. Rudolf, Art. Ars moriendi I. Mittelalter, in: TRE 4 (1979), 143-149.

43 Vqgl. etwa H. Rolfes, Ars moriendi. Eine Sterbekunst aus der Sorge um das ewige Heil, in: H. Wagner
(Hrsg.), Ars moriendi. Freiburg 1989, 15-44, bes. 36ff.

44 F-J. Nocke, Liebe (Anm. 35), 139.



»Tod, wo ist dein Sieg?“ 121

ben in all seinen Schattierungen vor Gott zur Sprache gebracht wird. In Dank
und Bitte, Lob und Klage hilt der Mensch sich selbst Gott hin und vertraut sich
ihm ganz an. Dabei kann er die Gegenwart Gottes in ihrer grofien Ambivalenz
erfahren, als bergende und trostende Gegenwart ebenso wie als schweigende,
geradezu abweisend erscheinende Gegenwart. Denn auch als dem Menschen
zugewandter und gegenwdrtiger bleibt Gott der deus semper maior, der als sol-
cher die Vorstellungen und Wiinsche des Menschen tibersteigt und sich ihm so
in ein undurchdringliches Dunkel hinein zu entziehen scheint. Vorbehaltloses
Vertrauen auf Gott kann dem Beter angesichts dieser Erfahrungen dennoch und
gerade der Blick auf Jesus Christus vermitteln; denn hier zeigt sich, dass es eben
dieser deus semper maior ist, der den Menschen auch aus der denkbar grofiten
Ausweglosigkeit, aus der Erfahrung volliger Gottesverlassenheit (vgl. Mk 14,33
36; 15,34) zu retten vermag.

Diese Gebetserfahrung ist elementarer Bestandteil einer Ars moriendi, weil sie
der Situation des Menschen vor Gott entspricht, die auch im Prozess des Ster-
bens in einer bis zum Auflersten verdichteten Weise zutage tritt. Eine Ars mori-
endi, die es dem Menschen ermdglichen will, einen guten Tod zu sterben, muss
ihn daher befahigen, das Vertrauen auf Gott auch angesichts der Dunkelheit des
Todes durchzuhalten. Und diese Befihigung kann vor allem in der Schule eines
lebendigen Gebetes erworben werden.

Ein weiteres wichtiges Element einer Ars moriendi, das durch eine entspre-
chende Lebensfithrung erworben und eingetibt werden kann, besteht in der Er-
fahrung: Ein liebendes Sich-Verschenken an andere kann das eigene personale
Wachstum befordern. Wer sich selbst aus eigener, freier Entscheidung fiir an-
dere hingibt, der sprengt die Enge des eigenen Horizontes und iiberwindet seine
Ichfixiertheit. So gesehen beinhaltet eine christliche Ars moriendi aber nichts an-
deres als die Praxis der Nachfolge Jesu.** Durch sie lernt ein Mensch sich selbst
neu zu sehen und wird sich dabei manchmal auf tiberraschende Weise als Per-
son bereichert finden. Solche Erfahrungen konnen Menschen vorbereiten auf
den eigenen Tod. Denn sie vermdgen in ihm die Hoffnung zu bestirken: Wer
sich sterbend in vorbehaltlosem Vertrauen auf Gott ganz aus der Hand gibt, der
wird sich als er selbst in neuer, verwandelter Gestalt von Gott zuriickempfangen.
Ein Mensch, der in einem solchen Vertrauen und mit dieser Hoffnung sterben
darf, kann den Tod tatsdchlich als die Vollendung seines Daseins verstehen, weil
ihm hier endgiiltig und unverlierbar die Gemeinschaft mit Gott geschenkt wird.

45 Vgl. H. Rolfes, Ars moriendi — Praxis der Nachfolge, in: E. Schillebeeckx (Hrsg.), Mystik und Politik.
Mainz 1988, 235-245.



