
„Ein feste Burg ist unser Gott“
Ein katholischer Blick auf  
Luthers Lied
Burkhard Neumann / Paderborn

Martin Luthers Lied „Ein feste Burg ist unser Gott“ gehört nicht zum gemein-
samen Liedgut der Kirchen und ist schon deshalb katholischen Christen kaum 
bekannt. Angesichts der Bedeutung des so genannten Lutherliedes für das evan-
gelische Selbstverständnis würde wohl auch kaum jemand auf die Idee kommen, 
es als ökumenisches Lied zu verstehen. Aber gerade darum lohnt es sich, dieses 
Lied einmal genauer in den Blick zu nehmen und danach zu fragen, was Luther 
darin ausdrücken wollte, und ob darin nicht eine Botschaft enthalten ist, die allen 
Christen und Kirchen Hilfe für ihren Glauben geben kann. Ein solcher Blick 
legt sich gerade dann nahe, wenn man den Wandel der katholischen Theologie 
im Umgang mit der Gestalt Martin Luthers wahrnimmt, wie er im vergangenen 
Jahrhundert stattgefunden und bis in offizielle kirchliche Äußerungen hinein 
seinen Widerhall gefunden hat. Auf diesen Wandel soll zunächst kurz einge-
gangen werden, weil er deutlich macht, warum es auch aus katholischer Per-
spektive sinnvoll ist, sich mit Martin Luther, seinem Glauben und seiner Theo-
logie zu befassen.

1  Zum Wandel in der katholischen Bewertung Martin Luthers

„Ketzerfürst“ und „Vater im Glauben“ – so betitelte der katholische Theologe 
und Lutherforscher Otto Hermann Pesch einen 1982 veröffentlichten Aufsatz, 
in dem er „die seltsamen Wege katholischer ‚Lutherrezeption‘“ umfassend dar-
stellt.1 Diese beiden im Titel verwendeten Bezeichnungen deuten den grund-
legenden Wandel in der Einstellung und im Umgang der katholischen Kirche mit 
der Gestalt des Reformators an. Denn über Jahrhunderte hinweg galt Luther als 
der „Ketzerfürst“, der mit seinen Irrlehren die mittelalterliche Kirche gespalten 

1  O.H. Pesch, „Ketzerfürst“ und „Vater im Glauben“. Die seltsamen Wege katholischer „Lutherrezepti-
on“, in: H.F. Geißer u.a., Weder Ketzer noch Heiliger. Luthers Bedeutung für den ökumenischen Dialog. 
Regensburg 1982, 123–174; vgl. auch Ders., Wo steht die katholische Lutherforschung?, in: Luther-Bul-
letin 13 (2004), 85–106.

GuL 82/2 (2009) 122–136



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied      123

hatte. Obwohl es sowohl in der Reformationszeit wie auch in den Jahrhunderten 
danach andere und d.h. vor allen Dingen sachlichere Auseinandersetzungen mit 
Luther und der Reformation gab, konnten sie sich nicht in der Weise prägend 
durchsetzen wie jenes Bild Luthers als des Inbegriffs von Häresie und Ketzertum, 
das sich in den am Beginn des 20. Jahrhunderts veröffentlichten Werken von 
Heinrich Denifle2 und Hartmann Grisar3 noch einmal deutlich widerspiegelt und 
das, wie die moderne Forschung weiß, weithin geprägt war durch den Kontro-
verstheologen Johannes Cochläus (1479–1552), der Luther in seinem religiösen 
Anliegen nicht verstehen konnte.4 Den entscheidenden Durchbruch in der 
Neueinschätzung Luthers und der Reformation stellt bekanntermaßen das 
zweibändige Werk des Mainzer Kirchengeschichtlers Joseph Lortz (1887–1975) 
„Die Reformation in Deutschland“ dar.5 Es bleibt sein Verdienst, durch die Schil-
derung der Situation der Kirche am Vorabend der Reformation die Mitschuld 
der abendländischen Kirche an der Spaltung deutlich gemacht und zugleich 
Luthers theologisches Grundanliegen ernst genommen und seine katholischen 
Wurzeln herausgearbeitet zu haben. Auch wenn die Forschung inzwischen in 
vielen Punkten über ihn hinausgegangen ist, begann mit ihm ein Wandel, hinter 
den es kein Zurück mehr gibt. Konnte so die historische Forschung deutlich 
machen, dass der Begriff des „Ketzerfürsten“ eine Verkennung Martin Luthers 
darstellt, beschritt die weitere katholische Auseinandersetzung mit Martin Lu-
ther immer mehr den Weg hin zum „Vater im Glauben“, eine Redeweise, die 
auf den in der Nachfolge und der Tradition von Joseph Lortz stehenden Peter 
Manns zurückgeht.6 

Wie weit die katholische Kirche den „Ketzerfürsten“ inzwischen hinter sich 
gelassen hat, wird beispielhaft deutlich an der Ansprache, die der damalige 
Präsident des Sekretariats für die Einheit der Christen, Johannes Kardinal 
Willebrands, im Jahr 1970 auf der Fünften Vollversammlung des Lutherischen 
Weltbundes gehalten hat. Dort sprach er davon, „daß Martin Luther eine tief 
religiöse Persönlichkeit war, daß er in Ehrlichkeit und Hingabe nach der Bot-
schaft des Evangeliums forschte“, und er bekannte, dass das Zweite Vatikanische 
Konzil Forderungen eingelöst hat, „die unter anderem von Martin Luther aus-

2  H. Denifle, Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung. Mainz 21904/1906 (11903).
3  H. Grisar, Luther, 3 Bde. Freiburg 1911/12; vgl. Ders., Martin Luthers Leben und sein Werk. Freiburg 1926.
4  Vgl. dazu die grundlegenden Forschungen von A. Herte, Die Lutherbiographie des Johannes Cochläus. 
Eine quellenkritische Untersuchung. Münster 1915; Ders., Die Lutherkommentare des Cochläus. Kritische 
Studie zur Geschichtsschreibung im Zeitalter der Glaubensspaltung. Münster 1935 u. Ders., Das katholi-
sche Lutherbild im Bann der Lutherkommentare des Cochläus, 3 Bde. Münster 1943.
5  J. Lortz, Die Reformation in Deutschland. Freiburg 61982 (11939/40).
6  Vgl. die Sammlung der einschlägigen Beiträge in: P. Manns, Vater im Glauben. Studien zur Theologie 
Martin Luthers. Festgabe zum 65. Geburtstag. Hrsg. von R. Decot. Stuttgart 1988. Verwiesen sei auch auf 
die entsprechenden Arbeiten von O.H. Pesch; vgl. Ders., Hinführung zu Luther. Mainz 2004 (11982) u. 
Ders., Art. Luther, Martin I.–IV., in: 3LThK 6 (1997), 1129–1140.



124      Burkhard Neumann

gesprochen worden sind und durch die nun manche Aspekte des christlichen 
Glaubens und Lebens besser zum Ausdruck kommen als vorher.“7 Und er fügte 
hinzu, Martin Luther „mag uns darin gemeinsamer Lehrer sein, daß Gott stets 
Herr bleiben muß und daß unsere wichtigste menschliche Antwort absolutes 
Vertrauen und die Anbetung Gottes zu bleiben hat.“8 An solchen Äußerungen 
spürt man den Wandel, der sich in der Einstellung zu Luther vollzogen hat, so 
dass es der katholischen und evangelischen Kirche, bei allen durchaus noch 
vorhandenen Unterschieden, heute möglich ist, Luther „gemeinsam als Zeugen 
des Evangeliums, Lehrer im Glauben und Rufer zur geistlichen Erneuerung zu 
würdigen“.9

2  Zur Entstehung des Liedes

In diesem Sinne wird im Folgenden ein Blick auf das wohl populärste Kirchenlied 
Martin Luthers geworfen und versucht, es in seinen zentralen Aussagen zu er-
schließen. Es ist bekannt, welche Bedeutung Martin Luther der Musik beimaß10 
und wie sehr sich gerade in den Liedern Luthers seine Lehre, seine Frömmig-
keit und seine Theologie auf das Eindrücklichste treffen. Seine Bedeutung für 
das Kirchenlied geht dabei weit über den Bereich der lutherischen Kirchen 
hinaus und hat zumindest im deutschsprachigen Raum auch die katholische 
Kirche beeinflusst. Das Singen ist für Luther zum einen die sachgemäße Gestalt 
des Evangeliums. In der Vorrede zum Wittenberger Gesangbuch von 1524 heißt 
es eindrücklich, „daß Christus unser Lob und Gesang sei und daß wir nichts 
zu singen noch zu sagen wissen sollen als Jesus Christus, unsern Heiland.“11 
Zum anderen sind Lied und Gesang auch wesentliche Zeichen und Medien des 
Glaubens. Dementsprechend wird in der Reformationsgeschichte immer wieder 
darauf hingewiesen, welche Bedeutung dem Kirchenlied für die Ausbreitung 
der lutherischen Reformation zukam. In den Zeugnissen der Reformations-

7  Vgl. J. Willebrands, Gesandt in die Welt, in: Ders., Mandatum Unitatis. Beiträge zur Ökumene. Pa
derborn 1989, 112–125, hier 122f.
8  Vgl. aaO., 124.
9  Vgl. Martin Luther – Zeuge Jesu Christi. Wort der Gemeinsamen Römisch-katholischen/Evangelisch-lu-
therischen Kommission anlässlich des 500. Geburtstages Martin Luthers, 1983, in: DwÜ 2, 444–451, hier 
Nr. 4; vgl. auch Gemeinsamer Zeuge des Evangeliums. Wort zum 450. Todesjahr Martin Luthers aus der 
evangelischen und katholischen Kirche in Thüringen und Sachsen-Anhalt, in: KNA-ÖKI Dokumentation Nr. 
2, 13.02.1996.
10  Vgl. etwa die Aussage in den Tischreden: „… die Musik ist eine Gabe und Geschenk Gottes, nicht ein 
Menschengeschenk. So vertreibt sie auch den Teufel und macht die Leute fröhlich .. . Ich gebe nach der 
Theologie der Musik die nächste Stelle und die höchste Ehre.“ (Luther Deutsch. Hrsg. von K. Aland, Bd. 9. 
Göttingen 1991, 265f. [Nr. 738] = WA.TR 6, 348 = Nr. 7034). 
11  Vorrede zum Wittenberger Gesangbuch von 1524, in: aaO., Bd. 6. Göttingen 1991, 247 = WA 35, 474; 
vgl. die entsprechenden Hinweise bei Ch.-R. Kim, Die Bedeutung Martin Luthers, insbesondere seiner Lie-
der, für das protestantische Christentum Koreas. Frankfurt 2005, 234–236. 



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied      125

zeit lässt sich erkennen, wie sehr Luther die Menschen auch und gerade durch 
seine Dichtung und durch seine Lieder geprägt hat und dass gerade diese Lied-
kunst mit dazu beitrug, die Reformation in ganz Deutschland und in allen gesell-
schaftlichen Schichten zu verbreiten.12

Das Lied „Ein feste Burg ist unser Gott“ ist nicht nur das bekannteste Lied 
Luthers, sondern wohl auch eines der am meisten missverstandenen (und lei-
der auch missbrauchten) evangelischen Kirchenlieder überhaupt.13 Es ist fast 
schon „eine Art Nationalhymne des deutschen Protestantismus“14 geworden, 
ein Lied also, das Selbstverständnis und Selbstbewusstsein evangelischer Kirche 
zum Ausdruck zu bringen scheint. Es ist von daher verständlich, dass es katho-
lischen Christen kaum vertraut ist und auch nicht zum gemeinsamen ökume-
nischen Liedbestand gehört. Gerade darum aber lohnt es sich, einmal genauer 
hinzuschauen und wahrzunehmen, worum es Luther in diesem Lied geht. Denn 
dann kann man erkennen, dass hier eine Deutung des Glaubens geboten wird, 
die über die konfessionellen Grenzen hinausgeht und insofern jedem Christen 
im besten Sinne zu denken gibt. 

Als Ergänzung und Vertiefung wird für manche Passagen auf ein weiteres 
Lied Luthers hingewiesen, das in der Reformationszeit zwar ebenfalls sehr ver-
breitet war und bis in die Gegenwart hinein immer wieder von theologischer 
Seite Beachtung gefunden hat, das aber bei weitem nicht so populär ist, nämlich 
auf „Nun freut euch, lieben Christen gmein“.15 Denn dieses 1523 entstandene 
Lied fasst bleibend gültig zentrale Motive von Luthers Theologie zusammen, die 
vielfach auch in „Ein feste Burg ist unser Gott“ anklingen.

Das Lied „Ein feste Burg ist unser Gott“ entstand wahrscheinlich 1527/28, auf 
jeden Fall liegt es 1529 gedruckt vor. Es hat im Laufe der Zeit immer wieder Ver-
suche gegeben, seinen Inhalt mit einer bestimmten Situation im Leben Martin 
Luthers in Verbindung zu bringen.16 Ohne diese Diskussion in allen Einzelhei-

12  Vgl. Ch. Reich, Nun freut euch, lieben Christen g’mein, in: Geistliches Wunderhorn. Große deutsche 
Kirchenlieder. Hrsg. von H. Becker u.a. München 2001, 111–123, hier 114–116.
13  WA 35, 455–457 = Evangelisches Gesangbuch Nr. 362; vgl. zum Folgenden M. Brecht, Zum Ver-
ständnis von Luthers Lied „Ein feste Burg“, in: Ders., Ausgewählte Aufsätze, Bd. 1. Stuttgart 1995, 105–
119; G. Maron, „Ein feste Burg ist unser Gott“, in: Ders., Die ganze Christenheit auf Erden. Martin Luther 
und seine ökumenische Bedeutung. Zum 65. Geburtstag des Verfassers. Hrsg. von G. Müller/G. Seebaß. 
Göttingen 1993, 284–288 u. R. Staats, „Ein feste Burg ist unser Gott“. Die Entstehung des Lutherliedes 
im Abendmahlsstreit 1527, in: ThLZ 123 (1998), 115–126. Zur literarischen Nachgeschichte vgl. B.H. Bonk-
hoff, Umdichtung, Nachdichtung und zeitgenössische Aktualisierung. Das Schicksal des Lutherliedes im 
deutschen Protestantismus, in: Luther 73 (2002) 69–92 u. 77 (2006) 141–163 sowie (trotz aller antiluthe-
rischen Polemik) die Hinweise bei H. Grisar, Luthers Trutzlied „Ein feste Burg“ in Vergangenheit und Ge-
genwart. Freiburg 1922.
14  Vgl. M. Brecht (Anm. 13), 105.
15  WA 35, 422–425 = Evangelisches Gesangbuch Nr. 341; vgl. dazu Ch. Reich (Anm. 12); O. Bayer, Martin 
Luthers Theologie. Tübingen 22004, 193–203 u. M. Brecht, Erfahrung – Exegese – Dogmatik. Luthers Lied 
„Nun freut euch, lieben Christen gmein“, in: Ders., Ausgewählte Aufsätze (Anm. 13), 93–104.
16  Vgl. Ch.-R. Kim (Anm. 11), 240f. u. G. Maron (Anm. 13), 285f. 



126      Burkhard Neumann

ten nachzeichnen zu wollen, scheint einiges dafür zu sprechen, dass der Text 
mit dem innerreformatorischen Abendmahlsstreit zusammenhängt und so „ur-
sprünglich die poetische Form von Luthers Abendmahlslehre gegenüber Öko-
lampad und Zwingli im Jahr 1527 gewesen sein“ könnte.17 Doch ist diese Frage in 
gewissem Sinne sekundär. Denn auch ohne diesen (letztlich hypothetisch blei-
benden) historischen Kontext kann und will Luthers Dichtung die Menschen 
berühren und ihnen eine Hilfe sein, ihren eigenen Glaubensweg zu gehen. Ge-
rade die Offenheit des Textes, die sich einer genauen lebensgeschichtlichen Fest-
legung entzieht, zeigt ja, dass hier ein poetischer Ausdruck gefunden wurde, der 
dem Christen in jeder Zeit helfen will und, wie die Wirkungsgeschichte dieses 
Liedes zeigt, auch helfen kann, diesen Glauben zu leben.18

3  Die biblischen Bezüge als Schlüssel zum Verständnis

Um Luthers Text zu verstehen, ist es hilfreich, die vielfältigen biblischen Bezüge 
wahrzunehmen, die in diesem Lied anklingen. „Ein feste Burg ist unser Gott“ ist 
überschrieben mit den Worten „Der 46. Psalm“, und tatsächlich finden sich im 
Text durchaus Anklänge an diese biblische Vorlage.19 Aber dieses Lied ist ein-
deutig keine Nachdichtung des Psalms, wie sie bei anderen Liedern vorliegt, etwa 
bei „Aus tiefer Not schrei ich zu dir“, das den Psalm 130 dichterisch umsetzt.20 Es 
ist vielmehr eine Neudichtung, die zwar Motive des Psalms aufnimmt, sie aber 
in einen größeren Bezug stellt, und die vor allen Dingen inhaltlich weit über den 
Psalm hinausgeht. Sein Grundgedanke ist die Auseinandersetzung zwischen Gott 
und dem Teufel als Schlüssel zum Verständnis der Geschichte, und Luther ver-
arbeitet dementsprechend eine ganze Reihe zentraler biblischer Texte, in denen es 
um diese Auseinandersetzung geht.21 Die folgende Übersicht, die den Strophen des 
Liedes einige der biblischen Belege gegenüberstellt, die für unsere Erschließung von 
besonderer Bedeutung sind, kann diese Verwobenheit deutlich machen:

17  Vgl. R. Staats (Anm. 13), 117; in diesem Sinne bereits W. Stapel, Entstehungszeit und Sinn des Liedes 
„Ein feste Burg“, in: Luther 25 (1954), 41–45; K. Burba, Die Christologie in Luthers Liedern. Gütersloh 
1956, 55. 
18  Dabei gehen wir (gegen M. Jenny, Neue Hypothesen zur Entstehung und Bedeutung von „Ein fes-
te Burg ist unser Gott“, in: JbLH 9 [1964], 143–152, hier 150) von der Einheit des Liedes aus; vgl. den 
Überblick zu dieser Diskussion in: Handbuch zum Evangelischen Kirchengesangbuch, Bd. III/2. Göttin-
gen 1990, 60f.
19  Vgl. zum Folgenden aaO., 61–65 bzw. R. Köhler, in: aaO., Bd. I/2. Göttingen 1965, 320. 324f. u. vor al-
lem M. Brecht (Anm. 13), dessen Deutung (einschließlich der Belege aus Luthers Werk) ich weitgehend 
folge. Allerdings zählt der dreimalige Kehrvers (v. 4.8.12) nicht zu diesen Quellen, denn wo es in der Ein-
heitsübersetzung heißt „Der Gott Jakobs ist unsere Burg“, übersetzt Luther „Der Gott Jakobs ist unser 
Schutz“ (WA.DB 1, 503).
20  WA 35, 419–422 = Evangelisches Gesangbuch Nr. 299 = GL 163.
21  Zu Luthers Rede vom Teufel vgl. G. Ebeling, Lutherstudien, Bd. II/3. Tübingen 1989, 246–271.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied      127

1.
Ein feste Burg ist unser Gott,
ein gute Wehr und Waffen.
Er hilft uns frei aus aller Not,
die uns jetzt hat betroffen.
Der alt böse Feind
mit Ernst er’s jetzt meint;
groß Macht und viel List 
sein grausam Rüstung ist, 
auf Erd ist nicht seinsgleichen. 

Ps 46,2.6: Gott ist uns Zuflucht und 
Stärke, ein bewährter Helfer in allen 
Nöten.
Offb 12,9.12: Er wurde gestürzt, der gro-
ße Drache, die alte Schlange, die Teu-
fel oder Satan heißt und die ganze Welt 
verführt; (...) Denn der Teufel ist zu 
euch hinabgekommen; seine Wut ist 
groß, weil er weiß, dass ihm nur noch 
eine kurze Frist bleibt. 
Gen 3,1: Die Schlange war schlauer als 
alle Tiere des Feldes, die Gott, der Herr, 
gemacht hatte. 
Eph 6,11: Zieht die Rüstung Gottes an, 
damit ihr den listigen Anschlägen des 
Teufels widerstehen könnt. 
Ijob 41,25: Auf Erden gibt es seinesglei-
chen nicht.

2.
Mit unsrer Macht ist nichts getan,
wir sind gar bald verloren,
es streit’ für uns der rechte Mann, 
den Gott hat selbst erkoren.
Fragst du, wer der ist? 
Er heißt Jesus Christ,
der Herr Zebaoth, 
und ist kein ander Gott,
das Feld muß er behalten.

Eph 6,10: Werdet stark durch die Kraft 
und Macht des Herrn! 
Neh 4,14b: Unser Gott wird für uns 
streiten. 
Gen 3,15: Feindschaft setze ich zwischen 
dich und die Frau, zwischen deinen 
Nachwuchs und ihren Nachwuchs. Er 
trifft dich am Kopf, und du triffst ihn 
an der Ferse.
Gen 4,11: Adam erkannte Eva, seine 
Frau; sie wurde schwanger und ge-
bar Kain. Da sagte sie: Ich habe einen 
Mann, den Herrn erworben.
Ps 46,4.8.12: Der Herr Zebaoth ist mit 
uns, der Gott Jakobs ist unser Schutz.
Ps 24,8: Wer ist der König der Herrlich-
keit? Der Herr, stark und gewaltig, der 
Herr, mächtig im Kampf. 



128      Burkhard Neumann

3.
Und wenn die Welt voll Teufel wär 
und wollt uns gar verschlingen, 
so fürchten wir uns nicht so sehr, 
es soll uns doch gelingen.
Der Fürst dieser Welt, 
wie sau’r er sich stellt, 
tut er uns doch nicht;
das macht, er ist gericht’, 
ein Wörtlein kann ihn fällen. 

Eph 6,12: Denn wir haben nicht ge-
gen Menschen aus Fleisch und Blut zu 
kämpfen, sondern gegen die Fürsten 
und Gewalten, gegen die Beherrscher 
dieser finsteren Welt, gegen die bösen 
Geister des himmlischen Bereichs. 
1 Petr 5,8: Euer Widersacher, der Teu-
fel, geht wie ein brüllender Löwe umher 
und sucht, wen er verschlingen kann. 
Ps 46,3: Darum fürchten wir uns nicht, 
wenn die Erde auch wankt, wenn Berge 
stürzen in die Tiefe des Meeres 
Joh 16,11: dass der Herrscher dieser 
Welt gerichtet ist
Joh 18,6: Als er zu ihnen sagte: Ich bin 
es!, wichen sie zurück und stürzten zu 
Boden. 

4.
Das Wort sie sollen lassen stahn
und kein’ Dank dazu haben;
er ist bei uns wohl auf dem Plan 
mit seinem Geist und Gaben.
Nehmen sie den Leib,
Gut, Ehr, Kind und Weib:
laß fahren dahin,
sie haben’s kein’ Gewinn,
das Reich muß uns doch bleiben.

Offb 12,11: Sie haben ihn besiegt durch 
das Blut des Lammes, und durch ihr 
Wort und ihr Zeugnis.
Ps 46,6: Gott ist in ihrer Mitte, dar-
um wird sie (die Gottesstadt) niemals 
wanken.
Jes 11,2: Der Geist des Herrn lässt sich 
nieder auf ihm: der Geist der Weisheit 
und der Einsicht, der Geist des Rates 
und der Stärke, der Geist der Erkennt-
nis und der Gottesfurcht. 
Phil 3,7: Doch was mir damals Gewinn 
war, das habe ich um Christi willen als 
Verlust erkannt. 
Offb 12,10: Jetzt ist er da, der rettende 
Sieg, die Macht und die Herrschaft un-
seres Gottes.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied      129

4  Der Gang durch das Lied

(1) Das Lied beginnt in der ersten Strophe mit einem zentralen Gedanken Lu-
thers, nämlich dem Vertrauen und dem Schutz in Gott. „Das Lutherlied ist zu-
erst ein Lied des Vertrauens, genauer ein Lied des Gottvertrauens.“22 Der Gott, 
auf den der Mensch vertrauen darf, wird mit dem biblischen Begriff der festen 
Burg, der Wehr und Waffen dargestellt, womit zugleich aber auch das Motiv des 
Kampfes und der Bedrängnis anklingt. Es ist dabei von einem „Jetzt“ (1/4) die 
Rede, d.h. von einer Not, die aktuell trifft. Gerade das hat immer wieder dazu 
verführt, nach biographischen Umständen zu schauen, unter denen Luther 
dieses Lied geschrieben haben könnte. Verstärkt wurde dieser Eindruck durch 
die vierte Strophe, die beim ersten Lesen ebenfalls den Eindruck erwecken kann, 
hier stünden ganz konkrete Erfahrungen und Bedrohungen im Vordergrund. 
Das dürfte aber ein Missverständnis dieser Dichtung sein. Hinter diesem „Jetzt“ 
steckt wohl ein ganz anderer Zusammenhang, nämlich das Anliegen Luthers, 
die Heilsgeschichte immer auf den einzelnen Glaubenden hin auszuziehen – ein 
Grundgedanke, der in dem Lied „Nun freut euch, lieben Christen gmein“ breiter 
ausgeführt wird. Die Heilsgeschichte, die gekennzeichnet ist durch den Kampf 
zwischen Gott und dem Teufel als Inbegriff aller widergöttlichen Kräfte, lässt den 
einzelnen Glaubenden nicht unberührt, sondern wird umgekehrt in der Situation 
und in der Geschichte dieses einzelnen Glaubenden gegenwärtig. Der einzelne 
Glaubende ist in diesen Kampf hineingenommen, aber gerade darin erfährt er 
Gott als seine Burg und seinen Schutz, erfährt er gerade in seiner Ohnmacht 
das pro me des Heilshandelns Gottes. Die Art und Weise, wie Luther hier das 
Wirken des Teufels beschreibt, hat, wie die Übersicht zeigt, eine ganze Reihe 
von biblischen Quellen. Besonders bedeutsam ist die Redeweise von der List des 
Teufels, denn hier wird deutlich angespielt auf die Geschichte vom Sündenfall 
des Menschen, und damit ist ein Motiv genannt, das dieses ganze Lied unter-
schwellig durchzieht. 

(2) War bisher allgemein vom Wirken Gottes und seinem Kampf mit dem Teufel 
die Rede, so setzt die zweite Strophe ein, indem sie zunächst die Ohnmacht des 
Menschen deutlich macht, der dem Bösen hilflos ausgesetzt ist und aus eigener 
Kraft nichts dagegen tun kann.

Was hier anklingt, das wird in der 2. und 3. Strophe des Liedes „Nun freut 
euch, lieben Christen gmein“ wesentlich ausführlicher geschildert. Dort heißt es:

22  G. Maron (Anm. 13), 286.



130      Burkhard Neumann

„2. Dem Teufel ich gefangen lag,/ im Tod war ich verloren,/ mein Sünd mich 
quälet Nacht und Tag/ darin ich war geboren./ Ich fiel auch immer tiefer drein,/ 
es war kein Guts am Leben mein,/ die Sünd hat mich besessen.

3. Mein gute Werk, die galten nicht,/ es war mit ihn verdorben;/ der frei Will 
hasset Gotts Gericht,/ er war zum Gut erstorben./ Die Angst mich zu verzwei-
feln trieb,/ dass nichts denn Sterben bei mir blieb;/ zur Höllen musst ich sinken.“

Es handelt sich hier nicht, wie man zunächst meinen könnte, um eine „Art 
poetischen Selbstbekenntnisses“23 Luthers, sondern hier wird (in deutlicher An-
lehnung an Röm 7,7–25) die Situation des sündigen Menschen geschildert, der 
aus sich heraus fern von Gott und damit verloren ist. Und bevor man sich hier 
auf die Aussagen zum freien Willen fixiert, sollte man bedenken, dass auch die 
katholische Lehre die restlose Verlorenheit des sündigen Menschen und seine 
völlige Angewiesenheit auf die Gnade Gottes in Christus vertritt.24 Die drastische 
Schilderung Luthers ruft gerade den paulinischen Gedanken von der Macht der 
Sünde, in die der Mensch ohne Gott verstrickt bleibt, eindrücklich in Erinne-
rung. Und wenn sie sogar vom Hass auf Gott spricht, dann wird in diesem Bild 
deutlich, dass diese Verstricktheit und Verlorenheit gerade darum von Seiten 
des Menschen unaufhebbar ist, weil sie ihn den einzigen Weg, auf dem er Heil 
finden kann, nämlich Gott selbst, nicht wahrnehmen lässt.25 

Die Machtlosigkeit des Menschen, von der in „Ein feste Burg“ die Rede ist, 
nimmt Eph 6,10 auf und wendet diesen Text um auf die Möglichkeiten oder 
besser Unmöglichkeiten des Menschen: „Werdet stark durch die Kraft und Macht 
des Herrn!“ – was eben heißt, dass es nur Gottes Kraft und Macht ist, die den 
Menschen aus seiner Verlorenheit befreien kann. Was dem Menschen helfen 
kann, das ist allein die Macht eines anderen, konkret die Macht des „rechten 
Mannes“ (2/3), den Gott „selbst erkoren“ (2/4) hat, also die Macht Jesu Christi. 
Auch darin klingt ein Grundmotiv lutherischer Rechtfertigungslehre an, nämlich 
das extra nos des Heils, das nicht nur die Unmöglichkeit meint, aus eigener 
menschlicher Kraft das Heil zu erlangen, sondern die bleibende Angewiesenheit 
auf dieses Heil, das mir von außen her zukommt, durch Jesus Christus und über 
das ich auch als Gerechtfertigter nie verfügen kann. 

Der Begriff des „rechten Mannes“ gibt der Interpretation zunächst Rätsel auf. 
Sie lassen sich aber wohl lösen, wenn man Luthers Erklärung des Verses Gen 4,1 

23  Vgl. W. Lucke, in: WA 35,133.
24  Vgl. DH 1521.
25  In dieser Betonung der Verlorenheit des sündigen Menschen dürfte einer der Gründe liegen, warum 
es gegenwärtig so schwer fällt, die Bedeutung der Rechtfertigungslehre herauszustellen. Auf der anderen 
Seite liegt aber wohl gerade darin der zentrale Punkt, an dem sie auch für die anderen christlichen Kirchen 
von Bedeutung sein kann; vgl. dazu U. Swarat u.a. (Hrsg.), Von Gott angenommen – in Christus verwan-
delt. Die Rechtfertigungslehre im multilateralen ökumenischen Dialog. Frankfurt 2006, 13–54.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied      131

mit einbezieht.26 Dabei darf man allerdings nicht die Einheitsübersetzung zu-
grunde legen („Adam erkannte Eva, seine Frau; sie wurde schwanger und ge-
bar Kain. Da sagte sie: Ich habe einen Mann vom Herrn erworben.“). Vielmehr 
ist darauf zu achten, wie Martin Luther diesen letzten Satz übersetzt: „Ich ha-
be bekommen den Mann, den Herrn.“ Und er interpretiert diese Stelle so, dass 
Eva ihren Sohn Kain für den Mann hielt, der entsprechend dem Protoevange-
lium in Gen 3,15 der Schlange den Kopf zertreten sollte. Diese Hoffnung Evas 
ist zwar, was Kain betrifft, falsch, aber, so deutet Luther, sie besteht insofern zu 
Recht, als tatsächlich ein anderer Nachkomme Evas, nämlich Jesus Christus, der 
rechte Mann sein wird, der eben genau diese Aussage des Protoevangeliums er-
füllen und dem Teufel den Kopf zertreten wird. Auch hier bietet also die Erzäh-
lung vom Sündenfall den biblischen Hintergrund. Das Protoevangelium erfüllt 
sich in Jesus Christus. Er, der Mensch und Gott ist („der Herr Zebaoth, und ist 
kein ander Gott“ [2/7f.]), zertritt der Schlange den Kopf, d.h. er überwindet die 
Sünde und bringt durch seine Auferstehung das neue, ewige Leben.27 

Auch dieser Gedanke wird im Lied „Nun freut euch, liebe Christen gmein“ 
breiter entfaltet, besonders in den Strophen 6 bis 8:

„6. Der Sohn dem Vater ghorsam ward,/ er kam zu mir auf Erden / von einer 
Jungfrau rein und zart,/ er sollt mein Bruder werden./ Gar heimlich führt er sein 
Gewalt,/ er ging in meiner armen Gstalt,/ den Teufel wollt er fangen.

7. Er sprach zu mir: halt dich an mich,/ es soll dir jetzt gelingen;/ ich geb mich 
selber ganz für dich,/ da will ich für dich ringen./ Denn ich bin dein, und du bist 
mein,/ und wo ich bleib, da sollst du sein,/ uns soll der Feind nicht scheiden.

8. Vergießen wird er mir mein Blut,/ dazu mein Leben rauben;/ das leid ich 
alles dir zugut,/ das halt mit festem Glauben./ Den Tod verschlingt das Leben 
mein,/ mein Unschuld trägt die Sünde dein,/ da bist du selig worden.“

Hier klingen ebenfalls Grundgedanken lutherischer Christologie an. Luther 
hat den Tod und die Auferstehung Christi häufig mit einem Bild gedeutet, das 
sich schon bei den Kirchenvätern findet, nämlich dem Kampf Christi mit dem 
Teufel, in dem dieser den Menschen Christus verschlingt, aber aufgrund der Ein-
heit von Gott und Mensch in Christus Gott unterlegen ist.28 Es mag dahin ge-

26  Vgl. etwa die Predigt Luthers zum Ostermontag: WA 20, 330; die spätere Genesisvorlesung: WA 42, 
179f. u. die Randbemerkungen in Luthers Bibelübersetzung: WA.DB 8, 46.47.
27  Die Bezeichnung Jesu Christi als des „Herrn Zebaoth“ hat wohl auch eine konkrete Spitze gegen die 
Christologie und die Abendmahlslehre des Schweizer Reformators Zwingli; vgl. M. Brecht (Anm. 13), 111 
u. R. Staats (Anm. 13), 119f. Denn durch diese Begrifflichkeit hebt Luther die Einheit von Gott und Mensch 
in Jesus Christus hervor, an der für ihn das ganze Werk der Erlösung hängt. Diese Einheit wird gerade in-
nerhalb des Abendmahlsstreites von Luther betont und gegen Zwingli zur Geltung gebracht. Da Christo-
logie und Abendmahlsverständnis aber untrennbar zusammenhängen, ist (auch angesichts der Offenheit 
des Textes) eine grundlegendere christologische Auslegung, wie sie hier geboten wird, durchaus legitim.
28  Vgl. R. Schwager, Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erlösungslehre. Mün-
chen 1986, 192–231.



132      Burkhard Neumann

stellt sein, ob dieses Bild heute noch zu uns sprechen und uns das Erlösungswerk 
Christi erschließen kann. Deutlich wird damit aber, warum Luther die Einheit 
von Gott und Mensch in Christus betont, weil wir nur dadurch wirklich erlöst 
sein können. Das, was Christus erwirkt hat, wird dem Menschen zuteil in dem, 
was Luther selbst „den fröhlichen Wechsel und Streit“ nennt und womit eben-
falls ein altkirchliches Motiv anklingt, nämlich der „heilige Tausch“:29 Christus 
nimmt die Sünden des Menschen auf sich, und der Mensch erhält die Seligkeit 
Christi. Dieses Bild vom fröhlichen Wechsel und Streit ist bei Luther verbun-
den mit dem urbiblischen Bild der Verlobung oder der Hochzeit, das hier eben-
falls anklingt. Denn der Vers „Denn ich bin dein, und du bist mein“ (7/5) bezieht 
sich nicht nur auf biblische Texte wie etwa Hld 2,16 und Röm 8,38f., sondern er 
ist auch die alte Formel der Verlobung, die für Luther „das verbindliche Ehege-
löbnis“ war.30 So wird in dieser Formel und dem damit anklingenden Bild noch 
einmal die Mitte der Christologie Luthers deutlich. 

(3) War bisher das Protoevangelium Gen 3,15 die Bibelstelle, die den Text im 
Wesentlichen erschließen konnte, so tritt nun mit der dritten Strophe, wie an 
der vorletzten Zeile deutlich wird, eine andere Bibelstelle in den Vordergrund, 
nämlich Joh 16,11. In dem entsprechenden Abschnitt 16,4–15 ist vom Beistand die 
Rede, d.h. vom Heiligen Geist, den Jesus seinen Jüngern senden wird. Und dieser 
Geist wird aufdecken, „dass der Herrscher dieser Welt gerichtet ist.“ Indem der 
Teufel, der Inbegriff der widergöttlichen Macht, durch Jesus Christus gerichtet 
ist, findet sich der Mensch in einer Art Übergangssituation vor. Auf der einen 
Seite ist er weiterhin angefochten vom Teufel, der immer wieder droht, ihn zu 
verschlingen (3/2: hier klingt 1 Petr 5,8 an), auf der anderen Seite darf der Christ 
aus dem Vertrauen darauf leben, dass der Teufel durch Jesus Christus bereits 
gerichtet ist, und braucht darum keine Angst mehr zu haben (3/3).31 Man kann 
sich das im Bild des Gerichts durchaus konkret vorstellen: Der Teufel ist bereits 

29  Vgl. Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520): „Nicht allein gibt der Glaube so viel, daß die See-
le dem göttlichen Wort gleich wird, aller Gnaden voll, … sondern er vereinigt auch die Seele mit Christus 
wie eine Braut mit ihrem Bräutigam. Aus dieser Ehe folget, wie Paulus (Eph. 5,30) sagt, daß Christus und 
die Seele ein Leib werden. (…) Christus hat alle Güter und Seligkeit: die sind der Seele eigen; die Seele 
hat alle Untugend und Sünde auf sich: die werden Christi eigen. Hier erhebt sich nun der fröhliche Wech-
sel und Streit: dieweil Christus Gott und Mensch (zugleich) ist, welcher noch nie gesündigt hat, … wenn 
er sich dann der gläubigen Seele Sünde durch ihren Brautring (das ist der Glaube) selbst zu eigen macht 
und nicht anders tut, als hätte er sie getan, so müssen die Sünden in ihm verschlungen und ersäuft wer-
den. (…) So wird die Seele von allen ihren Sünden nur durch ihre Verlobungsgabe, das ist des Glaubens 
halber, ledig und frei und mit der ewigen Gerechtigkeit ihres Bräutigams Christi begabt. Ist nun das nicht 
ein fröhlicher Hausstand, da der reiche, edle, fromme Bräutigam Christus das arme, verachtete, böse Hür-
lein zur Ehe nimmt und sie von allem Übel frei macht, sie mit allen Gütern zieret?“ (Luther deutsch. Hrsg. 
von K. Aland, Bd. 2. Göttingen 1991, 257f. = WA 7, 25f.)
30  Vgl. Ch. Reich (Anm. 12), 121.
31  Vgl. G. Maron (Anm. 13), 287: „ ‚Ein feste Burg‘ ist sodann ein Lied der Furchtlosigkeit, ein Lied gegen 
die Angst vor dem Bösen und gegen die Faszination durch das Böse.“



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied      133

gerichtet, das Urteil über ihn ist gesprochen, nur die Ausführung dieses Urteils, 
die Exekution des Verurteilten und damit das endgültige Ende seiner Macht, 
steht noch aus. Aus dem Vertrauen auf den Sieg Christi, der, eben weil es der 
Sieg Gottes ist, endgültig bleibt, kann der Christ in der Anfechtung, hinein-
genommen in den Kampf zwischen Gott und Teufel, bestehen und braucht keine 
Furcht mehr zu haben.

Nicht ganz deutlich ist, was mit dem „Wörtlein“ (3/9) gemeint ist, das den 
Teufel zu Fall bringen kann. Der Sache nach handelt es sich natürlich um einen 
Verweis auf Jesus Christus, der den Teufel besiegt hat. Insofern lässt sich auch 
hier ein Bezug zum Protoevangelium Gen 3,15 wiederfinden. Man kann zur Er-
läuterung aber auch darauf verweisen, wie Luther das „Ich bin es“ in Joh 18,6 
interpretiert hat.32 Es ist die Stelle der Verhaftung Jesu, wo Jesus diejenigen, die 
ihn festnehmen wollen, fragt: „Wen sucht ihr?“ Als sie antworten: „Jesus von 
Nazareth“, sagt er: „Ich bin es.“ Und dann heißt es: „Als er zu ihnen sagte: Ich 
bin es!, wichen sie zurück und stürzten zu Boden.“ Luther deutet diese Stelle so, 
dass dieses eine Wort Jesu Christi „Ich bin es“ die Kraft hat, die Feinde Jesu nie-
derzuschlagen und diejenigen, die ihm angehören, die Gemeinschaft mit ihm 
haben, zu retten.33

(4) Hört oder liest man die abschließende vierte Strophe ohne jede Erläuterung, 
dann scheint gerade die erste Zeile der Inbegriff reformatorischen Selbstverständ-
nisses zu sein und sie ist sicherlich auch so verstanden worden: „Das Wort sie sol-
len lassen stahn“ (4/1), d.h. das Wort der Verkündigung als das eigentliche Heils-
mittel würde dann (gegen ein enggeführtes Sakramentsverständnis) zur Geltung 
gebracht. Aber auch hier ist die Wirkungsgeschichte nicht identisch mit der ei-
gentlichen Sinnspitze dieser Zeile. Sie bezieht sich vielmehr auf die dritte Stro-
phe zurück, auf das „Wörtlein“ und die mit ihm zur Sprache kommende Sache, 
d.h. die Aussage, dass der Teufel durch Jesus Christus bereits gerichtet ist. Man 
kann das ganz einfach deutlich machen, indem man diesen Satz mit entspre-
chender Betonung liest: „Das Wort sie sollen lassen stahn“, d.h. das Zeugnis des 
Johannesevangeliums, wonach der Teufel als Herrscher dieser Welt gerichtet ist. 

Das „sollen“, von dem hier die Rede ist, ist dabei eindeutig indikativisch zu 
verstehen (was auch die zweite Zeile verständlich macht), denn die Gegner Jesu 
Christi, wobei hier nicht mehr nur der Teufel, sondern alle irdischen Gegner die-
ses Wortes gemeint sind, können eigentlich gar nicht anders als dieses Wort gel-
ten zu lassen. „Die Anerkennung des Christuszeugnisses ist auf die Dauer keine 
Konzession, sondern eine Selbstverständlichkeit. Teufel und Welt müssen sich 

32  Vgl. die Wochenpredigten zu Joh 16–18 von 1528/29: WA 28, 238 und 243.
33  Im Kontext der Abendmahlsstreitigkeiten wäre die Betonung der Worte „Das ist mein Leib“ gemeint, 
auf denen Luther gegenüber Zwingli und Ökolampad bestanden hat; vgl. R. Staats (Anm. 13), 121f. 



134      Burkhard Neumann

schämen, dass sie es nicht gleich anerkannt haben.“34 In der Aufnahme des bi-
blischen Zeugnisses wird in dieser Strophe auch die Art und Weise genannt, wie 
Jesus Christus in der Gemeinde gegenwärtig ist, nämlich mit seinem Geist und 
damit mit all dem, was der Geist nach dem biblischen Zeugnis an Gaben mit sich 
bringt (4/3f.). Auch darin klingt noch einmal Joh 16,4–15 an. 

Die Strophe schließt mit den Folgen, die dieses Gerichtetsein des Teufels in-
nerhalb der Geschichte hat. Gerade diejenigen, die auf Jesus Christus vertrau-
en, müssen mit Verfolgung und Martyrium rechnen. Möglicherweise steht hier 
als biblischer Bezug das zwölfte Kapitel der Offenbarung des Johannes im Hin-
tergrund mit seiner Vision vom Sturz des Drachen, in der es heißt: „Weh aber 
euch, Land und Meer. Denn der Teufel ist zu euch hinabgekommen; seine Wut 
ist groß, weil er weiß, dass ihm nur noch eine kurze Frist bleibt.“ (Offb 12,12, vgl. 
auch 12,17). Aber auch hier macht es das Vertrauen darauf, dass in Jesus Christus 
der Teufel bereits gerichtet ist, den Christen möglich, diese Verfolgung zu be-
stehen und alle irdischen Güter um Christi willen hinzugeben. Denn das Reich 
Gottes, das hier gemeint ist und das durch die Sendung des Geistes in die Welt 
kommt, wird bleiben, und es wird im Gegensatz zum Reich des Teufels auf ewig 
Bestand haben.35 In dieser Strophe wird also nicht nur die Situation des einzel-
nen Christen, sondern die Situation der Kirche nach der Himmelfahrt und der 
Erhöhung Jesu Christi bis an das Ende der Tage dargestellt: eine Situation, in der 
die Kirche einerseits weiterhin die Anfechtung durch die widergöttlichen Mäch-
te erfahren muss, in der sie andererseits aber darauf vertrauen darf, dass derje-
nige, der diese widergöttlichen Mächte besiegt hat, durch den Geist gegenwär-
tig bleibt und daher alle diese Anfechtungen nichts anderes sind als gleichsam 
Rückzugsgefechte einer Macht, die eigentlich schon gebrochen und gerichtet ist. 
Martin Brecht hat dieses Lied darum „als heilsgeschichtliches Christuslied“36 be-
zeichnet, das den Bogen spannt von Gottes Geschichte mit dem Menschen über 
den Sündenfall bis zur endgültigen Vollendung des Reiches Gottes. Diese Heils-
geschichte ist aber immer auch eine je gegenwärtige Geschichte für den einzel-
nen Christen und für die Kirche insgesamt. 

34  M. Brecht (Anm. 13), 115.
35  Vgl. die Erklärung der zweiten Bitte des Vaterunser im Großen Katechismus: „Was heißet nun Gottes 
Reich? (…) Gott hat seinen Sohn Christus, unsern Herrn, in die Welt geschickt, damit er uns von der Ge-
walt des Teufels erlöse … und regiere als ein König der Gerechtigkeit, des Lebens und der Seligkeit wider 
Sünde, Tod und böses Gewissen. Dazu hat er auch seinen Heiligen Geist gegeben, der uns … im Glauben 
erleuchte und stärke.“ (Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche. Aus-
gabe für die Gemeinde. Im Auftrag der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche 
Deutschlands hrsg. vom Lutherischen Kirchenamt. Gütersloh 21987,707f. [= BSLK 673, 27–39]).
36  Vgl. M. Brecht (Anm. 13), 116. 



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied      135

5  Das Lutherlied als Lied der Kirche

In der bisherigen Deutung stand zwar der einzelne Christ im Vordergrund, aber 
immer in der Einordnung in die Gemeinschaft der Glaubenden, in die Kirche. 
Gerade weil im ökumenischen Dialog die Frage nach der Kirche die zentrale 
Frage darstellt, soll dieser Aspekt zum Abschluss noch einmal besonders betont 
werden. 

Für Luthers Denken wesentlich ist das pro me, das „für mich“ des Heilswir-
kens Gottes in Jesus Christus. Dies bedeutet aber nicht, auch wenn es oft so ver-
standen wurde, dass der Einzelne losgelöst gesehen wird von der Gemeinschaft 
der Glaubenden. In dem Lied „Nun freut euch, lieben Christen gmein“ wird das 
deutlich durch die erste Strophe, die ja im Plural der Christenheit geschrieben 
ist und wie ein Vorzeichen vor den weiteren Strophen steht, die dann von dem 
erzählen, was Gott für mich getan hat.37 Und „Ein feste Burg“ zeigt es noch deut-
licher, weil hier generell vom „Wir“ der Kirche die Rede ist und nicht vom iso-
liert verstandenen einzelnen Menschen.

„Ein feste Burg“ ist zudem das Lied einer Kirche, die sich in der Anfechtung 
weiß und erfährt, die aber gerade in dieser Anfechtung darauf vertrauen darf, 
dass die Macht Jesu Christi stärker ist als die Macht aller widergöttlichen Kräfte. 
Es ist also nicht das Lied einer selbstsicheren Kirche, die meint, Gott und seine 
Macht in Christus in eigener Verfügung zu haben, kein „Trutzlied“, wie Hart-
mann Grisar meinte,38 sondern es ist, entsprechend dem Psalm 46 als dem tra-
ditionellen „Psalm der Kirche in Not“,39 das Lied einer Kirche, die aus dem Ver-
trauen lebt, trotz aller Anfechtung durch die Macht Jesu Christi bereits in Gott 
eine feste Burg und Zuflucht zu haben.40 Daran zeigt sich, wie Martin Brecht zu 
Recht sagt, „dass die Ekklesiologie nur da in Ordnung bleibt, wo ihr Bezug zur 
Christologie durchgehalten wird. Die ursprüngliche Meinung des Liedes ist: 
Die Christenheit ist in ihrer ständigen Anfechtung in dieser Welt völlig auf ih-
ren Herrn angewiesen.“41 Dieses Lied ist also kein konfessionalistisch verengtes 
Kampflied, sondern ein Lied, das in aller Ehrlichkeit etwas von der Situation der 
Kirche deutlich macht, von der Anfechtung, in der wir als Kirche immer wieder 
stehen, vom Kampf gegen die widergöttlichen Mächte, vor allem aber vom Ver-
trauen auf das Wort des Evangeliums, von dem her die Kirche durch alle Zeiten 

37  „Nun freut euch, lieben Christen gmein,/ und lasst uns fröhlich springen,/ dass wir getrost und all in 
ein/ mit Lust und Liebe singen,/ was Gott an uns gewendet hat/ und seine süße Wundertat;/ gar teuer 
hat ers erworben.“
38  Vgl. H. Grisar (Anm. 13).
39  Vgl. R. Köhler (Anm. 19), 323; H. Grisar (Anm. 13), 4. 
40  Vgl. Handbuch zum Evangelischen Kirchengesangbuch, Bd. III/2 (Anm. 18), 59: „Das Lied ist in seiner 
ursprünglichen Absicht weniger Trutz- als ein Trostlied. Es ist nur verständlich aus und in der Situation ei-
ner bedrohten, angefochtenen, leidenden Kirche.“
41  Vgl. M. Brecht (Anm. 13), 117.



lebt. Und damit hat Luther etwas zum Ausdruck gebracht, was auch zutiefst ka-
tholische Lehre von der Kirche ist. Am bezeichnendsten kommt dies wohl in der 
Kirchenkonstitution ›Lumen gentium‹ des II. Vatikanischen Konzils zum Aus-
druck. Die ersten beiden Worte dieses Textes, Lumen gentium – „Licht der Völ-
ker“, beziehen sich ja gerade nicht auf die Kirche, sondern auf Jesus Christus. 

Das verbindet alle Konfessionen grundlegend miteinander: Wenn die Kirche 
anfängt über sich selbst zu reden, dann redet sie über Jesus Christus, denn nur 
von ihm her und auf ihn hin lebt sie. Nur er ist die Macht, auf die sie vertrauen 
darf, um in den Anfechtungen dieser Zeit zu bestehen. Und am Ende des ach-
ten Artikels der Kirchenkonstitution werden ebenfalls Gedanken aufgenommen, 
die sich mit dem berühren, was „Ein feste Burg“ mit den Worten und Akzent-
setzungen Luthers sagt: „Die Kirche ‚schreitet zwischen den Verfolgungen der 
Welt und den Tröstungen Gottes auf ihrem Pilgerweg dahin‘ (Augustinus, Civ. 
Dei, XVIII, 51,2: PL 41, 614.) und verkündet das Kreuz und den Tod des Herrn, 
bis er wiederkommt (vgl. 1 Kor 11,26). Von der Kraft des auferstandenen Herrn 
aber wird sie gestärkt, um ihre Trübsale und Mühen, innere gleichermaßen wie 
äußere, durch Geduld und Liebe zu besiegen und sein Mysterium, wenn auch 
schattenhaft, so doch getreu in der Welt zu enthüllen, bis es am Ende im vollen 
Lichte offenbar werden wird.“42 

In diesem Sinne kann das Lutherlied durchaus als ökumenisches Lied ver-
standen werden, in dem nicht weniger zur Sprache kommt als der Weg der Kir-
che durch die Zeit, der gründet im Vertrauen auf das in Christus Fleisch gewor-
dene Wort Gottes.

42  LG, art. 8.

136      Burkhard Neumann




