,Ein feste Burg ist unser Gott"
Ein katholischer Blick auf
Luthers Lied

Burkhard Neumann / Paderborn

Martin Luthers Lied ,,Ein feste Burg ist unser Gott“ gehort nicht zum gemein-
samen Liedgut der Kirchen und ist schon deshalb katholischen Christen kaum
bekannt. Angesichts der Bedeutung des so genannten Lutherliedes fiir das evan-
gelische Selbstverstdndnis wiirde wohl auch kaum jemand auf die Idee kommen,
es als 6kumenisches Lied zu verstehen. Aber gerade darum lohnt es sich, dieses
Lied einmal genauer in den Blick zu nehmen und danach zu fragen, was Luther
darin ausdriicken wollte, und ob darin nicht eine Botschaft enthalten ist, die allen
Christen und Kirchen Hilfe fiir ihren Glauben geben kann. Ein solcher Blick
legt sich gerade dann nahe, wenn man den Wandel der katholischen Theologie
im Umgang mit der Gestalt Martin Luthers wahrnimmt, wie er im vergangenen
Jahrhundert stattgefunden und bis in offizielle kirchliche Auflerungen hinein
seinen Widerhall gefunden hat. Auf diesen Wandel soll zunichst kurz einge-
gangen werden, weil er deutlich macht, warum es auch aus katholischer Per-
spektive sinnvoll ist, sich mit Martin Luther, seinem Glauben und seiner Theo-
logie zu befassen.

1 Zum Wandel in der katholischen Bewertung Martin Luthers

»Ketzerfiirst® und ,,Vater im Glauben® - so betitelte der katholische Theologe
und Lutherforscher Otto Hermann Pesch einen 1982 verdffentlichten Aufsatz,
in dem er ,die seltsamen Wege katholischer ,Lutherrezeption*“ umfassend dar-
stellt.! Diese beiden im Titel verwendeten Bezeichnungen deuten den grund-
legenden Wandel in der Einstellung und im Umgang der katholischen Kirche mit
der Gestalt des Reformators an. Denn {iber Jahrhunderte hinweg galt Luther als
der ,Ketzerfiirst“, der mit seinen Irrlehren die mittelalterliche Kirche gespalten

1 OH. Pesch, ,Ketzerfirst” und ,Vater im Glauben”. Die seltsamen Wege katholischer ,Lutherrezepti-
on”, in: H.F. GeiRer u.a., Weder Ketzer noch Heiliger. Luthers Bedeutung fur den 6kumenischen Dialog.
Regensburg 1982, 123-174; vgl. auch Ders., Wo steht die katholische Lutherforschung?, in: Luther-Bul-
letin 13 (2004), 85-106.

Gul 82/2 (2009) 122-136



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied 123

hatte. Obwohl es sowohl in der Reformationszeit wie auch in den Jahrhunderten
danach andere und d.h. vor allen Dingen sachlichere Auseinandersetzungen mit
Luther und der Reformation gab, konnten sie sich nicht in der Weise pragend
durchsetzen wie jenes Bild Luthers als des Inbegriffs von Héresie und Ketzertum,
das sich in den am Beginn des 20. Jahrhunderts veréffentlichten Werken von
Heinrich Denifle? und Hartmann Grisar’ noch einmal deutlich widerspiegelt und
das, wie die moderne Forschung weif3, weithin gepragt war durch den Kontro-
verstheologen Johannes Cochlius (1479-1552), der Luther in seinem religiosen
Anliegen nicht verstehen konnte.* Den entscheidenden Durchbruch in der
Neueinschdtzung Luthers und der Reformation stellt bekanntermaflen das
zweibdndige Werk des Mainzer Kirchengeschichtlers Joseph Lortz (1887-1975)
»Die Reformation in Deutschland“ dar.’ Es bleibt sein Verdienst, durch die Schil-
derung der Situation der Kirche am Vorabend der Reformation die Mitschuld
der abendldndischen Kirche an der Spaltung deutlich gemacht und zugleich
Luthers theologisches Grundanliegen ernst genommen und seine katholischen
Wurzeln herausgearbeitet zu haben. Auch wenn die Forschung inzwischen in
vielen Punkten iiber ihn hinausgegangen ist, begann mit ihm ein Wandel, hinter
den es kein Zuriick mehr gibt. Konnte so die historische Forschung deutlich
machen, dass der Begriff des ,,Ketzerfiirsten“ eine Verkennung Martin Luthers
darstellt, beschritt die weitere katholische Auseinandersetzung mit Martin Lu-
ther immer mehr den Weg hin zum ,, Vater im Glauben®, eine Redeweise, die
auf den in der Nachfolge und der Tradition von Joseph Lortz stehenden Peter
Manns zurlickgeht.

Wie weit die katholische Kirche den ,,Ketzerfiirsten inzwischen hinter sich
gelassen hat, wird beispielhaft deutlich an der Ansprache, die der damalige
Prisident des Sekretariats fiir die Einheit der Christen, Johannes Kardinal
Willebrands, im Jahr 1970 auf der Flinften Vollversammlung des Lutherischen
Weltbundes gehalten hat. Dort sprach er davon, ,daff Martin Luther eine tief
religiése Personlichkeit war, daf§ er in Ehrlichkeit und Hingabe nach der Bot-
schaft des Evangeliums forschte®, und er bekannte, dass das Zweite Vatikanische
Konzil Forderungen eingel6st hat, ,,die unter anderem von Martin Luther aus-

2 H. Denifle, Luther und Luthertum in der ersten Entwicklung. Mainz 21904/1906 ('1903).

3 H. Grisar, Luther, 3 Bde. Freiburg 1911/12; vgl. Ders., Martin Luthers Leben und sein Werk. Freiburg 1926.
4 Vgl. dazu die grundlegenden Forschungen von A. Herte, Die Lutherbiographie des Johannes Cochldus.
Eine quellenkritische Untersuchung. Minster 1915; Ders., Die Lutherkommentare des Cochldus. Kritische
Studie zur Geschichtsschreibung im Zeitalter der Glaubensspaltung. Munster 1935 u. Ders., Das katholi-
sche Lutherbild im Bann der Lutherkommentare des Cochldus, 3 Bde. Minster 1943,

5 J. Lortz, Die Reformation in Deutschland. Freiburg ©1982 ('1939/40).

6 Vgl. die Sammlung der einschldgigen Beitrage in: P. Manns, Vater im Glauben. Studien zur Theologie
Martin Luthers. Festgabe zum 65. Geburtstag. Hrsg. von R. Decot. Stuttgart 1988. Verwiesen sei auch auf
die entsprechenden Arbeiten von O.H. Pesch; vgl. Ders., Hinflhrung zu Luther. Mainz 2004 ('1982) u.
Ders., Art. Luther, Martin -1V, in: 3LThK 6 (1997), 1129-1140.



124 Burkhard Neumann

gesprochen worden sind und durch die nun manche Aspekte des christlichen
Glaubens und Lebens besser zum Ausdruck kommen als vorher.“” Und er fiigte
hinzu, Martin Luther ,,mag uns darin gemeinsamer Lehrer sein, daf Gott stets
Herr bleiben muf$ und dafl unsere wichtigste menschliche Antwort absolutes
Vertrauen und die Anbetung Gottes zu bleiben hat.“* An solchen Auferungen
spiirt man den Wandel, der sich in der Einstellung zu Luther vollzogen hat, so
dass es der katholischen und evangelischen Kirche, bei allen durchaus noch
vorhandenen Unterschieden, heute moglich ist, Luther ,,gemeinsam als Zeugen
des Evangeliums, Lehrer im Glauben und Rufer zur geistlichen Erneuerung zu

wiirdigen®.’

2 Zur Entstehung des Liedes

In diesem Sinne wird im Folgenden ein Blick auf das wohl populérste Kirchenlied
Martin Luthers geworfen und versucht, es in seinen zentralen Aussagen zu er-
schlieflen. Es ist bekannt, welche Bedeutung Martin Luther der Musik beimaf3'
und wie sehr sich gerade in den Liedern Luthers seine Lehre, seine Frommig-
keit und seine Theologie auf das Eindriicklichste treffen. Seine Bedeutung fiir
das Kirchenlied geht dabei weit iiber den Bereich der lutherischen Kirchen
hinaus und hat zumindest im deutschsprachigen Raum auch die katholische
Kirche beeinflusst. Das Singen ist fiir Luther zum einen die sachgeméfie Gestalt
des Evangeliums. In der Vorrede zum Wittenberger Gesangbuch von 1524 heifst
es eindriicklich, ,dafy Christus unser Lob und Gesang sei und dafl wir nichts
zu singen noch zu sagen wissen sollen als Jesus Christus, unsern Heiland.“!!
Zum anderen sind Lied und Gesang auch wesentliche Zeichen und Medien des
Glaubens. Dementsprechend wird in der Reformationsgeschichte immer wieder
darauf hingewiesen, welche Bedeutung dem Kirchenlied fiir die Ausbreitung
der lutherischen Reformation zukam. In den Zeugnissen der Reformations-

7 Vgl. J. Willebrands, Gesandt in die Welt, in: Ders., Mandatum Unitatis. Beitrage zur Okumene. Pa-
derborn 1989, 112—125, hier 122f.

8 Vgl. aa0, 124.

9 Vgl. Martin Luther — Zeuge Jesu Christi. Wort der Gemeinsamen Rémisch-katholischen/Evangelisch-lu-
therischen Kommission anlasslich des 500. Geburtstages Martin Luthers, 1983, in: DwU 2, 444-451, hier
Nr. 4; vgl. auch Gemeinsamer Zeuge des Evangeliums. Wort zum 450. Todesjahr Martin Luthers aus der
evangelischen und katholischen Kirche in Thiiringen und Sachsen-Anhalt, in: KNA-OKI Dokumentation Nr.
2,13.02.1996.

10 Vgl. etwa die Aussage in den Tischreden: ,,... die Musik ist eine Gabe und Geschenk Gottes, nicht ein
Menschengeschenk. So vertreibt sie auch den Teufel und macht die Leute frohlich .. . Ich gebe nach der
Theologie der Musik die nachste Stelle und die hdchste Ehre.” (Luther Deutsch. Hrsg. von K. Aland, Bd. 9.
Gottingen 1991, 265f. [Nr. 738] = WA.TR 6, 348 = Nr. 7034).

11 Vorrede zum Wittenberger Gesangbuch von 1524, in: aaO., Bd. 6. Gottingen 1991, 247 = WA 35, 474;
vgl. die entsprechenden Hinweise bei Ch.-R. Kim, Die Bedeutung Martin Luthers, insbesondere seiner Lie-
der, fiir das protestantische Christentum Koreas. Frankfurt 2005, 234-236.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied 125

zeit lasst sich erkennen, wie sehr Luther die Menschen auch und gerade durch
seine Dichtung und durch seine Lieder gepragt hat und dass gerade diese Lied-
kunst mit dazu beitrug, die Reformation in ganz Deutschland und in allen gesell-
schaftlichen Schichten zu verbreiten.'

Das Lied ,,Ein feste Burg ist unser Gott“ ist nicht nur das bekannteste Lied
Luthers, sondern wohl auch eines der am meisten missverstandenen (und lei-
der auch missbrauchten) evangelischen Kirchenlieder tiberhaupt.”® Es ist fast
schon ,eine Art Nationalhymne des deutschen Protestantismus“* geworden,
ein Lied also, das Selbstverstdndnis und Selbstbewusstsein evangelischer Kirche
zum Ausdruck zu bringen scheint. Es ist von daher verstandlich, dass es katho-
lischen Christen kaum vertraut ist und auch nicht zum gemeinsamen 6kume-
nischen Liedbestand gehort. Gerade darum aber lohnt es sich, einmal genauer
hinzuschauen und wahrzunehmen, worum es Luther in diesem Lied geht. Denn
dann kann man erkennen, dass hier eine Deutung des Glaubens geboten wird,
die iiber die konfessionellen Grenzen hinausgeht und insofern jedem Christen
im besten Sinne zu denken gibt.

Als Ergdnzung und Vertiefung wird fiir manche Passagen auf ein weiteres
Lied Luthers hingewiesen, das in der Reformationszeit zwar ebenfalls sehr ver-
breitet war und bis in die Gegenwart hinein immer wieder von theologischer
Seite Beachtung gefunden hat, das aber bei weitem nicht so populér ist, ndmlich
auf ,Nun freut euch, lieben Christen gmein®“."® Denn dieses 1523 entstandene
Lied fasst bleibend giiltig zentrale Motive von Luthers Theologie zusammen, die
vielfach auch in ,,Ein feste Burg ist unser Gott“ anklingen.

Das Lied ,,Ein feste Burg ist unser Gott* entstand wahrscheinlich 1527/28, auf
jeden Fall liegt es 1529 gedruckt vor. Es hat im Laufe der Zeit immer wieder Ver-
suche gegeben, seinen Inhalt mit einer bestimmten Situation im Leben Martin
Luthers in Verbindung zu bringen.'® Ohne diese Diskussion in allen Einzelhei-

12 Vgl. Ch. Reich, Nun freut euch, lieben Christen g’mein, in: Geistliches Wunderhorn. Grof3e deutsche
Kirchenlieder. Hrsg. von H. Becker u.a. Miinchen 2001, 111-123, hier 114-116.

13 WA 35, 455-457 = Evangelisches Gesangbuch Nr. 362; vgl. zum Folgenden M. Brecht, Zum Ver-
stdndnis von Luthers Lied ,Ein feste Burg”, in: Ders., Ausgewahlte Aufsatze, Bd. 1. Stuttgart 1995, 105~
119; G. Maron, ,Ein feste Burg ist unser Gott”, in: Ders., Die ganze Christenheit auf Erden. Martin Luther
und seine 6kumenische Bedeutung. Zum 65. Geburtstag des Verfassers. Hrsg. von G. Mlller/G. SeebaR.
Gottingen 1993, 284-288 u. R. Staats, , Ein feste Burg ist unser Gott”. Die Entstehung des Lutherliedes
im Abendmabhlsstreit 1527, in: ThLZ 123 (1998), 115-126. Zur literarischen Nachgeschichte vgl. B.H. Bonk-
hoff, Umdichtung, Nachdichtung und zeitgendssische Aktualisierung. Das Schicksal des Lutherliedes im
deutschen Protestantismus, in: Luther 73 (2002) 69-92 u. 77 (2006) 141-163 sowie (trotz aller antiluthe-
rischen Polemik) die Hinweise bei H. Grisar, Luthers Trutzlied , Ein feste Burg” in Vergangenheit und Ge-
genwart. Freiburg 1922.

14 Vgl. M. Brecht (Anm. 13), 105.

15 WA 35, 422-425 = Evangelisches Gesangbuch Nr. 341; vgl. dazu Ch. Reich (Anm. 12); O. Bayer, Martin
Luthers Theologie. Tlibingen 22004, 193-203 u. M. Brecht, Erfahrung — Exegese — Dogmatik. Luthers Lied
. Nun freut euch, lieben Christen gmein”, in: Ders., Ausgewahlte Aufsatze (Anm. 13), 93-104.

16 Vgl. Ch.-R. Kim (Anm. 11), 240f. u. G. Maron (Anm. 13), 285f.



126 Burkhard Neumann

ten nachzeichnen zu wollen, scheint einiges dafiir zu sprechen, dass der Text
mit dem innerreformatorischen Abendmahlsstreit zusammenhangt und so ,,ur-
spriinglich die poetische Form von Luthers Abendmahlslehre gegeniiber Oko-
lampad und Zwingli im Jahr 1527 gewesen sein konnte.'” Doch ist diese Frage in
gewissem Sinne sekundér. Denn auch ohne diesen (letztlich hypothetisch blei-
benden) historischen Kontext kann und will Luthers Dichtung die Menschen
beriihren und ihnen eine Hilfe sein, ihren eigenen Glaubensweg zu gehen. Ge-
rade die Offenheit des Textes, die sich einer genauen lebensgeschichtlichen Fest-
legung entzieht, zeigt ja, dass hier ein poetischer Ausdruck gefunden wurde, der
dem Christen in jeder Zeit helfen will und, wie die Wirkungsgeschichte dieses
Liedes zeigt, auch helfen kann, diesen Glauben zu leben.'®

3 Die biblischen Beziige als Schliissel zum Verstindnis

Um Luthers Text zu verstehen, ist es hilfreich, die vielfiltigen biblischen Beziige
wahrzunehmen, die in diesem Lied anklingen. ,,Ein feste Burg ist unser Gott“ ist
iiberschrieben mit den Worten ,,Der 46. Psalm®, und tatsachlich finden sich im
Text durchaus Ankldnge an diese biblische Vorlage.” Aber dieses Lied ist ein-
deutig keine Nachdichtung des Psalms, wie sie bei anderen Liedern vorliegt, etwa
bei ,,Aus tiefer Not schrei ich zu dir®, das den Psalm 130 dichterisch umsetzt.? Es
ist vielmehr eine Neudichtung, die zwar Motive des Psalms aufnimmt, sie aber
in einen grofleren Bezug stellt, und die vor allen Dingen inhaltlich weit iber den
Psalm hinausgeht. Sein Grundgedanke ist die Auseinandersetzung zwischen Gott
und dem Teufel als Schliissel zum Verstandnis der Geschichte, und Luther ver-
arbeitet dementsprechend eine ganze Reihe zentraler biblischer Texte, in denen es
um diese Auseinandersetzung geht.** Die folgende Ubersicht, die den Strophen des
Liedes einige der biblischen Belege gegeniiberstellt, die fiir unsere Erschlieffung von
besonderer Bedeutung sind, kann diese Verwobenheit deutlich machen:

17 Vgl. R. Staats (Anm. 13), 117; in diesem Sinne bereits W. Stapel, Entstehungszeit und Sinn des Liedes
,Ein feste Burg”, in: Luther 25 (1954), 41-45; K. Burba, Die Christologie in Luthers Liedern. Gutersloh
1956, 55.

18 Dabei gehen wir (gegen M. Jenny, Neue Hypothesen zur Entstehung und Bedeutung von ,Ein fes-
te Burg ist unser Gott”, in: JbLH 9 [1964], 143-152, hier 150) von der Einheit des Liedes aus; vgl. den
Uberblick zu dieser Diskussion in: Handbuch zum Evangelischen Kirchengesangbuch, Bd. II/2. Géttin-
gen 1990, 60f.

19 Vgl. zum Folgenden aaO.,, 61-65 bzw. R. Kéhler, in: aaO, Bd. I/2. Gottingen 1965, 320. 324f. u. vor al-
lem M. Brecht (Anm. 13), dessen Deutung (einschlieRlich der Belege aus Luthers Werk) ich weitgehend
folge. Allerdings zahlt der dreimalige Kehrvers (v. 4.8.12) nicht zu diesen Quellen, denn wo es in der Ein-
heitsibersetzung heifSt ,,Der Gott Jakobs ist unsere Burg”, Ubersetzt Luther ,Der Gott Jakobs ist unser
Schutz” (WA.DB 1, 503).

20 WA 35, 419-422 = Evangelisches Gesangbuch Nr. 299 = GL 163.

21 Zu Luthers Rede vom Teufel vgl. G. Ebeling, Lutherstudien, Bd. 1I/3. Tibingen 1989, 246-271.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied 127

L
Ein feste Burg ist unser Gott,
ein gute Wehr und Waffen.

Er hilft uns frei aus aller Not,
die uns jetzt hat betroffen.

Der alt bose Feind

mit Ernst er’s jetzt meint;
grofl Macht und viel List

sein grausam Riistung ist,

auf Erd ist nicht seinsgleichen.

2.
Mit unsrer Macht ist nichts getan,
wir sind gar bald verloren,

es streit’ fur uns der rechte Mann,
den Gott hat selbst erkoren.
Fragst du, wer der ist?

Er heif$t Jesus Christ,

der Herr Zebaoth,

und ist kein ander Gott,

das Feld muf3 er behalten.

Ps 46,2.6: Gott ist uns Zuflucht und
Starke, ein bewihrter Helfer in allen
Noten.

Offb 12,9.12: Er wurde gestiirzt, der gro-
e Drache, die alte Schlange, die Teu-
fel oder Satan heifSt und die ganze Welt
verfithrt; (...) Denn der Teufel ist zu
euch hinabgekommen; seine Wut ist
grof3, weil er weif3, dass ihm nur noch
eine kurze Frist bleibt.

Gen 3,1: Die Schlange war schlauer als
alle Tiere des Feldes, die Gott, der Herr,
gemacht hatte.

Eph 6,11: Zieht die Riistung Gottes an,
damit ihr den listigen Anschlagen des
Teufels widerstehen konnt.

Ijob 41,25: Auf Erden gibt es seinesglei-
chen nicht.

Eph 6,10: Werdet stark durch die Kraft
und Macht des Herrn!

Neh 4,14b: Unser Gott wird fiir uns
streiten.

Gen 3,15: Feindschatft setze ich zwischen
dich und die Frau, zwischen deinen
Nachwuchs und ihren Nachwuchs. Er
trifft dich am Kopf, und du triffst ihn
an der Ferse.

Gen 4,11: Adam erkannte Eva, seine
Frau; sie wurde schwanger und ge-
bar Kain. Da sagte sie: Ich habe einen
Mann, den Herrn erworben.

Ps 46,4.8.12: Der Herr Zebaoth ist mit
uns, der Gott Jakobs ist unser Schutz.
Ps 24,8: Wer ist der Konig der Herrlich-
keit? Der Herr, stark und gewaltig, der
Herr, méchtig im Kampf.



128

Burkhard Neumann

3.

Und wenn die Welt voll Teufel war

und wollt uns gar verschlingen,
so fiirchten wir uns nicht so sehr,
es soll uns doch gelingen.

Der Fiirst dieser Welt,

wie sau’r er sich stellt,

tut er uns doch nicht;

das macht, er ist gericht’,

ein Wortlein kann ihn fillen.

4.
Das Wort sie sollen lassen stahn
und kein’ Dank dazu haben;

er ist bei uns wohl auf dem Plan
mit seinem Geist und Gaben.
Nehmen sie den Leib,

Gut, Ehr, Kind und Weib:

laf3 fahren dahin,

sie haben’s kein” Gewinn,

das Reich muf3 uns doch bleiben.

Eph 6,12: Denn wir haben nicht ge-
gen Menschen aus Fleisch und Blut zu
kampfen, sondern gegen die Fiirsten
und Gewalten, gegen die Beherrscher
dieser finsteren Welt, gegen die bosen
Geister des himmlischen Bereichs.

1 Petr 5,8: Euer Widersacher, der Teu-
fel, geht wie ein briillender Lowe umher
und sucht, wen er verschlingen kann.
Ps 46,3: Darum fiirchten wir uns nicht,
wenn die Erde auch wankt, wenn Berge
stiirzen in die Tiefe des Meeres

Joh 16,11: dass der Herrscher dieser
Welt gerichtet ist

Joh 18,6: Als er zu ihnen sagte: Ich bin
es!, wichen sie zuriick und stiirzten zu
Boden.

Oftb 12,11: Sie haben ihn besiegt durch
das Blut des Lammes, und durch ihr
Wort und ihr Zeugnis.

Ps 46,6: Gott ist in ihrer Mitte, dar-
um wird sie (die Gottesstadt) niemals
wanken.

Jes 11,2: Der Geist des Herrn lasst sich
nieder auf ihm: der Geist der Weisheit
und der Einsicht, der Geist des Rates
und der Stirke, der Geist der Erkennt-
nis und der Gottesfurcht.

Phil 3,7: Doch was mir damals Gewinn
war, das habe ich um Christi willen als
Verlust erkannt.

Offb 12,10: Jetzt ist er da, der rettende
Sieg, die Macht und die Herrschaft un-
seres Gottes.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied 129

4 Der Gang durch das Lied

(1) Das Lied beginnt in der ersten Strophe mit einem zentralen Gedanken Lu-
thers, nimlich dem Vertrauen und dem Schutz in Gott. ,Das Lutherlied ist zu-
erst ein Lied des Vertrauens, genauer ein Lied des Gottvertrauens.“*> Der Gott,
auf den der Mensch vertrauen darf, wird mit dem biblischen Begriff der festen
Burg, der Wehr und Waffen dargestellt, womit zugleich aber auch das Motiv des
Kampfes und der Bedringnis anklingt. Es ist dabei von einem ,,Jetzt“ (1/4) die
Rede, d.h. von einer Not, die aktuell trifft. Gerade das hat immer wieder dazu
verfithrt, nach biographischen Umstinden zu schauen, unter denen Luther
dieses Lied geschrieben haben konnte. Verstiarkt wurde dieser Eindruck durch
die vierte Strophe, die beim ersten Lesen ebenfalls den Eindruck erwecken kann,
hier stiinden ganz konkrete Erfahrungen und Bedrohungen im Vordergrund.
Das diirfte aber ein Missverstindnis dieser Dichtung sein. Hinter diesem ,,Jetzt“
steckt wohl ein ganz anderer Zusammenhang, namlich das Anliegen Luthers,
die Heilsgeschichte immer auf den einzelnen Glaubenden hin auszuziehen - ein
Grundgedanke, der in dem Lied ,,Nun freut euch, lieben Christen gmein® breiter
ausgefithrt wird. Die Heilsgeschichte, die gekennzeichnet ist durch den Kampf
zwischen Gott und dem Teufel als Inbegriff aller widergottlichen Krifte, lasst den
einzelnen Glaubenden nicht unberiihrt, sondern wird umgekehrt in der Situation
und in der Geschichte dieses einzelnen Glaubenden gegenwirtig. Der einzelne
Glaubende ist in diesen Kampf hineingenommen, aber gerade darin erfahrt er
Gott als seine Burg und seinen Schutz, erfahrt er gerade in seiner Ohnmacht
das pro me des Heilshandelns Gottes. Die Art und Weise, wie Luther hier das
Wirken des Teufels beschreibt, hat, wie die Ubersicht zeigt, eine ganze Reihe
von biblischen Quellen. Besonders bedeutsam ist die Redeweise von der List des
Teufels, denn hier wird deutlich angespielt auf die Geschichte vom Stindenfall
des Menschen, und damit ist ein Motiv genannt, das dieses ganze Lied unter-
schwellig durchzieht.

(2) War bisher allgemein vom Wirken Gottes und seinem Kampf mit dem Teufel
die Rede, so setzt die zweite Strophe ein, indem sie zunichst die Ohnmacht des
Menschen deutlich macht, der dem Bosen hilflos ausgesetzt ist und aus eigener
Kraft nichts dagegen tun kann.

Was hier anklingt, das wird in der 2. und 3. Strophe des Liedes ,Nun freut
euch, lieben Christen gmein“ wesentlich ausfithrlicher geschildert. Dort heifit es:

22 G. Maron (Anm. 13), 286.



130 Burkhard Neumann

»2. Dem Teufel ich gefangen lag,/ im Tod war ich verloren,/ mein Stind mich
qualet Nacht und Tag/ darin ich war geboren./ Ich fiel auch immer tiefer drein,/
es war kein Guts am Leben mein,/ die Siind hat mich besessen.

3. Mein gute Werk, die galten nicht,/ es war mit ihn verdorben;/ der frei Will
hasset Gotts Gericht,/ er war zum Gut erstorben./ Die Angst mich zu verzwei-
feln trieb,/ dass nichts denn Sterben bei mir blieb;/ zur Hollen musst ich sinken.“

Es handelt sich hier nicht, wie man zunachst meinen konnte, um eine ,,Art
poetischen Selbstbekenntnisses“** Luthers, sondern hier wird (in deutlicher An-
lehnung an Rém 7,7-25) die Situation des siindigen Menschen geschildert, der
aus sich heraus fern von Gott und damit verloren ist. Und bevor man sich hier
auf die Aussagen zum freien Willen fixiert, sollte man bedenken, dass auch die
katholische Lehre die restlose Verlorenheit des siindigen Menschen und seine
vollige Angewiesenheit auf die Gnade Gottes in Christus vertritt.”* Die drastische
Schilderung Luthers ruft gerade den paulinischen Gedanken von der Macht der
Siinde, in die der Mensch ohne Gott verstrickt bleibt, eindriicklich in Erinne-
rung. Und wenn sie sogar vom Hass auf Gott spricht, dann wird in diesem Bild
deutlich, dass diese Verstricktheit und Verlorenheit gerade darum von Seiten
des Menschen unauthebbar ist, weil sie ihn den einzigen Weg, auf dem er Heil
finden kann, namlich Gott selbst, nicht wahrnehmen lasst.?®

Die Machtlosigkeit des Menschen, von der in ,,Ein feste Burg” die Rede ist,
nimmt Eph 6,10 auf und wendet diesen Text um auf die Mdglichkeiten oder
besser Unmoglichkeiten des Menschen: ,,Werdet stark durch die Kraft und Macht
des Herrn!“ — was eben heift, dass es nur Gottes Kraft und Macht ist, die den
Menschen aus seiner Verlorenheit befreien kann. Was dem Menschen helfen
kann, das ist allein die Macht eines anderen, konkret die Macht des ,,rechten
Mannes“ (2/3), den Gott ,selbst erkoren“ (2/4) hat, also die Macht Jesu Christi.
Auch darin klingt ein Grundmotiv lutherischer Rechtfertigungslehre an, ndmlich
das extra nos des Heils, das nicht nur die Unméglichkeit meint, aus eigener
menschlicher Kraft das Heil zu erlangen, sondern die bleibende Angewiesenheit
auf dieses Heil, das mir von aufSen her zukommt, durch Jesus Christus und tiber
das ich auch als Gerechtfertigter nie verfiigen kann.

Der Begriff des ,,rechten Mannes® gibt der Interpretation zunachst Rtsel auf.
Sie lassen sich aber wohl I6sen, wenn man Luthers Erkldrung des Verses Gen 4,1

23 Vgl. W. Lucke, in: WA 35,133.

24 Vgl. DH 1521.

25 In dieser Betonung der Verlorenheit des siindigen Menschen durfte einer der Griinde liegen, warum
es gegenwartig so schwer fallt, die Bedeutung der Rechtfertigungslehre herauszustellen. Auf der anderen
Seite liegt aber wohl gerade darin der zentrale Punkt, an dem sie auch fir die anderen christlichen Kirchen
von Bedeutung sein kann; vgl. dazu U. Swarat u.a. (Hrsg.), Von Gott angenommen — in Christus verwan-
delt. Die Rechtfertigungslehre im multilateralen 6kumenischen Dialog. Frankfurt 2006, 13-54.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied 131

mit einbezieht.” Dabei darf man allerdings nicht die Einheitsiibersetzung zu-
grunde legen (,,Adam erkannte Eva, seine Frau; sie wurde schwanger und ge-
bar Kain. Da sagte sie: Ich habe einen Mann vom Herrn erworben.). Vielmehr
ist darauf zu achten, wie Martin Luther diesen letzten Satz uibersetzt: ,,Ich ha-
be bekommen den Mann, den Herrn.“ Und er interpretiert diese Stelle so, dass
Eva ihren Sohn Kain fiir den Mann hielt, der entsprechend dem Protoevange-
lium in Gen 3,15 der Schlange den Kopf zertreten sollte. Diese Hoffnung Evas
ist zwar, was Kain betrifft, falsch, aber, so deutet Luther, sie besteht insofern zu
Recht, als tatsachlich ein anderer Nachkomme Evas, namlich Jesus Christus, der
rechte Mann sein wird, der eben genau diese Aussage des Protoevangeliums er-
tilllen und dem Teufel den Kopf zertreten wird. Auch hier bietet also die Erzah-
lung vom Siindenfall den biblischen Hintergrund. Das Protoevangelium erfiillt
sich in Jesus Christus. Er, der Mensch und Gott ist (,,der Herr Zebaoth, und ist
kein ander Gott“ [2/7£.]), zertritt der Schlange den Kopf, d.h. er iiberwindet die
Stinde und bringt durch seine Auferstehung das neue, ewige Leben.”’

Auch dieser Gedanke wird im Lied ,Nun freut euch, liebe Christen gmein®
breiter entfaltet, besonders in den Strophen 6 bis 8:

»6. Der Sohn dem Vater ghorsam ward,/ er kam zu mir auf Erden / von einer
Jungfrau rein und zart,/ er sollt mein Bruder werden./ Gar heimlich fithrt er sein
Gewalt,/ er ging in meiner armen Gstalt,/ den Teufel wollt er fangen.

7. Er sprach zu mir: halt dich an mich,/ es soll dir jetzt gelingen;/ ich geb mich
selber ganz fiir dich,/ da will ich fiir dich ringen./ Denn ich bin dein, und du bist
mein,/ und wo ich bleib, da sollst du sein,/ uns soll der Feind nicht scheiden.

8. Vergieflen wird er mir mein Blut,/ dazu mein Leben rauben;/ das leid ich
alles dir zugut,/ das halt mit festem Glauben./ Den Tod verschlingt das Leben
mein,/ mein Unschuld tragt die Siinde dein,/ da bist du selig worden.*

Hier klingen ebenfalls Grundgedanken lutherischer Christologie an. Luther
hat den Tod und die Auferstehung Christi hdufig mit einem Bild gedeutet, das
sich schon bei den Kirchenvitern findet, naimlich dem Kampf Christi mit dem
Teufel, in dem dieser den Menschen Christus verschlingt, aber aufgrund der Ein-
heit von Gott und Mensch in Christus Gott unterlegen ist.”® Es mag dahin ge-

26 Vgl. etwa die Predigt Luthers zum Ostermontag: WA 20, 330; die spétere Genesisvorlesung: WA 42,
179f. u. die Randbemerkungen in Luthers BibelUbersetzung: WA.DB 8, 46.47.

27 Die Bezeichnung Jesu Christi als des ,Herrn Zebaoth” hat wohl auch eine konkrete Spitze gegen die
Christologie und die Abendmahlslehre des Schweizer Reformators Zwingli; vgl. M. Brecht (Anm. 13), 111
u. R. Staats (Anm. 13), 119f. Denn durch diese Begrifflichkeit hebt Luther die Einheit von Gott und Mensch
in Jesus Christus hervor, an der flr ihn das ganze Werk der Erlésung hangt. Diese Einheit wird gerade in-
nerhalb des Abendmahlsstreites von Luther betont und gegen Zwingli zur Geltung gebracht. Da Christo-
logie und Abendmahlsverstandnis aber untrennbar zusammenhéngen, ist (auch angesichts der Offenheit
des Textes) eine grundlegendere christologische Auslegung, wie sie hier geboten wird, durchaus legitim.
28 Vgl. R. Schwager, Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und Deutung der Erlésungslehre. Mun-
chen 1986, 192-231.



132 Burkhard Neumann

stellt sein, ob dieses Bild heute noch zu uns sprechen und uns das Erlésungswerk
Christi erschliefSen kann. Deutlich wird damit aber, warum Luther die Einheit
von Gott und Mensch in Christus betont, weil wir nur dadurch wirklich erldst
sein konnen. Das, was Christus erwirkt hat, wird dem Menschen zuteil in dem,
was Luther selbst ,,den frohlichen Wechsel und Streit* nennt und womit eben-
falls ein altkirchliches Motiv anklingt, ndmlich der ,heilige Tausch“:* Christus
nimmt die Stinden des Menschen auf sich, und der Mensch erhilt die Seligkeit
Christi. Dieses Bild vom frohlichen Wechsel und Streit ist bei Luther verbun-
den mit dem urbiblischen Bild der Verlobung oder der Hochzeit, das hier eben-
falls anklingt. Denn der Vers ,,Denn ich bin dein, und du bist mein® (7/5) bezieht
sich nicht nur auf biblische Texte wie etwa Hld 2,16 und Rom 8,38f., sondern er
ist auch die alte Formel der Verlobung, die fiir Luther ,,das verbindliche Ehege-
16bnis“ war.*® So wird in dieser Formel und dem damit anklingenden Bild noch
einmal die Mitte der Christologie Luthers deutlich.

(3) War bisher das Protoevangelium Gen 3,15 die Bibelstelle, die den Text im
Wesentlichen erschlieflen konnte, so tritt nun mit der dritten Strophe, wie an
der vorletzten Zeile deutlich wird, eine andere Bibelstelle in den Vordergrund,
ndmlich Joh 16,11. In dem entsprechenden Abschnitt 16,415 ist vom Beistand die
Rede, d.h. vom Heiligen Geist, den Jesus seinen Jiingern senden wird. Und dieser
Geist wird aufdecken, ,dass der Herrscher dieser Welt gerichtet ist.“ Indem der
Teufel, der Inbegrift der widergottlichen Macht, durch Jesus Christus gerichtet
ist, findet sich der Mensch in einer Art Ubergangssituation vor. Auf der einen
Seite ist er weiterhin angefochten vom Teufel, der immer wieder droht, ihn zu
verschlingen (3/2: hier klingt 1 Petr 5,8 an), auf der anderen Seite darf der Christ
aus dem Vertrauen darauf leben, dass der Teufel durch Jesus Christus bereits
gerichtet ist, und braucht darum keine Angst mehr zu haben (3/3). Man kann
sich das im Bild des Gerichts durchaus konkret vorstellen: Der Teufel ist bereits

29 Vgl. Von der Freiheit eines Christenmenschen (1520): ,Nicht allein gibt der Glaube so viel, dal? die See-
le dem gottlichen Wort gleich wird, aller Gnaden voll, ... sondern er vereinigt auch die Seele mit Christus
wie eine Braut mit ihrem Brautigam. Aus dieser Ehe folget, wie Paulus (Eph. 5,30) sagt, daf Christus und
die Seele ein Leib werden. (...) Christus hat alle Glter und Seligkeit: die sind der Seele eigen; die Seele
hat alle Untugend und Stinde auf sich: die werden Christi eigen. Hier erhebt sich nun der frohliche Wech-
sel und Streit: dieweil Christus Gott und Mensch (zugleich) ist, welcher noch nie gesundigt hat, ... wenn
er sich dann der glaubigen Seele Stinde durch ihren Brautring (das ist der Glaube) selbst zu eigen macht
und nicht anders tut, als hatte er sie getan, so mussen die Stinden in ihm verschlungen und ersauft wer-
den. (...) So wird die Seele von allen ihren Stinden nur durch ihre Verlobungsgabe, das ist des Glaubens
halber, ledig und frei und mit der ewigen Gerechtigkeit ihres Brautigams Christi begabt. Ist nun das nicht
ein frohlicher Hausstand, da der reiche, edle, fromme Brautigam Christus das arme, verachtete, bose Hur-
lein zur Ehe nimmt und sie von allem Ubel frei macht, sie mit allen Glitern zieret?” (Luther deutsch. Hrsg.
von K. Aland, Bd. 2. Gottingen 1991, 257f. = WA 7, 25f.)

30 Vgl. Ch. Reich (Anm. 12), 121.

31 Vgl. G. Maron (Anm. 13), 287: ,,,Ein feste Burg’ ist sodann ein Lied der Furchtlosigkeit, ein Lied gegen
die Angst vor dem Bosen und gegen die Faszination durch das Bose.”



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied 133

gerichtet, das Urteil {iber ihn ist gesprochen, nur die Ausfithrung dieses Urteils,
die Exekution des Verurteilten und damit das endgiiltige Ende seiner Macht,
steht noch aus. Aus dem Vertrauen auf den Sieg Christi, der, eben weil es der
Sieg Gottes ist, endgiiltig bleibt, kann der Christ in der Anfechtung, hinein-
genommen in den Kampf zwischen Gott und Teufel, bestehen und braucht keine
Furcht mehr zu haben.

Nicht ganz deutlich ist, was mit dem ,,Wortlein® (3/9) gemeint ist, das den
Teufel zu Fall bringen kann. Der Sache nach handelt es sich natiirlich um einen
Verweis auf Jesus Christus, der den Teufel besiegt hat. Insofern lésst sich auch
hier ein Bezug zum Protoevangelium Gen 3,15 wiederfinden. Man kann zur Er-
lauterung aber auch darauf verweisen, wie Luther das ,,Ich bin es“ in Joh 18,6
interpretiert hat.*” Es ist die Stelle der Verhaftung Jesu, wo Jesus diejenigen, die
ihn festnehmen wollen, fragt: ,,Wen sucht ihr?“ Als sie antworten: ,,Jesus von
Nazareth®, sagt er: ,,Ich bin es.“ Und dann heifit es: ,,Als er zu ihnen sagte: Ich
bin es!, wichen sie zuriick und stiirzten zu Boden.“ Luther deutet diese Stelle so,
dass dieses eine Wort Jesu Christi ,,Ich bin es“ die Kraft hat, die Feinde Jesu nie-
derzuschlagen und diejenigen, die ihm angehoren, die Gemeinschaft mit ihm
haben, zu retten.®

(4) Hort oder liest man die abschlieflende vierte Strophe ohne jede Erlduterung,
dann scheint gerade die erste Zeile der Inbegriff reformatorischen Selbstverstand-
nisses zu sein und sie ist sicherlich auch so verstanden worden: ,,Das Wort sie sol-
len lassen stahn® (4/1), d.h. das Wort der Verkiindigung als das eigentliche Heils-
mittel wiirde dann (gegen ein enggefiihrtes Sakramentsverstdndnis) zur Geltung
gebracht. Aber auch hier ist die Wirkungsgeschichte nicht identisch mit der ei-
gentlichen Sinnspitze dieser Zeile. Sie bezieht sich vielmehr auf die dritte Stro-
phe zuriick, auf das ,, Wortlein® und die mit ihm zur Sprache kommende Sache,
d.h. die Aussage, dass der Teufel durch Jesus Christus bereits gerichtet ist. Man
kann das ganz einfach deutlich machen, indem man diesen Satz mit entspre-
chender Betonung liest: ,,Das Wort sie sollen lassen stahn®, d.h. das Zeugnis des
Johannesevangeliums, wonach der Teufel als Herrscher dieser Welt gerichtet ist.

Das ,,sollen®, von dem hier die Rede ist, ist dabei eindeutig indikativisch zu
verstehen (was auch die zweite Zeile verstdndlich macht), denn die Gegner Jesu
Christi, wobei hier nicht mehr nur der Teufel, sondern alle irdischen Gegner die-
ses Wortes gemeint sind, kdnnen eigentlich gar nicht anders als dieses Wort gel-
ten zu lassen. ,,Die Anerkennung des Christuszeugnisses ist auf die Dauer keine
Konzession, sondern eine Selbstverstandlichkeit. Teufel und Welt miissen sich

32 Vgl. die Wochenpredigten zu Joh 16-18 von 1528/29: WA 28, 238 und 243.
33 Im Kontext der Abendmahlsstreitigkeiten ware die Betonung der Worte ,Das ist mein Leib” gemeint,
auf denen Luther gegeniiber Zwingli und Okolampad bestanden hat; vgl. R. Staats (Anm. 13), 121f.



134 Burkhard Neumann

schamen, dass sie es nicht gleich anerkannt haben.“** In der Aufnahme des bi-
blischen Zeugnisses wird in dieser Strophe auch die Art und Weise genannt, wie
Jesus Christus in der Gemeinde gegenwirtig ist, namlich mit seinem Geist und
damit mit all dem, was der Geist nach dem biblischen Zeugnis an Gaben mit sich
bringt (4/3f.). Auch darin klingt noch einmal Joh 16,4-15 an.

Die Strophe schliefit mit den Folgen, die dieses Gerichtetsein des Teufels in-
nerhalb der Geschichte hat. Gerade diejenigen, die auf Jesus Christus vertrau-
en, miissen mit Verfolgung und Martyrium rechnen. Moglicherweise steht hier
als biblischer Bezug das zwolfte Kapitel der Offenbarung des Johannes im Hin-
tergrund mit seiner Vision vom Sturz des Drachen, in der es heifst: ,Weh aber
euch, Land und Meer. Denn der Teufel ist zu euch hinabgekommen; seine Wut
ist grof3, weil er weif3, dass ihm nur noch eine kurze Frist bleibt.“ (Oftb 12,12, vgl.
auch 12,17). Aber auch hier macht es das Vertrauen darauf, dass in Jesus Christus
der Teufel bereits gerichtet ist, den Christen moglich, diese Verfolgung zu be-
stehen und alle irdischen Giiter um Christi willen hinzugeben. Denn das Reich
Gottes, das hier gemeint ist und das durch die Sendung des Geistes in die Welt
kommt, wird bleiben, und es wird im Gegensatz zum Reich des Teufels auf ewig
Bestand haben.* In dieser Strophe wird also nicht nur die Situation des einzel-
nen Christen, sondern die Situation der Kirche nach der Himmelfahrt und der
Erhohung Jesu Christi bis an das Ende der Tage dargestellt: eine Situation, in der
die Kirche einerseits weiterhin die Anfechtung durch die widergéttlichen Méach-
te erfahren muss, in der sie andererseits aber darauf vertrauen darf, dass derje-
nige, der diese widergottlichen Méchte besiegt hat, durch den Geist gegenwiér-
tig bleibt und daher alle diese Anfechtungen nichts anderes sind als gleichsam
Riickzugsgefechte einer Macht, die eigentlich schon gebrochen und gerichtet ist.
Martin Brecht hat dieses Lied darum ,,als heilsgeschichtliches Christuslied“* be-
zeichnet, das den Bogen spannt von Gottes Geschichte mit dem Menschen iiber
den Siindenfall bis zur endgiiltigen Vollendung des Reiches Gottes. Diese Heils-
geschichte ist aber immer auch eine je gegenwirtige Geschichte fiir den einzel-
nen Christen und fiir die Kirche insgesamt.

34 M. Brecht (Anm. 13), 115.

35 Vgl. die Erklarung der zweiten Bitte des Vaterunser im Grofsen Katechismus: ,Was heifSet nun Gottes
Reich? (...) Gott hat seinen Sohn Christus, unsern Herrn, in die Welt geschickt, damit er uns von der Ge-
walt des Teufels erldse ... und regiere als ein Konig der Gerechtigkeit, des Lebens und der Seligkeit wider
Suinde, Tod und béses Gewissen. Dazu hat er auch seinen Heiligen Geist gegeben, der uns ... im Glauben
erleuchte und stérke.” (Unser Glaube. Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen Kirche. Aus-
gabe fiir die Gemeinde. Im Auftrag der Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche
Deutschlands hrsg. vom Lutherischen Kirchenamt. Glitersloh 21987,707f. [= BSLK 673, 27-39]).

36 Vgl. M. Brecht (Anm. 13), 116.



Ein katholischer Blick auf Luthers Lied 135

5 Das Lutherlied als Lied der Kirche

In der bisherigen Deutung stand zwar der einzelne Christ im Vordergrund, aber
immer in der Einordnung in die Gemeinschaft der Glaubenden, in die Kirche.
Gerade weil im 6kumenischen Dialog die Frage nach der Kirche die zentrale
Frage darstellt, soll dieser Aspekt zum Abschluss noch einmal besonders betont
werden.

Fiir Luthers Denken wesentlich ist das pro me, das ,,fir mich® des Heilswir-
kens Gottes in Jesus Christus. Dies bedeutet aber nicht, auch wenn es oft so ver-
standen wurde, dass der Einzelne losgelost gesehen wird von der Gemeinschaft
der Glaubenden. In dem Lied ,,Nun freut euch, lieben Christen gmein® wird das
deutlich durch die erste Strophe, die ja im Plural der Christenheit geschrieben
ist und wie ein Vorzeichen vor den weiteren Strophen steht, die dann von dem
erzdhlen, was Gott fiir mich getan hat.*” Und ,,Ein feste Burg“ zeigt es noch deut-
licher, weil hier generell vom ,,Wir“ der Kirche die Rede ist und nicht vom iso-
liert verstandenen einzelnen Menschen.

»Ein feste Burg® ist zudem das Lied einer Kirche, die sich in der Anfechtung
weifd und erfihrt, die aber gerade in dieser Anfechtung darauf vertrauen darf,
dass die Macht Jesu Christi starker ist als die Macht aller widergéttlichen Krifte.
Es ist also nicht das Lied einer selbstsicheren Kirche, die meint, Gott und seine
Macht in Christus in eigener Verfiigung zu haben, kein ,, Trutzlied®, wie Hart-
mann Grisar meinte,” sondern es ist, entsprechend dem Psalm 46 als dem tra-
ditionellen ,,Psalm der Kirche in Not“,* das Lied einer Kirche, die aus dem Ver-
trauen lebt, trotz aller Anfechtung durch die Macht Jesu Christi bereits in Gott
eine feste Burg und Zuflucht zu haben.* Daran zeigt sich, wie Martin Brecht zu
Recht sagt, ,dass die Ekklesiologie nur da in Ordnung bleibt, wo ihr Bezug zur
Christologie durchgehalten wird. Die urspriingliche Meinung des Liedes ist:
Die Christenheit ist in ihrer staindigen Anfechtung in dieser Welt vollig auf ih-
ren Herrn angewiesen.“*' Dieses Lied ist also kein konfessionalistisch verengtes
Kampflied, sondern ein Lied, das in aller Ehrlichkeit etwas von der Situation der
Kirche deutlich macht, von der Anfechtung, in der wir als Kirche immer wieder
stehen, vom Kampf gegen die widergéttlichen Méchte, vor allem aber vom Ver-
trauen auf das Wort des Evangeliums, von dem her die Kirche durch alle Zeiten

37 ,Nun freut euch, lieben Christen gmein,/ und lasst uns frohlich springen,/ dass wir getrost und all in
ein/ mit Lust und Liebe singen,/ was Gott an uns gewendet hat/ und seine siiffe Wundertat;/ gar teuer
hat ers erworben.”

38 Vgl. H. Grisar (Anm. 13).

39 Vgl. R. Kdhler (Anm. 19), 323; H. Grisar (Anm. 13), 4.

40 Vgl. Handbuch zum Evangelischen Kirchengesangbuch, Bd. I1/2 (Anm. 18), 59: ,Das Lied ist in seiner
urspriinglichen Absicht weniger Trutz- als ein Trostlied. Es ist nur verstandlich aus und in der Situation ei-
ner bedrohten, angefochtenen, leidenden Kirche.”

41 Vgl. M. Brecht (Anm. 13), 117



136 Burkhard Neumann

lebt. Und damit hat Luther etwas zum Ausdruck gebracht, was auch zutiefst ka-
tholische Lehre von der Kirche ist. Am bezeichnendsten kommt dies wohl in der
Kirchenkonstitution >Lumen gentium« des II. Vatikanischen Konzils zum Aus-
druck. Die ersten beiden Worte dieses Textes, Lumen gentium — ,,Licht der Vol-
ker®, beziehen sich ja gerade nicht auf die Kirche, sondern auf Jesus Christus.

Das verbindet alle Konfessionen grundlegend miteinander: Wenn die Kirche
anfingt tber sich selbst zu reden, dann redet sie tiber Jesus Christus, denn nur
von ihm her und auf ihn hin lebt sie. Nur er ist die Macht, auf die sie vertrauen
darf, um in den Anfechtungen dieser Zeit zu bestehen. Und am Ende des ach-
ten Artikels der Kirchenkonstitution werden ebenfalls Gedanken aufgenommen,
die sich mit dem berithren, was ,,Ein feste Burg” mit den Worten und Akzent-
setzungen Luthers sagt: ,,Die Kirche ,schreitet zwischen den Verfolgungen der
Welt und den Trostungen Gottes auf ihrem Pilgerweg dahin‘ (Augustinus, Civ.
Dei, XVIII, 51,2: PL 41, 614.) und verkiindet das Kreuz und den Tod des Herrn,
bis er wiederkommt (vgl. 1 Kor 11,26). Von der Kraft des auferstandenen Herrn
aber wird sie gestarkt, um ihre Triibsale und Miihen, innere gleichermafien wie
duflere, durch Geduld und Liebe zu besiegen und sein Mysterium, wenn auch
schattenhaft, so doch getreu in der Welt zu enthiillen, bis es am Ende im vollen
Lichte offenbar werden wird.“*

In diesem Sinne kann das Lutherlied durchaus als 6kumenisches Lied ver-
standen werden, in dem nicht weniger zur Sprache kommt als der Weg der Kir-
che durch die Zeit, der griindet im Vertrauen auf das in Christus Fleisch gewor-
dene Wort Gottes.

42 LG, art. 8.





