
GuL 82/2 (2009) 137–143

Einübung und Weisung      137

Die Kraft des Schweigens und die 
Kraft des Wortes
Klaus Mertes / Berlin

Um der gefährlichen Gewöhnung an die Position des Redners zu entkommen, 
habe ich mir angewöhnt, gelegentlich die Seiten zu wechseln und mich unter die 
Zuhörer zu mischen, um den Kollegen oben auf der Kanzel zuzuhören. Mich er-
freut dann eine gute Predigt über alle Maßen – sie kann mich eine ganze Woche 
lang begleiten, bewegen; ein Gedanke, eine Einsicht, eine Stimmung, die lebendig 
in mir bleiben. Es ist eine beglückende Erfahrung, die eng mit Schweigen ver-
bunden ist, mit dem hörenden Schweigen, mit dem „hörenden Herzen“, wie es 
im biblischen ersten Buch der Könige genannt wird (3,8). Was wäre der Redner 
ohne das hörende Schweigen? Oder um es mit Karl Kraus zu sagen: „Hab’ ich 
dein Ohr nur, find’ ich schon mein Wort.“1

1  Die Kraft des Schweigens

Das Verhältnis von Redendem und Hörendem ist eine Beziehung. Das Wort ent-
wickelt seine Kraft im Nährboden des Schweigens, im hörenden Schweigen. Da 
befreit es sich von der Redevorlage, vom Redner, und beginnt zu wirken, etwas 
zu tun, mich zu verändern, Gruppenprozesse in Gang zu bringen, am Ende ganze 
Gesellschaften in Bewegung zu setzen. „Ein einziges Wort der Wahrheit kann 
die ganze Welt aufwiegen.“2 Die Schrift kennt für diesen Vorgang den Begriff 
des wirkenden Wortes: „Gleichwie Regen und Schnee vom Himmel fallen und 
dorthin nicht zurückkehren, ohne die Erde zu tränken, zu befruchten und sie 
sprossen zu lassen, so dass sie Samen den Säenden gibt und Brot den Essenden, so 
verhält es sich mit meinem Wort, das aus meinem Mund hervorgeht: Es kommt 
nicht leer zu mir zurück, sondern vollbringt, was ich wollte, und führt aus, wozu 
ich es sandte.“ (Jes 55,10ff.). Das Wort, das etwas vollbringt, tut dies in der Erde, 
die es aufnimmt. Es löst sich vom Sprecher ab, nicht im Aufruhr gegen den 
Sprecher, sondern weil es hineinfällt in das Schweigen, das hörende Schweigen. 

1  K. Kraus, Zuflucht, in: Ders., Worte in Versen. Hrsg. von W. Fischer. München 1959 (Karl Kraus. Wer-
ke; 7), 63.
2  Russ. Sprichwort, zit. von A. Solschenizyn in seiner Nobelpreis-Rede über die Literatur 1970. München 
1974, 69.



138      Einübung und Weisung

Darin bringt es Blüte hervor, das, was die Mystiker „Bewegung“ nennen, oder 
auch „Geist“: Erkenntnis, Freude, Liebe.

Schweigen ist empfindlich. Das hörende Schweigen kann verletzt werden. 
Manche fürchten das Schweigen und die Stille, weil sie selbst darin verletzlich 
werden. Der Flucht aus dem Schweigen korrespondiert die Sucht nach Unter-
haltung, nach Unterhaltenwerden. Ein Weg zurück ist nicht so leicht zu finden, 
wenn man einmal in der zerstreuenden und zerstreuten Geschwätzigkeit, im 
Zappen gelandet ist. Meist wird der Weg zurück durch Leiden ausgelöst, durch 
Lebenskrisen, die einen aus der Bahn werfen.

Das hörende Schweigen und die Verletzbarkeit gehören zusammen. Die Ver-
letzbarkeit ist kein Grund, sich dem schweigenden, aufmerksamen Hören zu ver-
schließen, zumal die Alternative letztlich der Burn-out der Lebenskraft im Un-
terhaltungsalltag ist. Das ist auch ein Thema der Bildung und Erziehung: Die 
Schülerinnen und Schüler sollen schweigen lernen – damit sie von einer Erfah-
rung mit dem Schweigen ausgehen können, statt sich aus vielen guten Grün-
den erst gar nicht darauf einzulassen. Das geht folgendermaßen: 90 Schülerin-
nen und Schüler versammeln sich in einem Raum. Sie sitzen auf dem Boden. 
Die Anweisung ergeht: „Versucht einmal, zwei Minuten lang zu schweigen.“ Es 
ist kaum auszuhalten, wie lange zwei Minuten dauern können. Erst im Schwei-
gen der Gruppe wird die Unruhe hörbar: Niesen, Kichern, Faxen, Räuspern, La-
chen. Natürlich hat es keinen Zweck, das Schweigen, um das es hier geht, durch 
ein donnerndes „Ruhe da!“ durchzusetzen. Ich erinnere mich an einen Lehrer 
der alten Schule, der seine Klasse vor der Kapelle in Reih und Glied antreten ließ 
und den Kindern vor dem Eintritt in den heiligen Raum mit schnarrender Stim-
me zurief: „Mund zu, Herzen auf!“ So erreicht man maximal äußere Ruhe, die 
heute im pädagogischen Diskurs so viel gepriesene Disziplin – m.E. ein Zeichen 
der Verzweiflung und Ratlosigkeit unserer pädagogischen Diskurse –, aber kei-
ne Ruhe des Herzens, kein hörendes Schweigen. 

Das hörende Schweigen entsteht nicht durch Disziplinierung, sondern nur 
durch sich selbst, also durch die Erfahrung, dass Schweigen in die Stille führt, 
und dass in der Stille Fülle ist, dass da Quellen sind, die Kraft spenden, dass in 
der Stille Worte wirken, die ich im Plapperdiskurs des Alltags gar nicht höre, 
und dass man diese Worte, um wieder einen Ausdruck aus der Mystik zu neh-
men, „verkosten und schmecken“ kann.3

Mit Kindern kann man am besten auch für sich selbst erfahren, wie man jen-
seits der disziplinarischen Manipulation in das Schweigen kommen kann: Welche 
Körperhaltung ist die angemessenste für das Schweigen? Wie sich herausstellt, 

3  „Nicht das viele Wissen sättigt … die Seele, sondern das Innerlich-die Dinge-Verspüren-und-Schme-
cken.“ (Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Übers. und erkl. von P. Knauer. 
Graz 1983, n. 2).



Einübung und Weisung      139

ist Schlafhaltung dafür nicht angemessen. Schneidersitz? Versensitz? Augen ge-
schlossen, gesenkt? Was kann ich tun, wenn ich schweige? Ich kann z.B. versu-
chen, möglichst viele Geräusche zu hören, die im Raum sind, auch die leisesten 
und normalerweise unbemerkten: Den fernen Verkehr der Stadt, das Knacken 
in den Wänden und auf dem Fußboden. Der Meditationsgong ist eine Hilfe für 
das Hören: Versuche, die Tonschwingung so lange wie möglich zu hören und 
den Ton im Gehör zu hören, wenn er außen schon verstummt ist. Zusammen-
hang zwischen Schweigen und Atmen: Schweigen führt ins Wahrnehmen. Das 
klingt einfach, ist es aber nicht. Zu der Erfahrung des Schweigens gehört ja auch 
die Erfahrung, dass mein Kopf voller Gedanken ist – dass ich also nachdenke 
und nicht schweige, nicht die Stille wahrnehme. Kinder fragen beim Schweigen 
schnell: Was bringt mir das? Auch diese Frage gehört zu den Gedanken, die im 
Kopf kreisen und von der Wahrnehmung der Stille, des Atmens, der Geräusche 
ablenken. Aber erst in der Wahrnehmung der Stille selbst erfahre ich, welche 
Kraft in ihr liegt. Viele Meister und Meisterinnen des geistlichen Lebens steigen 
mit dieser Unterscheidung zwischen Denken und Wahrnehmen in die Übung 
des Schweigens ein.

Um noch für eine kurze Weile in der religionspädagogischen Überlegung zu 
verweilen: Wenn es gelingt, durch regelmäßiges, jahrelanges Üben – beginnend 
mit zwei Minuten, langsam steigernd bis zu fünf Minuten – die Erfahrung des 
Schweigens in einer Gruppe zu vermitteln, dann wird das Schweigen selbst für 
die Gruppe als große Kraft erfahrbar. Beispiel: Ein Lehrer liegt nach einem Un-
fall in der Intensivstation. Die Kinder und Jugendlichen bangen um sein Leben. 
Der Tod bricht also als gemeinsame Erfahrung in das Leben einer Gruppe ein. 
Was tun? Alle 850 Schüler versammeln sich in der Turnhalle. In die lärmende, 
tosende Fülle von Schüler-Stimmen hinein erklingt das eingeübte Signal: „Nehmt 
bitte eine Gebetshaltung ein!“ Innerhalb von einer Minute legt sich das Schwei-
gen in den Raum. Es ist unglaublich, wie still Schweigen sein kann. Es ist ergrei-
fend, wie anders eine Stille in einem leeren Raum klingt als eine in einem mit 
850 Menschen gefüllten Raum. Alle Schülerinnen und Schüler sind diese Erfah-
rung gewohnt, freuen sich darauf, erleben ihren Sinn und werden nach zwei Mi-
nuten nicht zappelig, sondern beginnen mitzutun, was sich in ihrem Herzen tut. 
Auf das Schweigen folgt ein Gesang oder ein Gebet. Doch hier reicht zunächst 
der Hinweis, dass die Gruppe durch das Schweigen eine Möglichkeit hat, dem 
drohenden Tod anders als durch Verdrängung oder Abwehr zu begegnen. Die 
Kraft des Schweigens ist sehr groß.



140      Einübung und Weisung

2  Die Kraft des Wortes aus dem Schweigen

Eine gute Predigt entzückt mich, eine schlechte hingegen verärgert mich nach-
haltig, sie macht mich wütend und raubt mir für mehrere Tage die innere Ruhe. 
Was Hörer manchmal alles aushalten müssen! Unvorbereitete Predigten, gelang-
weilt vorgelesene Textes, extemporierte Logorrhoe, Redundanzen, Assoziationen, 
kein Punkt und kein Komma, kein einziger eigener Gedanke, Schablonen und 
Luftblasen, eitle Selbstbespiegelung und Selbstzitate, Schimpfen über die böse 
Welt und über den Sittenverfall, Beschimpfen der Anwesenden, Beschimpfen von 
Abwesenden. Hier hilft nur Weghören oder Weggehen. Doch mehr als wütend 
werde ich, wenn ich merke, dass eine Rede manipulieren soll. Da werden meine 
Schutzinstinkte wach. Die manipulierende Rede ist ein Angriff auf das Schweigen, 
ein Missbrauch des Hörens. 

Eine Rede wird dem hörenden Schweigen dann gerecht, wenn sie selbst aus 
dem Schweigen kommt. Der Redner, der wirklich ein Wort aussenden will, das 
Kraft entwickeln kann, muss selbst absichtslos reden. Das Schweigen der Ab-
sichtslosigkeit. Das ist ein Paradox: Nur der absichtslos Redende erreicht das 
hörende Schweigen so, dass das Wort darin Kraft entwickelt und etwas erreicht, 
„bewirkt“, wie es beim Propheten hieß. Der absichtsvoll Redende erreicht viel-
leicht noch das hörende Schweigen, aber er würgt es, um den Hörer oder die Hö-
rerin den eigenen Zwecken gefügig zu machen – es sei denn, man spürt die ma-
nipulierende Absicht des Redners und hört weg.

Der Redner selbst muss aus dem Schweigen kommen, wenn er sein Wort aus-
sendet, das Kraft entwickeln soll – es sei denn, er will manipulieren. Dazu gehört 
auch: Ich enthalte mich der Theorien über die, die vorne sitzen. Ich verabschiede 
mich grundsätzlich vom behavioristischen Schema, welches das Verhältnis von 
Hörer und Redner als Reiz-Reaktion-Beziehung bestimmt. Ich trete dem hören-
den Schweigen mit Respekt entgegen, nicht mit Interessen. Aus dem Schweigen 
heraus reden bedeutet, wirklich nur das zu sagen, was ich zu sagen habe; eine 
Überzeugung darstellen oder eine Argumentation vorlegen, die mich überzeugt; 
von einer Erfahrung berichten, die mich tatsächlich begeistert oder betrübt.

Welchen Sinn hat dann überhaupt noch das Sprechen? Sollen sich doch ein-
fach Schweigende im Schweigen begegnen, wie es bei den Liebenden der Fall 
ist. Das wäre eine Reduktion der menschlichen Möglichkeiten, wenn auch ei-
ne sehr attraktive. Natürlich rede ich, um einem anderen oder einer Gruppe et-
was zu sagen. Es geht nicht um den Verzicht auf das Reden überhaupt. Es geht 
um den Verzicht des Redners darauf, genau das mit den eigenen Worten zu be-
wirken, was er damit bewirken will. Der gute Redner steckt nicht dadurch an, 
dass er anstecken will, sondern dadurch, dass er selbst angesteckt ist. Wenn er 
von etwas überzeugen will, wovon er gar nicht selbst überzeugt ist, dann über-



Einübung und Weisung      141

zeugt er nicht – er manipuliert, brüllt, schmeichelt, macht Druck, er macht alles 
Mögliche, nur nichts, was auf Dauer überzeugt. Die gute Rede ist weit mehr als 
eine gut ausgeführte Technik der Überwältigung. Ohne Überzeugung überzeu-
ge ich nicht. Das lässt sich auch nicht auf der Meta-Ebene auflösen: Wenn ich 
die Überzeugung nur habe, um zu überzeugen, bin ich nicht überzeugt. Um die 
eigene Überzeugung aber geht es beim Redner, um das Wort, das aus dem ei-
genen Schweigen hervorsteigt. Ich habe die Überzeugung nicht deswegen, weil 
ich Absichten mit ihr verfolge. Das ist das Schweigen der Absichten. Das Wort 
lasse ich in der Rede los und verzichte zugleich darauf zu kontrollieren und im 
Griff zu haben, was es beim Hörer bewirkt. Dann kommt es aus dem Schweigen. 
Dann wirkt es kraftvoll, ohne zu manipulieren. 

3  Die Kraft des Wortes

„Als tiefes Schweigen das All umfing und die Nacht bis zur Mitte gelangt war, 
da stieg dein allmächtiges Wort, o Herr, vom Himmel herab, vom königlichen 
Thron.“ (Weish 18,14f.). Die Kraft des Wortes zeigt sich besonders an der Stelle, 
wo es das Schweigen bricht – nicht das Schweigen, von dem im ersten Teil die 
Rede war, sondern das negative Schweigen, das Schweigen der Finsternis (vgl. Joh 
1,15), die Schweigemauer, das abwehrende, verleugnende, steinerne Schweigen. 
Man müsste eigentlich ein anderes Wort erfinden, um es von dem „hörenden 
Schweigen“ zu unterscheiden. Ich möchte diesem negativen Schweigen nicht ein-
mal das Wort »Kraft« zuordnen, eher schon das Wort »Macht«. Es ist allerdings 
ein mächtiges, schwer lastendes, bedrückendes, tötendes Schweigen.

Das mächtige Schweigen hat zwei Aspekte. Zum einen herrscht es im persön-
lichen Bereich durch die Entscheidung, etwas bei sich zu behalten, was man nie 
aussprechen will. Dabei geht es natürlich nicht um das schützende Schweigen. 
Schützend schweige ich, wenn ich etwas für mich behalte, was mir ein anderer 
anvertraut hat. Es gibt die Schweigepflicht des Beichtvaters – ähnlich wie die des 
Arztes, der Therapeuten und des Seelsorgers. Hier verlässt nichts die vier Wände. 

Das schützende Schweigen hat übrigens auch einen „tötenden“ Aspekt. Wenn 
ich üble Nachrede über einen Dritten, die mir zugetragen wird, nicht weiter er-
zähle – auch nicht dem Betroffenen selbst, es sei denn, es ist Gefahr im Verzug 
–, dann ersticke ich die üble Nachrede durch mein Schweigen, nehme ihm seine 
zerstörerische Kraft. Auf das Beichtgeheimnis bezogen scheint mir dieser Vor-
gang des „Tötens“ übertragbar zu sein. Indem der Beichtvater über die Sünde 
schweigt, die im reuig anvertraut wird, nimmt er der Sünde ihre Macht – ihre 
zersetzende Macht im Leben des Sünders und im Leben der Gemeinschaft. Sie 
vergeht im Schweigen. Das schützende Schweigen ist so gesehen ein Mitwirken 



142      Einübung und Weisung

an der Heilstat Christi, der der Sünde ihre Macht dadurch nimmt, dass er sie auf 
sich nimmt (vgl. Joh 1,29). 

Beim negativen Schweigen geht es nicht um Schutz vor dem Bösen und seine 
Entmachtung, sondern um das entschiedene Verschweigen von etwas, von dem 
ich nicht will, dass irgendeiner es jemals hört oder sieht – aus Angst vor der Re-
aktion, der Verurteilung. Ein dunkles Geheimnis. „Ein Verbrechen und ande-
re Kleinigkeiten“ (Woody Allen). Über dieses Schweigen schreibt der Psalmist: 
„Solange ich schwieg, da ward ich verzehrt bis ins Mark, endlos währte mein 
Stöhnen.“ (Ps 32,3). Hinter diesem Schweigen lauert die Angst vor der Strafe, 
die Verzweiflung über sich selbst, die Angst vor dem erbarmungslosen Pranger. 
Es ist sehr schwer, ein Wort zu finden, das diesen Panzer durchdringt und die 
Angst vertreibt. Die Zusage des schützenden Schweigens ist ein solches Wort. Mit 
der Zusage der Verschwiegenheit wird überhaupt erst die Möglichkeit gegeben 
zu sprechen, ohne dass die Gesetzmäßigkeiten des Prangers in Gang kommen.

Der andere Aspekt des negativen Schweigens ist umfassender. Es ist das 
Schweigen, das mit dem Begriff der „Schweigespirale“ sehr treffend beschrieben 
wird. Im Bild der Spirale kommt die Reflexivität des Schweigens zum Ausdruck: 
Es wird nicht nur geschwiegen, sondern es wird auch darüber geschwiegen, 
dass geschwiegen wird. Dabei gibt es an keiner Stelle eine explizite Abmachung 
darüber zu schweigen – das würde das Schweigen ja schon durchbrechen. Das 
Schweigen schweigt sozusagen aus sich selbst heraus.

Das Bild von der Spirale weist auch auf einen anderen Aspekt hin: Es ist ein 
Schweigen, das sich verbreitet, das ansteckt. Es mag am Grund des Schweigens 
jemanden geben, der bewusst etwas verschweigt. Doch da sich das Schweigen 
überträgt, verliert sich die Spur seines Anfangs. Und dann kann es doppelt re-
flexiv werden: Die Schweigenden merken nicht, dass sie schweigen. Die Schwei-
genden entscheiden sich nicht zu schweigen, sondern sie finden sich im Schwei-
gen vor, ohne es zu merken – bis auf die, die es merken. Die leben gefährlich.

Es ist nicht leicht, das mächtige Schweigen von sinnvollen Tabus zu unter-
scheiden. Es gibt sie natürlich, die notwendigen Tabus. Der geschwätzige Ta-
gesbetrieb besteht ja zum großen Teil darin, Tabus zu brechen, eigentlich voy-
euristische Interessen zu bedienen. Das negative Schweigen der Schweigespirale 
unterscheidet sich vom sinnvollen, legitimen, Vertrauen oder Intimität schüt-
zenden Tabu dadurch, das hinter ihm Gewalt lauert. Hinter dem mächtigen 
Schweigen lauert die Bereitschaft zu töten. Denn am Schweigen hängt die Stabi-
lität des Systems. Den demonstrativen Heilungen Jesu am Sabbat folgt der heim-
liche Todesbeschluss. Als Jesus seine Beobachter herausfordert mit der Frage, 
ob es erlaubt sei am Sabbat Gutes zu tun, herrscht sozusagen lautes Schweigen: 
„Sie aber schwiegen“ (Mk 3,4); eine Person, die beansprucht, die Ausführungs-
bestimmungen der Tora in eigener Vollmacht zu interpretieren und zu kritisie-



Einübung und Weisung      143

ren, stellt nicht nur die Bestimmungen selbst in Frage, sondern auch die dahinter 
stehenden Autoritäten. Das ist gefährlich. Hinter der Angstmauer wächst schon 
der vielleicht noch nicht ganz eingestandene Todesbeschluss. 

Wenn das kleine Kind laut ruft: „Der Kaiser hat ja gar keine Kleider an“, dann 
lebt es gefährlich; im Falle dieses Märchens braucht das Kind nicht einmal Mut, 
um das Wort auszusprechen, das das ganze Lügensystem zum Einsturz bringt; 
es weiß ja nicht, was es tut. In anderen Fällen muss die Angst erst überwunden 
werden, weil die Gefahr spürbar ist. Familientherapien basieren auf dem Ver-
such, dem unaussprechlichen, dunklen Geheimnis eines Familiensystems auf die 
Spur zu kommen, über das ja gerade deswegen geschwiegen wird, weil alle mei-
nen, dass der Friede des Systems daran hängt, dass dieses Geheimnis nicht an-
gerührt wird. Dieses Schweigen schließt, wie wir aus den Missbrauchsgeschich-
ten wissen, auch und gerade die Opfer mit ein: Die Opfer meinen, schweigen zu 
müssen, weil sie in persona das System gefährden durch das, was sie sind, näm-
lich Opfer. Das Phänomen ist in politischen Systemen genauso präsent. Tota-
litäre Systeme basieren auf dem Schweigen, dem aktiven Totschweigen. Auch 
Kulturen basieren oft genug auf Totschweigen, politische und gesellschaftliche 
Identitäten basieren auf Mythen, die nicht in Frage gestellt werden dürfen, oh-
ne wegen des Kulturbruchs massive Gewalt auszulösen.

Als Daniel Barenboim vor zwei Jahren vor der Knesset sprach und dabei auch 
die Gräueltaten der israelischen Armee an Palästinensern erwähnte, kann es zu 
tumultartigen Szenen. Darauf antwortete er: „Ich bin Musiker: Ich kämpfe ge-
gen den Lärm und ich kämpfe gegen das Schweigen.“ Das Ausmaß der Empö-
rung und der Gewalt hinter der Schweigemauer ist ein Echo auf die Kraft des 
Wortes. Es ist erstaunlich, welche Kraft das Wort hat, wenn man bedenkt, was 
für eine Gewalt es auslösen kann. Dabei muss es kein geschliffenes Wort sein, es 
reicht wie im Märchen das Wort eines Kindes. Mich erinnert der Vorgang des 
Durchbrechens einer Schweigemauer an die Geschichte von David und Goliath: 
Getroffen von dem kleinen Stein – dem richtigen Wort zur richtigen Zeit, wo-
möglich gar aus Kindermund –  fällt Goliath mit all seiner furchterregenden Be-
panzerung auf lächerlichste Weise um. So ähnlich brach im Herbst ‘89 die DDR 
zusammen, als es einigen gelang, ihre Angst zu überwinden und den Satz aus-
zusprechen: „Wir sind das Volk.“

Die Kraft des Wortes überwindet das mächtige Schweigen der „Finsternis“ 
(Joh 1,15). Wann die Zeit gekommen ist, dieses Wort auszusprechen, ist eine Fra-
ge der Unterscheidung der Geister. Sie kann nicht durch Deduktion aus Grund-
sätzen beantwortet werden. Und es gilt auch hier: Das Wort entwickelt nur dann 
seine volle Kraft, wenn es zur rechten Zeit ausgesprochen wird.


