
      Aus dem Leben der Kirche

Esterwegen: Erinnerung braucht Orte
Ein neues Kloster auf dem 
ehemaligen KZ-Gelände
Theo Paul / Osnabrück

Vor 64 Jahren wurde das Konzentrationslager Esterwegen im Emsland befreit, 
eines der 15 Emslandlager, die „Hölle am Waldesrand“. Fast 30.000 Menschen 
starben in diesen Lagern, mehrheitlich Kriegsgefangene. In Abstimmung mit 
dem Landkreis Emsland konnte jetzt auf dem KZ-Gelände in einem ehemaligen 
Verwaltungsgebäude der Bundeswehr ein Franziskanerinnenkloster durch den 
Osnabrücker Bischof Franz-Josef Bode eingeweiht werden. Auf dem Gelände 
des Lagers selbst soll durch den Landkreis Emsland in Zusammenarbeit mit dem 
Dokumentations- und Informationszentrum Emslandlager (DIZ), Papenburg, 
in den kommenden Jahren eine Gedenkstätte entstehen.1

„Heiliger Boden“

In den zurückliegenden Jahrzehnten hat es vielfältige Initiativen und Projekte 
(z.B. Jugendcamps) gegeben, um die Spuren des Geschehens während des Na-
tionalsozialismus aufzuarbeiten. Das neue Kloster der Franziskanerinnen2 ver-
steht sich in seiner bescheidenen und absichtslosen stellvertretenden Präsenz als 
ein Beitrag gegen Gleichgültigkeit und Vergessen an diesem Ort des Grauens. 
Es versteht sich nicht als Ersatz für die Gedenkstätte. Ganz bewusst bleiben die 
Franziskanerinnen in der zweiten Reihe. 

Das Bistum Osnabrück setzt mit diesem Kloster ein Zeichen, die Auseinan-
dersetzung mit dem Naziterror als bleibenden Auftrag und Verpflichtung zu se-
hen. Die vier Mauritzer Franziskanerinnen haben sich auf Anfrage des Bistums 
und der Ordensleitung für diese Aufgabe gemeldet. Neben diesem Dienst ist ei-
ne Schwester als Sozialarbeiterin, eine andere als Küsterin in der Pfarrgemeinde 
Esterwegen tätig. Eine Schwester wurde 1939 in den Niederlanden geboren. Ihr 
Vater war in der friesischen Heimat im Widerstand gegen die Nazis engagiert. 

1  Vgl. www.gedenkstaette-esterwegen.de.
2  Kloster Esterwegen, Konvent der Mauritzer Franziskanerinnen, Hinterm Busch 1, D–26897 Esterwegen; 
Tel. +49 (0)5955 935700; e-Mail: Kloster.esterwegen@gmx.de; www.franziskanerinnen-muenster.de.

GuL 82/2 (2009) 144–148



Aus dem Leben der Kirche      145

Ein Onkel wurde von Deutschen erschossen. Als sie ihrem Bruder mitteilte, dass 
sie sich für das Kloster am ehemaligen Konzentrationslager Esterwegen melden 
wolle, meinte er: „Dann kommst du wohl auf heiligen Boden.“ In der Tat: Auf 
diesem Boden wurden Menschen grausam gefoltert und getötet; zugleich sind 
sie aber auch Zeugen für mutiges und gewissenhaftes Handeln. Sie sind ihrer 
Überzeugung treu geblieben.

Die Schwestern bieten den Menschen Gastfreundschaft. Sie möchten an die-
sem Ort aus ihrer franziskanischen Tradition zur Versöhnung beitragen durch 
den stellvertretenden Dienst des Gebets, des Gesprächs, des Daseins. Darin kann 
ein unverwechselbarer Beitrag von Christen zur Erinnerungsarbeit unseres Lan-
des bestehen, der zugleich verdeutlicht, dass wir auch vor dem Leid von heute 
nicht die Augen verschließen. Es geht nicht um ein Ritualisieren des Gedenkens. 
Das „Lauschen“ auf die Schreie in unserer Welt „nicht verlernen“,3 ist für unse-
re Zukunft überlebensnotwendig. Wenn wir heute den Schreien der Opfer lau-
schen, dann ist unser Gedenken nicht ritualisierte Pflichterfüllung.4

Das Lied der Moorsoldaten

Für die Einwohner eines Dorfes oder einer Stadt ist es nicht leicht, wenn der 
Name ihrer Heimat mit einem KZ in Verbindung gebracht wird. „Was können 
wir dafür?“ fragt die nachwachsende Generation. „Ist unser Dorf denn für 
immer davon gezeichnet?“ Der jüdische Schriftsteller Elie Wiesel stellt im Blick 
auf Auschwitz fest: „Gestern hieß es: Auschwitz? Nie gehört. Heute heißt es: 
Auschwitz? Ach ja, ich weiß schon.“5 – Damit wir uns an die Geschichte der 
KZs im Emsland nicht gewöhnen, darum gibt es dieses Kloster in Esterwegen. 
Es ist ein „selbstloser Ort“ für manches „ortlose Selbst“ (Jürgen Werbick) in 
unserer Zeit.

Wer das Kloster besucht, steht zunächst vor einem Klosterareal mit einer „grü-
nen Mauer“. Der Bremer Architekt Ulrich Tilgner hat sie nach historischen Vor-
bildern als Zusammenspiel von Bäumen und Hecken konzipiert. Auch an die-
sem Ort soll die „alte Klosterfreiheit“ ihre Bedeutung behalten. Zugleich wird 
ein neuer Deutungshorizont ermöglicht: Die Mauer ist nicht Abgrenzung, son-
dern Einladung, nach „innen“ zu gehen.

3  Vgl. N. Sachs, Lange haben wird das Lauschen verlernt, in: Dies., In den Wohnungen des Todes. Ber-
lin 1947, 24.
4  Vgl. S. Friedländer, Dankesrede aus Anlass der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhan-
dels 2007. Frankfurt 2007, 68.
5  Zit. n. R. McAfee Brown, Elie Wiesel. Zeuge für die Menschheit. Freiburg 1990, 14.



146      Aus dem Leben der Kirche

Ein Torbogen öffnet das Kloster. Im teilweise überdachten Vorhof mag jeder 
selbst entscheiden, wohin er gehen will. Dieser Ort vereinnahmt nicht. Auf welt-
anschauliche und religiöse Überzeugungen wird Rücksicht genommen. Am En-
de des Klostervorhofes finden Besucher eine Tür, die tagsüber offensteht. Der 
dahinter liegende Raum gehört, wie Bernhard Leisenheimer OSC es ausdrückt, 
zu einem „Dreiklang“ von Räumen. Sie unterscheiden sich und hängen doch je-
der mit jedem zusammen.

Im Eingang ist der Gedenkraum. Drei Betonblöcke stehen dort frei in einer 
Nische. Sie sind eingebettet in heimischen Torf und erinnern an die Gefangenen 
und deren Schicksal auf diesem Boden. Sie sind Zeichen für Standhaftigkeit und 
Gewissensüberzeugung. Auf den Blöcken können Kerzen entzündet werden. An 
die Wand dahinter ist das „Lied der Moorsoldaten“ geschrieben, jenes Lied, das 
die Gefangenen selbst dichteten und in Melodie setzten.6 Es will als Testament 
gelesen werden, beschreibt aber zugleich auch die unverbrüchliche Hoffnung, 
die sich die Moorsoldaten nicht nehmen ließen. 

Wohin auch das Auge blicket, 
Moor und Heide nur ringsum. 
Vogelsang uns nicht erquicket, 
Eichen stehen kahl und krumm. 

Wir sind die Moorsoldaten 
und ziehen mit dem Spaten 
ins Moor.

Hier in dieser öden Heide 
ist das Lager aufgebaut, 
wo wir fern von jeder Freude 
hinter Stacheldraht verstaut.

Ref. 
Morgens ziehen die Kolonnen 
in das Moor zur Arbeit hin. 
Graben bei dem Brand der Sonne, 
doch zur Heimat steht der Sinn. 

Ref.
Heimwärts, heimwärts jeder sehnet, 
zu den Eltern, Weib und Kind. 
Manche Brust ein Seufzer dehnet, 
weil wir hier gefangen sind. 

Ref.

6  Text: Johann Esser, Wolfgang Langhoff (1933); Musik: Rudi Goguel (1933).



Aus dem Leben der Kirche      147

Auf und nieder gehn die Posten, 
keiner, keiner kann hindurch. 
Flucht wird nur das Leben kosten, 
Vierfach ist umzäunt die Burg. 

Ref.
Doch für uns gibt es kein Klagen, 
ewig kann‘s nicht Winter sein. 
Einmal werden froh wir sagen: 
Heimat, du bist wieder mein. 

Dann ziehn die Moorsoldaten 
nicht mehr mit dem Spaten 
ins Moor! 

„Und siehe: wir leben“

Vom Gedenkraum kann man über eine leicht nach unten führende Rampe in 
den „Raum der Sprachlosigkeit“ gelangen. Diffuses Licht fällt durch Wände aus 
Metallmaschen. Es geht um ein Nachspüren der Gefangenschaft der Vielen – ohne 
Reden oder Erklären. Mitten im Raum ein Kreuz aus alten Moorbahnschienen, ge-
schaffen vom Bildhauer Klaus Simon. Es sind die Schienen, auf denen einst der von 
Häftlingen unter unmenschlichen Bedingungen gestochene Torf zur Sammelstelle 
transportiert wurde. Dieser Mittelpunkt ist von Sitzbänken aus Eichen umgeben.

Eine zweite Rampe führt aus dem Raum heraus, hinauf in die Kapelle. Der 
ebenfalls von Klaus Simon gestaltete Altar hat die Form einer hölzernen Torf-
lore. Wie frühchristliche Altäre auf den Gräbern der Märtyrer errichtet wur-
den, so soll dieser Altar an das Marterwerkzeug der Moorsoldaten erinnern. Das 
Holz stammt von geknickten, abgestorbenen Bäumen des Odenwaldes. „Umge-
knickt und abgestorben“ – Sinnbild für den Umgang mit Menschen im KZ. An 
der Stirnseite des Lorenaltares sind die Jahresringe des mächtigen 450 Jahre al-
ten Stammes zu sehen. Sie wirken wie ein Sonnenkreis.

Hinter dem Altar ein Fenster des Thüringer Glasmalers Günther Grohs: Wer 
kann noch „durchblicken“ an diesem Ort? Den „Durchblick“ gibt es nicht, da-
für aber einen „Ausblick“. Ein schmaler Durchbruch der Außenwand gibt ihn 
frei – den Blick auf den Tabernakel. „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich 
verlassen?“ Jesu Schrei am Kreuz, der in Psalm 22 die Leidensgeschichte Israels 
zusammenfasst, ist auch hier zu hören. Der Schrei des Gekreuzigten gehört zur 
Auferstehung, zur Substanz des Christentums. An der Seitenwand hängt ein gro-
ßes, von einem Granateneinschlag gezeichnetes Kreuz. Die eine Seite des Quer-
balkens ist kurz; auf der anderen Seite hat der Baum kräftige Jahresringe auf-



148      Aus dem Leben der Kirche

gebaut. Förster nennen das „Reaktionsholz“. – Reaktionen auf Not und Gewalt 
in der Welt.

Nicht jeder, der im KZ Esterwegen inhaftiert war oder heute diesen Ort be-
sucht, wird den christlichen Glauben geteilt haben oder teilen. Der Glaube kann 
und darf niemandem aufgezwungen werden, ebenso wenig wie er von gläubigen 
Menschen verschwiegen werden darf. Als heilenden Dienst möchten die Fran-
ziskanerinnen ihr Leben im Kloster Esterwegen verstanden wissen.

Andreas Knapp, Priester und Schriftsteller, „Kleiner Bruder“ in Leipzig, hat 
folgendes Gedicht für Esterwegen geschrieben:

wir sind wie Sterbende

sie schicken uns ins Moor
denn sie fiebern vor Angst
im Sumpf ihrer Lügen
wir jedoch
auf schwankendem Boden
gehalten von oben

sie nötigen uns zum Torfstechen
um ihre Kassen zu düngen
für den verschlingenden Krieg
wir jedoch
Tränen und Schweiß
als Same des Friedens

sie sperren uns in Zwinger
uns zu erniedrigen
zu bloßen Arbeitstieren
wir jedoch
mit schwieliger Haut
immer noch Menschen

sie haken uns ab
und treiben uns
in die schwarzen Gräber
wir jedoch
den Moorleichen nahe

und siehe: wir leben




