
GuL 82/3 (2009) 161–166

      161

„Brannte uns nicht das Herz?“ 
Aspekte des Priesterseins1
Hans Zollner / Rom

Ist es nicht eigenartig? Priester sind für Zeitung und Fernsehen hauptsächlich 
Exoten aus einer fremden Welt. Von der Kirche und ihren Vertretern sagen viele, 
dass ihre Meinungen überholt und weltfremd seien. Doch wo immer Priester tä-
tig sind und ihren täglichen, unspektakulären Dienst überzeugend und aufrecht 
tun, erleben sie sehr oft dies: Sie sind für viele Menschen gesuchte Ratgeber in un-
gezählten Nöten, ihr Wort gilt etwas – zumal in ländlichen Regionen – und sie sind 
menschlich hoch geachtet. Meine eigene Erfahrung und die vieler Priester ist, dass 
man kein geistlicher Supermann mit übermenschlichen Fähigkeiten sein muss und 
dass man dennoch rund um die Uhr für die Menschen da sein könnte, die einen 
suchen – hätte man genügend Kraft und brauchte keinen Schlaf oder freie Tage.

Es ist wahr: Priestersein ist heute mit hohen – wie viele Priester empfinden, mit 
zu hohen Erwartungen verbunden. Da sind die Erwartungen von Seiten der Diö-
zesanleitung, die Gemeindeleiter für immer größer werdende pastorale Einheiten 
sucht: Die Pfarrer sollen Gruppen moderieren und Konflikte lösen, das Arbeits-
recht auslegen und die Finanztöpfe verschiedener Gemeinden verwalten können. 
Da sind die Erwartungen der Gemeindemitglieder, dass ein Priester fabelhaft predi-
gen, schön singen und einfühlsam zuhören kann, dass er barmherzig und entschie-
den ist, dass er mit allen Generationen gut auskommt, dass er ein Fass anzapfen 
und einen theologischen Vortrag halten kann. Da sind die Erwartungen, die Prie-
ster an sich selbst stellen: Hirt der gesamten Gemeinde zu sein, alle Horen des Stun-
dengebetes zu beten und bei Politik, Fußball und Computer mitreden zu können. 
Wenn wir spüren, was alles wir tun und können sollten, wird uns angst und bange. 
Wer könnte behaupten, auch nur einen Teil dieser Erwartungen zu erfüllen? Wir 
sollten über der Spannung zwischen Ideal und Wirklichkeit jedoch nicht verzwei-
feln. Denn es ist viel wichtiger, das zu leben, was wir als Priester sind, und nicht so 
sehr in dem perfekt zu sein, was wir vermeintlich zu tun oder darzustellen haben.2 

1  Überarbeitete Predigt zum Wortgottesdienst am Vorabend der Priesterweihe mit den Kandidaten und 
der Hausgemeinschaft des Priesterseminars Trier (Juli 2007).
2  Zu diesem Thema aus humanwissenschaftlicher Sicht vgl. K. Baumann, Persönlichkeitsorientierte Pries-
terausbildung. Priesterliche Identitätsbildung zwischen Stabilität und Veränderung, in: Theologie und 
Glaube 94 (2004), 221–238.



162      Hans Zollner

Priestersein: sakramentale und menschliche Wirklichkeit

Anhand der Emmaus-Geschichte möchte ich der Frage nachgehen: Was macht 
das Priestersein aus? Sakramententheologisch wird in der Priesterweihe die be-
sondere Gnade des Heiligen Geistes erbeten, die die Kandidaten zu Priestern 
Jesu Christi macht: „Denn Christus hat dein ganzes Volk ausgezeichnet mit der 
Würde seines königlichen Priestertums; aus ihm wählt er in Liebe zu den Seinen 
Menschen aus, die durch Auflegung der Hände teilhaben an seinem heiligen 
Dienste.“ (Aus der Präfation der Feier der Priesterweihe). Aber mit der Weihe 
ist die Frage des Priesterseins noch keineswegs gelöst. Priestersein ist nämlich 
eine sakramentale und eine menschliche Wirklichkeit. Als menschliche Identität 
muss sie entwickelt werden, und zwar durch das Wachstum der Person und 
das Wachstum des Glaubens. In diesem Sinn empfangen wir in der Weihe eine 
priesterliche Identität, aber diese muss über einen langen Zeitraum vor und nach 
der Weihe zu eigen gemacht werden.

Johannes Paul II. hat in ›Pastores dabo vobis‹3 den Entwicklungsaspekt im 
Priestertum unterstrichen und besonders jene Beziehungen hervorgehoben, die 
eine priesterliche Identität bestimmen und hervorbringen können. Die erste Be-
ziehung des Priesters entspringt der Teilhabe am dreifaltigen Leben Gottes und 
der besonderen Bindung an Christus, das Haupt und den Hirten des Gottesvolkes 
(n. 12f.). Die zweite Beziehung ist die hierarchische Beziehung zwischen Pries-
ter und Bischof, der Bischöfe untereinander und der Priester innerhalb des Pres-
byterates einer bestimmten Diözese (n. 16f.; 31). Die dritte Beziehung stellt den 
Priester in den Dienst des Gottesvolkes; sie beruht auf der Unterscheidung und 
der gegenseitigen Ergänzung von allgemeinem und sakramentalem Priestertum 
(n. 17). In der vierten Beziehung richtet der Priester den Blick auf diejenigen, 
die der Kirche entfremdet oder keine Christen sind; sie stellt die missionarische 
Dimension des Priestertums dar (n. 18). Der Priester findet seine Identität also 
durch Beziehungen; er begegnet dieser Wirklichkeit an den Kreuzungen dieser 
vier Beziehungspfade.4 Jede dieser Beziehungen hat christologische, ekklesiale 
und pastorale Dimensionen. Für das Verständnis des Weihepriestertums ent-
scheidend ist die christologische Dimension: Der Priester kann seine Identität 
nur in einer tiefen, persönlichen Beziehung mit Christus finden. Wer eine reife 
priesterliche Identität entwickelt hat, wird nicht nur seinen eigenen Platz in der 
Kirche besser einschätzen und einnehmen können, er wird auch besser verste-
hen, welches Fundament ihn mit allen Getauften verbindet.

3  Vgl. Papst Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben ›Pastores dabo vobis‹ (25.03.1992). Hrsg. vom Se-
kretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls; 105).
4  Vgl. G. Daneels, The Priest: Sign of the Eternal in a Culture of Consumerism, in: B. McGregor/T. Norris 
(Hrsg.), The Formation Journey of the Priest. Exploring „Pastores dabo vobis“. Dublin 1994, 16.



Aspekte des Priesterseins      163

Welche Aspekte des Priesterseins spiegelt die Emmaus-Geschichte? Wie wird 
Jesus von den Jüngern gesehen und erfahren? Was bedeuten Jesu Sein und Han-
deln für unser priesterliches Sein und Handeln?

Verstehende Aufmerksamkeit

„Jesus kam hinzu und ging mit ihnen. (…) Er fragte sie …“ – Jesus zeigt eine 
Aufmerksamkeit, die verstehen will und verstehen lernt. Obwohl Kleopas und 
der andere Jünger Jesus gut kennen, erkennen sie ihn nicht, weil sie mit sich und 
ihrer Enttäuschung beschäftigt sind. Sie sind traurig und überlegen, was wohl 
nun kommen wird. Jesus kommt hinzu und fragt sie – dreimal fragt er sie –, um 
sie besser zu verstehen.

Eine Aufmerksamkeit, die den anderen und dessen Situation verstehen will, 
geht den Priester auf allen Ebenen seiner Person an. Dazu müssen wir auf die 
alltägliche Wirklichkeit unseres Lebens schauen, darauf, wie die Dinge norma-
lerweise laufen. Das schließt mit ein, dass wir uns unserer Stärken und Schwä-
chen bewusst werden, dass wir die Weise unseres Apostolates einschätzen kön-
nen und wissen, wie wir auf andere Menschen wirken. Wir sollten die Talente 
und Gaben kennen, die wir im priesterlichen Dienst einsetzen. Wie reagieren wir 
auf Erfolg und auf Misserfolg? Sorgen wir uns mehr um die Mittel oder um das 
Ziel?5 Eine Aufmerksamkeit, die versteht, verlangt Selbstkenntnis und zugleich 
genügend gute Selbstannahme in dem, was uns einmalig macht.

Es ist auch notwendig, dass wir den Platz unseres priesterlichen Dienstes in-
nerhalb der Kirche und im Leben derer kennen, zu denen wir gesandt sind: in 
der Pfarrei, in der Schule, im Krankenhaus oder Altenheim, in der Diözese, in 
der weltweiten Kirche. Als Glieder der Kirche, die mit dem priesterlichen Amt 
beauftragt werden, bekommt unser alltägliches Leben und Handeln eine neue 
Perspektive. Diese besteht nicht so sehr in äußeren Zeichen als in unserer inners-
ten Verbindung mit der Quelle des Lebens. Der Kern der priesterlichen Beru-
fung besteht darin, auf die göttliche Gegenwart in uns aufmerksam zu sein, auf 
diese Gegenwart in unseren Beziehungen und in all dem, was wir im Weinberg 
des Herrn beackern, säen, bewässern und ernten. Unsere Gegenwart ist mehr 
als wir selbst: ER ist gegenwärtig, wenn wir wirklich gegenwärtig sind. Um an-
deren gegenüber so gegenwärtig sein zu können, müssen wir sie kennen. Des-

5  Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, n. 169,2f.: „In jeder guten Wahl muß, soweit es an uns 
liegt, das Auge unserer Absicht einfach sein, indem ich nur auf das schaue, wofür ich geschaffen bin, näm-
lich zum Lobpreis Gottes unseres Herrn und zur Rettung meiner Seele. Und so muß, was immer ich erwäh-
le, derart sein, daß es mir für das Ziel hilft, für das ich geschaffen bin, indem ich nicht das Ziel auf das Mit-
tel hinordne und -ziehe, sondern das Mittel auf das Ziel.“; zit. n. Ders., Gründungstexte der Gesellschaft 
Jesu. Übers. von P. Knauer, Würzburg 1998 (Deutsche Werkausgabe; 2), 172.



164      Hans Zollner

wegen ist es unverzichtbar, dass wir uns Zeit nehmen, in der Aufmerksamkeit 
für Gottes Gegenwart in unserem Leben zu wachsen. Das geschieht im alltäg-
lichen Gebet und in den Intensivzeiten des Betens, den jährlichen Exerzitien.6 
Die Zeit, die man mit Gott verbringt, gibt der Zeit, die man mit Menschen ver-
bringt, eine andere Qualität: dass wir sie und ihre Geschichten kennen lernen, 
dass wir um ihre Stärken und Schwächen wissen, dass wir ihre Berufung und 
ihre Antwort darauf einschätzen lernen, spüren, wie sie auf Erfolg und Misser-
folg reagieren. Wenn Menschen zu uns kommen, geht es darum, dass wir einen 
Raum schaffen, in dem sie sich angenommen fühlen – unser bloßes Dasein ge-
nügt meist schon, noch vor jedem Rat.

Pastorale caritas

„Und er legte ihnen dar …“ – Jesus sorgt sich um die Jünger und befähigt 
sie zu neuem Verstehen. Sein Mitgehen und seine Aufmerksamkeit schaffen 
Gelegenheit zu einer tieferen Kommunikation. Zwischen Jesus und den beiden 
Jüngern ist ein Band gewachsen. Jesus fordert sie auf zu erzählen. Er hört zu-
nächst zu, dann erst „legt er ihnen dar“.

In einer Seelsorge, die bestärkt, wenden wir uns dem anderen zu, so dass er 
sich bestätigt und angenommen fühlt und so Heil-Werden erlebt. Wenn wir uns 
der Gegenwart Gottes im anderen Menschen bewusst sind, kann unsere Empa-
thie dem anderen helfen, sich selbst anzunehmen, das eigene Potential zu ent-
decken und selbstlos für andere zu sorgen. Unsere Sorge gilt nach dem Beispiel 
Jesu allen, nicht nur einigen. Eine solche Zuwendung befähigt den anderen, 
sein Leben selbst zu gestalten. Wir wollen niemanden kontrollieren. Wir wollen 
anderen helfen, selbst für sich verantwortlich zu werden. Deshalb müssen wir 
auch nicht ständig präsent sein. Aber wenn wir gefragt werden, dann sollen wir 
ganz präsent sein, d.h. verbindlich und treu da sein, wenn uns jemand braucht. 
Wir schenken ihm die Zeit, die er braucht, und schicken ihn dann wieder weg 
von uns. Wie oft hat Jesus Menschen von sich weggeschickt, die er vorher ge-
heilt oder gelehrt hatte – selbst gegen ihren Widerstand! Er vertraute darauf, 
dass der Heilige Geist sie leiten und ihnen helfen werde, ihren Dienst an ande-
ren zu vollziehen. Der Priester muss in seinem Dienst eine pastorale caritas, ei-
ne wohlwollende, helfende und befreiende Liebe leben. Wenn wir für andere da 

6  Vgl. Dekret über Dienst und Leben der Priester ›Presbyterorum Ordinis‹ (07.12.1965), art. 12: „Um ih-
re pastoralen Ziele einer inneren Erneuerung der Kirche, der Ausbreitung des Evangeliums über die gan-
ze Erde und des Gespräches mit der heutigen Welt zu verwirklichen, mahnt daher die Heilige Synode al-
le Priester inständig, mit Hilfe der von der Kirche empfohlenen entsprechenden Mittel nach stets größerer 
Heiligkeit zu streben, um so immer mehr geeignete Werkzeuge für den Dienst am ganzen Gottesvolk zu 
werden.“; zit. n. 2LThK, Erg.-Bd. 3. Freiburg 1968, 203.



Janet Brooks Gerloff, Unterwegs nach Emmaus, 1992, Öl auf Leinwand, 60 x 80 cm. 
© VG Bild-Kunst Bonn 2008. 



Aspekte des Priesterseins      165

sind, macht uns dies auch bewusst, dass wir selbst der Bestätigung und Heilung 
bedürfen. Der priesterliche Dienst ist keine Einbahnstraße, sondern ein Geben 
und Nehmen; indem wir uns, unsere Zeit und unsere Kraft weggeben, werden 
sie uns neu und reicher geschenkt. Das geschieht besonders dort, wo sich eine 
menschliche und geistliche Freundschaft entwickelt, in der wir selbst Beistand, 
Ermunterung und Trost erleben.

Priesterliches Dienen

„Da ging er mit hinein, um bei ihnen zu bleiben …“ – Jesus ist der dienende 
Gast. Jesus bleibt bei den beiden, so lange es in ihrer großen Prüfung notwendig 
ist, dann lässt er sie allein – und sie fragen sich: „Brannte uns nicht das Herz in 
der Brust?“ Aus dem Gast wird der Gastgeber, der mit den Jüngern jenes Mahl 
feiert, das für alle Menschen die Einladung zum göttlichen Festmahl darstellt.7

Der priesterliche Dienst lebt von solcher Gastfreundschaft, die zuerst besagt, 
dass jeder Priester von Gott „umsonst“ am Tisch Jesu Christi gespeist wird. Wenn 
wir erleben, dass wir beschenkt und gesättigt werden, ermutigt uns dies, das Ge-
schenk weiterzuschenken und das Vertrauen anderen anzuvertrauen. Wenn wir 
aus einem Bedürfnis heraus gastfreundlich sind – und sei es, weil wir uns danach 
sehnen, dass uns jemand dankt –, wird es kaum möglich sein, selbstlos dabei zu 
sein, dann werden wir uns in die Mitte rücken. Priestersein besteht auch dar-
in, in unser Leben aufzunehmen, was wir von anderen Menschen erfahren und 
was sie uns anvertrauen, und dies in unserem Gebet und in der Eucharistie vor 
Gott zu tragen, auf dass Er es verwandle.8 Dies gilt ebenso für die Anteilnahme 
der Priester untereinander. Denn wir sind keine Nebengötter, sondern in unse-
rer eigenen Gebrechlichkeit angewiesen auf das Heil, das uns zugesagt werden 
muss. Priesterliche Spiritualität ist das Mit-Leben des Lebens, Sterbens und Auf-
erstehens Jesu Christi im täglichen Leben, in jedem Gebet, in jeder Begegnung, 
in jeder Arbeit, in jeder Stille.

Priester können wir sein in einer gesunden Freiheit gegenüber den verschie-
denen Erwartungen, denen wir ausgesetzt sind. Diese Freiheit ermöglicht es, 
„meinen“ geistlichen Weg zu suchen, „meine“ Liebe zu Jesus dem Christus 

7  Vgl. Papst Benedikt XVI., Apostolisches Schreiben ›Sacramentum Caritatis‹ (22.02.2007), n. 2. Hrsg. 
vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn (VAS; 177), 9: „Im Altarssakrament kommt der 
Herr dem als Abbild Gottes (vgl. Gen 1,27) geschaffenen Menschen entgegen und wird sein Weggefähr-
te. In diesem Sakrament macht sich der Herr nämlich zur Speise für den Menschen, der nach Wahrheit 
und Freiheit hungert.“
8  Vgl. aaO., n. 65 (87): „Ein überzeugendes Zeichen für die Wirkung, die die eucharistische Katechese auf 
die Gläubigen ausübt, ist mit Sicherheit ihr zunehmendes Empfindungsvermögen für das Mysterium des 
unter uns gegenwärtigen Gottes.“



166      Hans Zollner

glaubwürdig zu leben. Dann werden alle menschlichen Anstrengungen und alle 
menschlichen Fehler in einer persönlichen Beziehung zu dem wurzeln, der uns 
ruft, ihm zu folgen. Eine daraus erwachsende geistliche Haltung bewährt sich, 
wo Priester aufmerksam sind, um zu verstehen; sich anderer annehmen, um sie 
zu bestärken; (Gast-)Freundschaft leben, indem sie dienen.

Ein wundervolles Beispiel für solch ein Leben hat mir ein Priester erzählt: Er 
war auf dem Land abends spazieren und traf einen alten Bauern. Sie kamen mit-
einander ins Gespräch, als Regen einsetzte und sie sich vor einer Scheune un-
terstellten. Sie saßen einige Zeit still da, bis der Bauer ein kleines Gebetbuch aus 
seiner Tasche zog und halblaut zu beten begann. Der Priester schaute ihm lan-
ge zu und nach einer Weile sagte er leise: „Sie müssen Gott sehr nahe sein!“ Der 
alte Mann lächelte ihn freundlich an und sagte dann: „Ja, Gott hat mich sehr 
gern!“ Dies zu erleben und dies zu vermitteln, wünsche ich unseren Weihekan-
didaten von Herzen. 


	Seiten aus 82_2009_3_161-164_Zollner_0-2
	Farbbilder 3.neu
	Seiten aus 82_2009_3_165-166_Zollner_0

