Teresas Reformwerk
»Refounding” des Karmel aus
dem Geist des Ursprungs

Veronika E. Schmitt / Dachau

Kloster haben heute eine starke Anziehungskraft fiir viele und werden gerne auf-
gesucht. Es mangelt aber an Menschen, die sich verbindlich auf ein klosterliches
Leben einlassen. Die grofien traditionellen Orden - zu denen auch der Karmel
zahlt - haben wenig Nachwuchs. Dieser Gegensatz fordert heraus. Offensichtlich
gibt es etwas zeitlos Kostbares, das die Orden tradieren, aber die Art und Weise,
wie dies heute vorgelebt wird, findet nicht gentigend Resonanz. Eine Ausrichtung
auf ,,Refounding®, zeitgemifle Erneuerung aus dem Ursprung, ist notwendig, um
die urspriingliche Lebendigkeit nicht nur fiir Aulenstehende neu zu gewinnen,
sondern fiir die, die ein Leben im Orden wihlen wollen. Klemens Schaupp be-
schreibt ,,Refounding® (Neugriindung) als ,.einen gemeinsam getragenen Prozess
der Riickkehr zur Griindungserfahrung der Gemeinschaft mit dem Ziel, die Aus-
richtung auf das urspriingliche Ziel, die urspriingliche Vision wiederzugewinnen.
Dadurch kommt der Gemeinschaft neue Energie zu, radikal neue Antworten auf
die Probleme der Gegenwart zu finden, die auf die Uberwindung ihrer Ursachen
abzielen.“! Er nennt fiinf Phasen fiir eine gelungene Wiedergriindung, namlich:
Chaos, Einsicht in die Notwendigkeit einer radikalen Verdnderung, Bereitschaft
zur Erneuerung, Wirksamkeit der Propheten und schliellich Neugriindung.?

Der Stammorden

Eine so verstandene Erneuerung ldsst sich nicht verordnen oder organisieren.
Menschen miissen vom Ursprungsgeist angerithrt werden, um ihn ins Heute
einzubringen. Das setzt Kenntnis und Begegnung mit dem Ursprung voraus.
Im Karmel des reformierten und neu gegriindeten Ordenszweiges gibt es einen
zweifachen: Zum einen den Ursprung auf dem Berg Karmel am Ende des 12. und

1 Vgl. K. Schaupp, Es geht nicht ohne Wagnis, in: Ders./C.E. Kunz (Hrsg.), Erneuerung. Mainz 2002, 9-26,
hier 10.
2 Vgl. aa0, 17-19.

Gul 82/3(2009) 167-180



168 Veronika E. Schmitt

zu Beginn des 13. Jh. und zum anderen die Reform und Griindung durch Teresa
von Avila im 16. Jh.

Der Karmel kennt keine historische Griindergestalt, wohl aber die legendére
des frithen Monchtums, den Propheten Elija, der auf dem Berg Karmel zum
Gottesgericht aufrief (vgl. 1 Kon 18). An die Stelle eines Griinders ist die Karmel-
regel getreten, die der Patriarch Albertus tiir die Karmeliten entsprechend ihrer
Lebensweise verfasste und die bis heute fiir alle Karmeliten gilt. Die karmelita-
nische Lebensweise und Spiritualitidt war jedoch keine Erfindung der ersten
Karmeliten, sondern hat aller Wahrscheinlichkeit nach ihren Ursprung bei
griechisch-orthodoxen Monchen der Laura (Eremitenkolonie) im Wadi ain es-
Siah auf dem Berg Karmel.’ Es waren wohl diese Eremiten, die das Gedankengut
und die Lebensweise frithchristlichen Monchtums sowie die monastisch-elija-
nische Tradition des Berges Karmel den Karmeliten vermittelt haben, was in der
Karmelregel seinen Ausdruck fand.

»Jeder einzelne soll in seiner Zelle oder in ihrer Nahe bleiben, Tag und Nacht
iiber das Gesetz Gottes des Herrn meditieren (Ps 1,2) und im Gebet wachen
(1 Petr 4,7), es sei denn, er wird durch andere, berechtigte Tatigkeiten in An-
spruch genommen.“* Dieser Kernsatz beschreibt exakt die Gebetsweise der friih-
christlichen Eremiten. Sie betrachteten, auf dem Boden sitzend, das Gesetz des
Herrn, das ist die Heilige Schrift, indem sie sie bestdndig murmelnd auswendig
rezitierten und mit Anrufungen Gottes im Stehen unterbrachen. Es war das
immerwahrende Gebet, das ihre Berufung ausmachte, entsprechend der Schrift-
stelle: ,,Betet ohne Unterlass“ (1 Tess 5,17).

Die zunehmende Klerikalisierung der ersten Karmeliten, die Verpflichtung
zum gemeinsamen Chorgebet sowie nach wenigen Jahrzehnten die Vertreibung
aus ihrem Ursprungsland, in deren Folge sie die Struktur der Bettelorden iiber-
nahmen, bedeuteten eine immer stirkere Abkehr vom urspriinglich kontem-
plativ-eremitischen Leben, das als Ideal jedoch weiterhin beibehalten wurde
und bei allen Reformen eine entscheidende Rolle spielte. Eine dieser Reformen
in der Mitte des 15. Jh. fithrte zur Entstehung des weiblichen Zweiges des Or-
dens, durch die der Ordensgeneral Johannes Soreth das Ursprungsideal neu zu
beleben suchte. Da die Schwestern kein Apostolat ausiibten, konnten sie in be-
sonderer Weise das kontemplative Ideal verwirklichen. In eines der Schwesternk-
l6ster in Spanien trat 1535 Teresa von Avila (1515-1582) ein. Durch sie kam es zu
einer weiteren Reform im Karmel.

3 Vgl. dazu V.E. Schmitt, Contemplatio. Wirzburg 2007 u. Dies., Die vergessenen Wurzeln des Karmel.
Wirzburg 2008.
4 ). Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel. Aschaffenburg 1986, 89.



Teresas Reformwerk 169

Teresas Weg zur Reform

Teresas bedeutendes Werk begann unscheinbar und verborgen. Teresa hat im
Kloster der Menschwerdung (Encarnacion), in das sie zwanzigjéhrig eintrat,
27 Jahre bis zu ihrer ersten Neugriindung verbracht, in ihren neu gegriindeten
Klostern nur siebzehn Jahre. Wir kénnen also davon ausgehen, dass sie in ihrem
Leben als Ordensfrau stark von ihrem Stammbkloster gepragt war. Auf ihrem
geistlichen Weg allerdings fiihlte sie sich dort fast zwanzig Jahre allein gelassen
und unverstanden. Das Gebet, genauer gesagt, die im Kloster der Menschwer-
dung praktizierte Methode der Betrachtung als Nachsinnen tiber eine Glaubens-
wahrheit, bereitete ihr duflerste Schwierigkeiten. Ohne es zu wissen, ging sie von
Anfang an einen kontemplativen Weg, einen Weg der Versenkung. Im Buch
»Drittes Geistliches ABC*® des Franziskanerpaters Francisco de Osuna fand sie
den Weg des Schweigens, des Betens ohne Worte, des Nichtdenkens (no pensar
nada) beschrieben und wihlte es in Ermangelung eines Beichtvaters, der sie ver-
standen hitte, als ihren geistlichen Begleiter. Bei der hier und anderen grofien
geistlichen Autoren ihrer Zeit beschriebenen Form der Kontemplation fand
Teresa den Hinweis, dass man auf ihrer hochsten Stufe alles Menschliche und
somit auch die Menschheit Jesu hinter sich lassen miisse. Das konnte sie nur
bedingt bejahen, insofern der Mensch von sich aus die Vergegenwirtigung Jesu
und das Denken an ihn nicht unterlésst:

»~Wenn Gott alle Seelenvermdgen autheben will, wie wir es bei den vorhin
genannten Gebetsweisen gesehen haben (also in Ekstase; Anm.), dann ist klar,
daf} diese Gegenwart entschwindet, auch wenn wir es nicht wollen. Dann ent-
schwinde sie in Gottes Namen! Gliicklicher Verlust, der dazu da ist, um mehr zu
genieflen, was man scheinbar verliert, denn dann ist die Seele nur noch damit be-
schaftigt, den zu lieben, um dessen Kenntnis sich der Verstand abgeplagt hat, und
liebt das, was sie nicht erfaf3t hat, und genief3t von dem, was sie nie so tief hitte
genieflen konnen, wenn sie sich nicht immer mehr verlieren wiirde, um, wie ich
sage, mehr zu gewinnen. Dafl wir es uns aber absichtlich und mit Bedacht abge-
wohnen, uns mit all unseren Kraften zu bemiihen, diese heiligste Menschheit be-
stindig vor Augen zu haben — und gebe der Herr, es wire wirklich bestidndig -,
davon sage ich, dafl es mir nicht gut scheint, und daf es bedeutet, daf3 die Seele,
wie man so sagt, in der Luft hinge, denn es sieht so aus, als habe sie keinen Halt,
auch wenn es ihr noch so sehr vorkommt, von Gott erfiillt zu sein. Solange wir
leben und Menschen sind, ist es etwas Groflartiges, ihn als Menschen bei uns zu
haben (...). Wir sind keine Engel, sondern haben einen Leib.“¢

5 Eine Auswahl bietet Francisco de Osuna, Versenkung. Ubers. u. eingel. von E. Lorenz. Freiburg 1982.
6 Vgl. Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, Kap. 22,9f. Hrsg., tbers. u. eingel. von U. Dobhan/E.
Peeters. Freiburg 2001 (Gesammelte Werke; 1), 326f. (zit. als Buch meines Lebens).



170 Veronika E. Schmitt

Nicht im vielen Denken, sondern im vielen Lieben besteht die Vergegen-
wirtigung der Menschheit Jesu, der als steter Freund an ihrer Seite fiir Teresa
unentbehrlich geworden war. Thre Vergegenwirtigung Jesu war bildlos, weil sie
zu anderem nicht fahig war; darum schitzte sie Bilder so sehr und empfahl ihren
Schwestern, stets eines bei sich zu tragen und mit ihm zu sprechen. Das Gespréich
mit Jesus, dem Freund, der vertraute Umgang mit ihm, gehoren fiir sie zum
Gebet, zur Kontemplation. Ohne ihn konnte sie den Weg in die Tiefe ihrer See-
le, in die innersten Wohnungen, nicht finden. Diesen Weg mit Christus ging sie
ganz konsequent und spiirte immer mehr, dass ihre Lebensweise im Kloster der
Menschwerdung damit nicht tibereinstimmte. Zunichst versuchte sie, ihr Leben
zu bessern. Dabei kam ihrem Bekehrungserlebnis von 1554 vor einer Statue des
gegeiflelten Christus eine entscheidende Rolle zu. Sechs Jahre spiter, zu Beginn
des Jahres 1560, war ihre ,Hoéllenvision® ein erneuter Anstof3, das eigene Leben
zu vervollkommnen. Sie wollte dies durch eine vollkommenere Befolgung ihrer
Ordensregel tun.

Im Oktober desselben Jahres fand in ihrer Zelle ein Gesprach im Kreis von
verwandten Schwestern und Freundinnen statt, das ihr einen weiteren Impuls
gab. Eine der Anwesenden sagte: ,,... ob es denn nicht méglich wire, ein Kloster
griinden zu konnen, wenn wir schon nicht so wéren, dafl wir Schwestern nach der
Art der Unbeschuhten sein konnten.“ Teresa fiigt in ihrer Lebensbeschreibung
hinzu: ,,Da ich mich selbst mit solchen Wiinschen trug, begann ich mit meiner
Gefahrtin, dieser verwitweten Dame, ... dariiber zu sprechen, da sie denselben
Wunsch hatte.”

Der Gedanke an eine Klostergriindung bewegte Teresa schon damals in einem
anhaltenden inneren Prozess. An anderer Stelle erwahnt sie, dass sie tiber Jahre
hinweg Eingebungen (profecias) hatte, dies zu tun.® Es ist zunéchst nicht von
Reform die Rede, sondern von der Griitndung eines neuen Klosters. Worin ihre
Inspirationen oder Eingebungen genau bestanden haben, erfahren wir nicht,
»weil sich ... diese (gottlichen Eingebungen; Erg.d.Verf.) in einem Briefe nicht
mitteilen lassen®, wie sie an ihren Bruder schrieb.’

Aus ihrer Autobiographie erfahren wir auch, dass Maria de Jesus (Yepes), eine
Karmelbeatin,'® zur gleichen Zeit wie Teresa dhnliche Eingebungen hatte: ,,Es
hatte sie der Herr in demselben Jahr und Monat wie mich bewogen, ein weiteres
Kloster unseres Ordens zu griinden.“'' Die Begegnung Teresas mit der sieben

7 Vgl. aa0,, Kap. 32,10 (477).

8 Vgl. aa0,, Kap. 34,18 (514).

9 Vgl. Dies., Briefe. Hrsg. von A. Alkofer. Miinchen #1979 (Samtliche Schriften der hl. Theresia von Je-
sus; 3), 21.

10 So nannte man eine Karmelitin, die ohne Gellibde ein klosterdhnliches Leben fiihrte und das Ordens-
gewand trug.

11 Buch meines Lebens, Kap. 35,1 (516).



Teresas Reformwerk 171

Jahre jlingeren Maria (1522~
1580) fand in der ersten
Halfte des Jahres 1561 statt.
Maria, die in jungen Jahren
verwitwet war, trat nach
dem Tod ihres Mannes in
das Karmelitinnenkloster
in Granada ein, verlief$
es aber noch im Noviziat,
weil sie schon damals den
Wunsch verspiirte, einen
Unbeschuhten Karmel, d.h.
einen Reformkarmel, zu
griinden. Wenn Maria be-
reits im Noviziat solche
Eingebungen hatte, darf
man annehmen, dass sie bei
beiden zum Zeitpunkt ihrer
Begegnung schon Jahre zu-
riick lagen.

Im Spanien des 16. Jh.  Teresa von Avila. Portrit aus der Rubensschule
herrschte ein regelrechtes
Reformklima. Teresa wusste darum, wie ihr Bericht von der Griindungssit-
zung in ihrer Zelle zeigt. Dort ist von ,,Unbeschuhten® die Rede, was schon
damals gleichbedeutend war mit ,,reformiert” als Bezeichnung fiir nahezu alle
monastischen Reformbestrebungen. Was eine ganze Epoche erfasste, ergriff
auch Teresa und Maria. Durch sie lernte Teresa eine urspriinglichere Fassung
der Regel kennen. Damit ist nicht der stark eremitisch gepragte Regeltext Alberts
von Jerusalem aus der Zeit zwischen 1206 und 1214 gemeint - ihn lernte Teresa
nie kennen -, sondern der 1247 von Papst Innozenz IV. approbierte. Teresas
Stammbkloster war auf die durch Papst Eugen IV. gemilderte Form von 1432 ver-
pflichtet: ,,Papst Eugen milderte das strenge Abstinenzgebot. Jetzt durften die
Karmeliten (aufSer im Advent und der Fastenzeit) dreimal in der Woche Fleisch
essen. AufSerdem war es ihnen erlaubt, sich zu bestimmten Zeiten auf3erhalb der
Zellen aufzuhalten und in Kirche und Kloster umherzugehen.“'? Das Kloster der
Menschwerdung hatte auflerdem keine Verpflichtung zur strengen Klausur und
zwar vorwiegend aus wirtschaftlichen Griinden. In der urspriinglicheren Fassung

12 J. Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel (Anm. 4), 46.



172 Veronika E. Schmitt

der Karmelregel fand Teresa eine objektive Norm fiir das, wonach sie auf ihrem
kontemplativen Weg und bei ihrem Vorhaben einer Neugriindung gesucht hatte.

Reformkloster San José

Mit der innozentinischen Fassung der Regel befand sich Teresa an der Quelle,
am Ursprungscharisma des Ordens, das sie aufgreifen, neu beleben und in threm
Reformkloster San José in Avila verwirklichen wird. In dem bereits erwdhnten
Brief an ihren Bruder Lorenzo vom 23. Dez. 1561 charakterisiert Teresa ihr neues
Kloster: ,,Es handelt sich ndmlich um die Stiftung eines Klosters, in dem nur
finfzehn Nonnen, deren Zahl nicht vermehrt werden darf, in strengster Abge-
schiedenheit, dem Gebete und der Abtotung ergeben, zusammenleben sollen, so
daf} sie nie ausgehen diirfen und man sie nur verschleiert sehen und sprechen
kann®."?

Sie wollte etwas konkret Neues im Vergleich zu dem Leben, das sie in der
Encarnacidn fithrte, welches sie noch Jahre spiter in schlechter Erinnerung hatte:
»Ich versichere Euere Gnaden®, schreibt sie am 16. Jan. 1578 an Don Teutonio de
Braganza, ,,daf3 es fiir mich eines der grofiten Leiden wire, die mich auf Erden
treffen konnten, wenn ich in diesem Kloster sein mufite; denn wahrend der
ganzen Zeit meines Aufenthaltes dortselbst hatte ich keine gesunde Stunde.“**
Noch deutlicher wird sie in einem Brief an Schwester Maria von Sevilla (Ende
Oktober 1577): ,Denn in diesem Babel mdochte ich nicht wohnen, zumal mit
meiner schlechten Gesundheit, die in diesem Kloster immer am meisten gelitten
hat.“**

Am 24. Aug. 1562 kam es nach Uberwindung grofiter Schwierigkeiten zur
Griindung von Teresas erstem Reformkloster, San José in Avila, dem spdter noch
sechzehn Frauen- und zwei Mannerklostern folgten. Was hat sich durch Teresas
Erneuerung konkret verdndert? Zunichst kann man feststellen, dass sie das ihr
aus der Encarnacion vertraute Karmelleben in vielen Punkten aufgegriffen hat:
gemeinsames Chorgebet, gemeinsames Essen im Refektorium, gemeinsame Er-
holungszeit.'® Teresa fithrte die Erholungszeit (Rekreation) nicht ein, sondern
behielt sie bei, ,da es nur dazu dient, dabei die Fehler der Schwestern zu erkennen
und uns ein bisschen Erleichterung zu verschaffen, um die Strenge der Regel aus-
zuhalten.“'” Die Rekreation steht also im Dienst der Regel. Hier zeigt sich Teresas

13 Teresa von Avila, Briefe (Anm. 9), 21.

14 Vgl. AaO, 592.

15 AaO, 564.

16 Vgl. J. Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel (Anm. 4), 55.

17 Vgl. Teresa von Avila, Das Buch der Griindungen, Kap. 13,5. Hrsg., bers. u. eingel. von U. Dobhan/E.
Peeters. Freiburg 2007 (Gesammelte Werke; 5), 216.



Teresas Reformwerk 173

péadagogisches Einfithlungsvermégen. In dieser Erholungszeit ist eine Handarbeit
vorgesehen. Es war ein Grundprinzip monastischen Lebens, stets mit einer ein-
fachen Handarbeit beschiftigt zu sein, um dem Teufel keinen Einlass in die See-
le zu ermoglichen, wie es in der Karmelregel heifit."®

Alle diese Punkte betreffen die gemeinschaftlichen Elemente des Ordens-
lebens. Was Teresa neu einfiigt, sind die eremitischen Elemente, die sie von der
urspriinglicheren Fassung der Regel ableitet: Abschaffung gemeinsamer Ar-
beits- und Schlafraume (Dormitorien), wie es fir die einfachen Schwestern in
der Encarnacion tiblich war. Die wohlhabenden, meist adeligen Schwestern ver-
fiigten tiber eine eigene Zelle, d.h. eine kleine Wohnung. Zu diesen Schwestern
zahlte auch Teresa. Ihre Zelle bestand aus einem Vorraum, einer kleinen Kiiche
und einem groflen Wohnschlafzimmer, das in zwei Ebenen unterteilt war, die
mit einer Holzstiege verbunden waren. Im unteren Raum befand sich ihr ei-
genes Oratorium.'® In dieser kleinen Wohnung lebten noch eine Nichte Teresas,
Beatrix, und eine Tochter ihres Cousins, Maria Bautista.

In Teresas neuem Kloster hatte jede Schwester eine eigene Zelle.”® Es waren
einfache Klosterzellen, fiir alle Schwestern, auch fiir die Priorin, gleich. Aulerdem
fithrte sie die strenge Form der Klausur ein. Keine Verwandten oder sonstige
Lajen durften sich mehr innerhalb des Klosters aufhalten, was in der Encarnacién
selbstverstdndlich gewesen war. Auch unnétige Besucher wollte sie vermeiden.
Kleine Einsiedeleien im Garten sollten einzelnen Schwestern die Mdglichkeit
zu noch grofiere Einsamkeit und Zuriickgezogenheit gewéhrleisten. Das ere-
mitische Leben verstarkte sie durch Schweigen wéihrend des ganzen Tages, aus-
genommen hiervon waren nur die Rekreationszeiten und notwendige Mittei-
lungen bei der Arbeit.

Als weiteren wesentlichen Punkt erneuerte sie die Armut, wie sie in der
Karmelregel geboten ist. Die urspriingliche Forderung nach volliger Besitzlosig-
keit prégte ihre personliche Einstellung zur Armutsfrage. Sie kimpfte lange und
hartnéckig darum, ihr Kloster San José ohne feste Einkiinfte griinden zu kénnen,
was spater nicht immer verwirklicht werden konnte.

Sie setzte die Gleichheit der Schwestern durch, was ebenfalls in der Regel ver-
ankert ist. Nun gab es keine zwei Klassen von Schwestern mehr, Do7ias und ein-
fache Schwestern. Um alle gesellschaftlichen Unterschiede zu beseitigen, trugen
die Schwestern nicht lainger Nachnamen, sondern einen geistlichen ,,Adelstitel,
nidmlich ein Glaubensgeheimnis, das dem Vornamen angefiigt war. Sie selbst
nannte sich von nun an Teresa von Jesus.

18 Vgl. J. Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel (Anm. 4), 95.

19 Vgl. Buch meines Lebens, 478, Anm. 26.

20 Vql. Dies., Weg der Vollkommenheit, Kap. 6,6. Hrsg., Ubers. u. eingel. von U. Dobhan/E. Peeters. Frei-
burg 2003 (Gesammelte Werke; 2), 100f.



174 Veronika E. Schmitt

In den klosterlichen Tagesablauf fiigte sie morgens und abends jeweils eine
Stunde fiir die Meditation ein. Auch im Kloster der Menschwerdung muss
es schon in irgendeiner Form Betrachtungszeiten gegeben haben. Durch den
Benediktiner Garcia Cisneros (1455-1510), der in seinem Buch ,,Exercitatorio de la
vida espiritual“ eine Methode des inneren Gebetes dargelegt und die zweistiindige
Betrachtungszeit fiir das Gemeinschaftsleben eingefiihrt hatte,”" ,gelangte die
Methodisierung von Betrachtung und innerlichem Gebet in die Erneuerungs-
bewegungen fast aller Orden in Spanien - auch in das Menschwerdungskloster
in Avila.“** Teresa praktizierte in der Encarnacion regelmaflig das personliche
innere Gebet. Da sie auf diese Weise aber nicht zur Betrachtung fand, ging sie
ihren eigenen Weg der Kontemplation, auf dem sie lange Zeiten der Trockenheit
erlebte — eben weil sie nicht betrachten konnte. Stattdessen wartete sie darauf,
»dafd die Zeit, die ich mir zu bleiben vorgenommen hatte, bald zu Ende ginge, und
darauf, auf das Schlagen der Uhr zu lauschen, als auf andere gute Dinge.“** Sie
erwihnt auch, dass ,,die Gewalt, die mir der Bése oder auch meine schlechte Ge-
wohnheit antaten, und die Traurigkeit, die mich beim Eintritt in den Gebetsraum
befiel, so unertraglich waren, daf$ ich meinen ganzen Mut zusammennehmen
mufite, um mich zu zwingen.“** ,,Gebetsraum® meint hier wahrscheinlich ihr per-
sonliches Oratorium, also das obere Zimmer ihrer kleinen Wohnung, ,,in dem sie
schlief und in das sie sich auch zum inneren Beten zuriickzog“.> Sie verbrachte
also ihre Betrachtungszeit in der Encarnacion allein.

Mit der Einfithrung der zwei Stunden Meditation in den Tagesablauf hat Teresa
eine abendldndische Entsprechung zum morgenldndischen immerwéhrenden
Gebet der ersten Karmeliten in der Zelle geschaffen. Bei dieser Meditationszeit
geht es nicht um die Absolvierung eines Gebetspensums, sondern um die ganz
personliche Beziehung des Einzelnen zu Gott und Christus, die im Gesprich
mit ihm, im liebenden Aufmerken und Verweilen oder in der Versenkung in
seine Gegenwart bestehen kann. Es ist die Schweigemeditation, die Teresa in den
Karmel einfiihrte, und damit auch das Schweigen als Gebetsform.

Die in der Karmelregel urspriinglich gebotene Fleischabstinenz nahm sie
wieder auf. Wiahrend die Schwestern in der Encarnacién taglich eine kleine
Portion Fleisch erhielten,*® wollte Teresa das nur als Ausnahme zulassen.

Eine weitere Anderung war die Beschrinkung der Kommunitit auf dreizehn
Schwestern; manchmal wird ihre Zahl auch mit fiinfzehn angegeben. Teresa

21 Vgl. M.A. Sondermann, Teresa von Avila begegnen. Augsburg 2007, 35.

22 Vqgl. J. Burggraf, Teresa von Avila. Paderborn 1996, 369 u. O. Steggink, Erfahrung und Realismus bei
Teresa von Avila und Johannes vom Kreuz. Dusseldorf 1976, 49.

23 Vgl. Buch meines Lebens, Kap. 8,7 (158).

24 Vgl. ebd.

25 Vgl. Anm. 19.

26 Vgl. O. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 56.



Teresas Reformwerk 175

war an kleinen, Giberschaubaren und familidr geprigten Gruppen gelegen. Im
Kloster der Menschwerdung lebten zu ihrer Zeit 180 Schwestern. Das Kloster
war restlos iiberfiillt, so dass die dadurch verursachte wirtschaftliche Not Schwes-
tern zeitweise zu Aufenthalten au8erhalb des Klosters, bei Verwandten, zwang.”’
Die zahlenmiflige Beschrankung basiert zunéchst auf Teresas eigenem Erleben,
»denn ich weif$ aus Erfahrung, was es um das Zusammenleben vieler Frauens-
personen ist. Gott bewahre uns!“*® Vielleicht ist hier aber auch ein Riickgriff auf
ihr Stammbkloster denkbar, das 1479 urspriinglich nur fiir 14 Beatinnen gegriindet
worden war, ,,zwolf nach dem Vorbild der zwolf Apostel, die beiden anderen
an Stelle Jesu Christi, unseres hochsten Gutes und seiner heiligsten Mutter.*
Keine der Regelfassungen macht eine Angabe {iber die Zahl der Mitglieder fiir
eine Griindung.

Da Teresa bei allen ihren Neugriindungen, auch bei ihrem ersten Reform-
kloster San José, auf Schwestern aus der Encarnacion zuriickgegriffen hatte — 34
insgesamt, 22 blieben endgiiltig -,*° war die teilweise Beibehaltung der dortigen
Lebensweise sinnvoll gewesen. Teresa erneuerte nicht rigoros. Auf den Vorwurf,
sie habe die besten Schwestern aus der Encarnacion abgezogen, antwortete sie:
,Uber vierzig sind noch dort, die einen Orden griinden konnten.“*' Im Grunde
genommen erholte sich das iiberfiillte Kloster durch die Abwanderung. Bei
gleichzeitiger Aufnahmesperre reduzierte sich bis 1594 die Zahl auf 69 Schwes-
tern.*?

Die innere Reform

Die Anderungen, die Teresa bei ihrer Klostergriindung vornahm, waren nicht
so grundlegend, dass nicht auch ein Riickfall in die alte Lebensweise moglich
gewesen ware, was Teresa immer wieder befiirchtete. Als die Schwestern von San
José ihre Wiinsche fiir die Konstitutionen von 1581 benennen konnten, schrieb
Teresa am 27. Febr. 1581 an P. Jeronimo Gracidn: ,Denn die Schwestern des St.-
Josephs-Klosters in Avila haben derartige Wiinsche vorgebracht, dafd sie sich,
wenn sie in Erfiillung gingen, in nichts von den Nonnen des Klosters zur Mensch-
werdung unterscheiden wiirden. Ich bin entsetzt dariiber, was dort der Teufel
treibt ..., daf3 alle Schwestern Fleisch essen diirfen, und dies war eine von den

27 Vgl. Buch meines Lebens, Kap. 32,9 (475).

28 Vgl. Dies., Briefe (Anm. 9), 124.

29 Vgl. Maria Pinel de Monroy, Noticias del Santo convento de la Encarnacion de Avila; zit. n. U. Dob-
han, Gott — Mensch — Welt in der Sicht Teresas von Avila. Frankfurt 1978, 137

30 Vgl. O. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 67.

31 Vgl. Maria Pinel de Monroy, Noticias (Anm. 29); zit. n. ebd.

32 Vgl. aa0, 68.



176 Veronika E. Schmitt

Bitten, die sie stellten.“*? In einem Brief vom 30. Dez. 1575 schilderte sie Maria
Bautista, der Priorin von Valladolid, die Situation in den reformierten Klgstern
Sevillas: ... es wird schlimmer sein als in der Encarnacién®.**

Offensichtlich fiihlte sie sich am Ende ihres Lebens selbst von den eigenen
Schwestern in ihrem Anliegen der Erneuerung nicht wirklich verstanden. Es
ging ihr namlich nicht nur um eine duflere, sondern vor allem um eine innere
Reform. Sie wollte einen freien Raum schaffen, der es Frauen, Schwestern im
Spanien ihres Jahrhunderts ermdglichte, kontemplativ zu leben und nicht nur
Gebete zu verrichten, und in dem sie von auflen ungestort ihr Leben selbst be-
stimmen konnten. Dabei hatte sie den Ursprung im Blick, das eremitische Leben
der Viter auf dem Berg Karmel, und sah wie diese die Berufung der Karmeliten
in der Kontemplation. Diesen Geist wollte sie wiederbeleben und ihren Schwes-
tern vermitteln. Sie tat es, indem sie ihre personlichen Erfahrungen mit Gott und
ihr grofies Wissen tiber Kontemplation und Mystik einbrachte, und nicht zuletzt
auch durch ihre Schriften. Allerdings blieb Teresa nicht bei der bloflen Riick-
kehr zum Ursprung: Die ersten Karmeliten auf dem Berg Karmel meditierten,
indem sie bestindig Psalmen rezitierten. Teresa fiithrte das schweigende Gebet
ein, das Raum lésst fiir das Gespriach mit dem Freund und fiir die Versenkung
in seine Gegenwart.

Die tradierte karmelitanische Spiritualitéit ergdnzte sie durch das, was zu jhrer
Zeit auf dem Gebiet der Kontemplation und Mystik aktuell war, namlich die
Mystik des Pseudo-Dionysius Areopagita (um 500), der ausgehend von Gregor
von Nyssa die via negativa der Gotteserkenntnis lehrte. Sein Denken wurde im
Spanien der damaligen Zeit vor allem durch die Schriften Franciscos de Osuna
bekannt gemacht. Teresa gab der Kontemplation eine neue Ausrichtung: apos-
tolisch und kirchlich verstand sie sie, fiir die Welt und fiir die Theologen bzw.
Kirche.

Im Unterschied zu anderen Reformern ging es Teresa bei ihren Neugriindungen
nicht um duflere Strenge, d.h. um asketischen Rigorismus, sondern um den Geist
eines tugendhaften, vom Egoismus sich l6senden spirituellen Weges zu Gott.*>*
Thre asketischen Forderungen sind maf3voll und konsequent, aber nie iiber-
zogen. So fiihrte sie z.B. keine Nachtwachen ein. Die Schwestern sollten eine zu-
sammenhéngende Zeit des Schlafens von sechs bis sieben Stunden haben. Bei
einer Neugriindung achtete sie immer darauf, dass Stroh fiir die Betten da war.
Sie behielt die tagliche Rekreation bei und wollte nicht, dass ihre Schwestern

33 Vgl. Teresa von Avila, Briefe. Hrsg. von A. Alkofer. Mlinchen 31980 (Samtliche Schriften der hl. There-
sia von Jesus; 4), 357

34 Zit. n. U. Dobhan, Gott — Mensch — Welt (Anm. 29), 139, Anm. 33.

35 Vgl. Schreiben an P. Ambrosius Mariano vom 12.10.1576, in: Teresa von Avila, Briefe (Anm. 9), 426.



Teresas Reformwerk 177

oder Briider barfuf gehen. Beim Kauf eines neuen Hauses bedachte sie, ob die
Bedingungen gesundheitsférderlich waren.

Teresas Reformwerk - ,,Refounding“ des Karmel

Teresa hat den Karmelitenorden wieder an seine Wurzeln gefiihrt. Selbst beriihrt
von der urspriinglicheren Fassung der Karmelregel, hat sie eine neue Verwur-
zelung aus eben deren Aktualisierung erméglicht. Es ging ihr jedoch nicht darum,
wieder zum Anfang zuriickzukehren, sondern sie wollte etwas Neues und stand
fiir einen Neubeginn des Ordens, wie dieser ihn bei seiner Entstehung erlebt
hatte. Aus dem Leben griechischer Monche in den paléstinensischen Lauren als
Ursprung schopfend, wurde durch die Regelgebung des Patriarchen Albertus
zu Beginn des 13. Jh. der Karmel als Orden geschaffen. Durch Teresa wird dieser
Ursprung wieder lebendig, aber bereichert mit ihren eigenen geistlichen Er-
fahrungen und der Theologie ihrer Zeit. Es hat sich gezeigt, dass der Prozess
des ,Refounding® bei Teresa ein sehr langer war und gepragt von vielen ver-
schiedenen Momenten. Er ist keineswegs auf ihre Hollenvision und Griindungs-
sitzung zu reduzieren. Thre inneren Eingebungen schon Jahre vor der ersten
Neugriindung, ihr eigener geistlicher Weg, die ungiinstigen Bedingungen im
Kloster der Menschwerdung - es ist weniger Unzufriedenheit bei ihr zu spiiren
als ein Ungeniigen -, die Begegnung mit Maria de Jesus, die ein ganz dhnliches
Anliegen hatte wie sie, die Kenntnis einer urspriinglicheren Fassung der Regel
sowie ein immer erneutes Reflektieren und Hinterfragen bis zur Erstellung der
Satzungen von 1567 und 1581 miissen mitbedacht werden. ,, Ich bitte Sie®, schreibt
sie in einem Brief an Pater Gracian, ,,glauben Sie mir in diesem Punkt, denn als
ich das Sankt Josefskloster griindete, haben wir alles griindlich bedacht*.>

Teresa schafft etwas Neues, aber nicht aus dem Nichts, sondern aus dem
reichen Traditionsschatz ihres Ordens, ihres Stammklosters und ihrer Zeit.
Sie hat die Reformbewegungen ihrer Epoche und die eremitischen Urspriinge
des Karmelitenordens in das bis dahin fiir die meisten Schwestern rein ge-
meinschaftlich geprégte Leben eingestiftet.

Es ist kaum im allgemeinen Bewusstsein, auch nicht dem der Schwestern,
dass erst Teresa durch ihre Neugriindung jeder Karmelitin eine eigene Zelle
ermoglicht hat. Fiir die Briidder des Ordens war dies stets selbstverstandlich,
ist doch die Zelle der Karmelregel entsprechend der eigentliche Ort, an dem
sich der Kernsatz ,,Tag und Nacht das Gesetz des Herrn zu betrachten und im

36 Zit. n. O. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 75. Es ging darum, dass die Beichtvater nicht
die Vikare der Schwestern sein durften.



178 Veronika E. Schmitt

Gebet zu wachen® erst verwirklichen kann.>” Teresa schuf damit auch Standes-
unterschiede ab, von denen ihre gesamte Epoche zutiefst geprigt war. Dadurch
entsprach sie einem grundlegenden Prinzip monastischen Lebens, ndmlich der
Gleichheit aller, da alle Schwestern und Briider Christi sind. Es ging ihr darum,
Bedingungen fiir ein Leben in Kontemplation zu schaffen, wie es die Regel als
Ordensideal beschreibt, zu einer Zeit, in der dies nur den Ménnern gestattet war.

Teresa hat nie ihren Orden verlassen, sondern sich von der gemilderten Form
der Regel losgesagt, um sich auf die urspriinglichere zu verpflichten: ,,Jesus - ich,
Teresa von Jesus, Ordensschwester Unserer Lieben Frau vom Karmel, Professe in
der Menschwerdung zu Avila, die ich nun in St. Josef zu Avila bin, wo die erste
Regel befolgt wird, habe diese Regel hier in diesem Hause mit Erlaubnis unseres
Hochwiirden Paters Frater Juan Bautista bis zum heutigen Tag eingehalten. (...)
Ich erkldre hiermit: Es ist mein Wille, diese Regel (die erste; Erg.d.Verf.) mein
ganzes Leben zu befolgen; dies gelobe ich (...). Am 13. Tag des Monats Juli, im
Jahre 1571 — Teresa von Jesus, Karmelitin.“*®

Teresa ist beides: Reformerin und Griinderin. Sie verdnderte Vorgegebenes
und schuf Neues, aber im Riickgriff auf den Ursprung. Das ist ,Refounding des
Karmel aus dem Geist des Ursprungs. Treffend hat Otger Stegging formuliert:
»Die von Mutter Teresa von Jesus in ihren Konventen eingefiihrte neue Weise,
Karmelitin zu sein, muf vielmehr als schopferisches Griindungswerk gesehen
werden, hat sie doch, indem sie aus der ganzen Tiefe evangelischen Geistes
schopfte, im zwangsldufig vorgegebenen Rahmen des zonobitischen Lebens
die eremitisch-kontemplative Lebensform des Karmels wiederhergestellt.“ Er
folgert: ,Denn in Wahrheit stellt das teresianische Werk die historische, juri-
dische und geistliche Fortsetzung des Karmelordens dar. Von ihm iitbernimmt
es den Namen, das Ordenskleid und die Regel in ihrer urspriinglichen Reinheit.
Der Ordensgeneral, Giovanni Battista Rubeo, in dessen Hand die Heilige im
April 1567 erneut und feierlich das Geliibde des Gehorsams ablegte, billigte das
teresianische Werk mit Begeisterung. Mit aller Entschiedenheit sandte er seine
Tochter aus, um den Lebensraum zu erobern, den ihre erste Griindung in der
Kirche Gottes verdiente.**”

Teresa selbst hat es nicht anders gesehen: ,Man sagt, es sei dies ein neuer
Orden und man wolle Neuerungen einfithren. Aber man lese nur unsere ur-
spriingliche Regel nach; diese ist es, die wir ohne Milderung und in derselben
Strenge befolgen, wie sie der Papst anfinglich gegeben hat.“** Das monastische

37 Vgl. Anm. 4.

38 Zit. n. V.E. Schmitt, Lebensregel des Karmel. Im Spannungsfeld von Gestern und Morgen, in: Christli-
che Innerlichkeit 31 (1996), 94f.

39 0. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 76f.

40 Schreiben an P. Paolo Fernandez SJ vom 4.10.1578, in: Teresa von Avila, Briefe (Anm. 33), 84.



Teresas Reformwerk 179

Ideal des Ordens konnte Teresa jedoch nur fiir den weiblichen Zweig verwirk-
lichen, den ménnlichen wollte sie weiterhin als apostolisch téitigen sehen, der er
durch die Angleichung an die Bettelorden geworden war, auch deshalb, um fiir
ihre Schwestern gute Seelsorger zu haben.

Refounding im Karmel heute

Eine Erneuerung des Karmel heute ist moglich, wenn sich Einzelne, ,,Propheten®,
vom Geist Gottes und vom Ursprungsgeist anriithren lassen. Letzterer erschlief3t
sich iiber die bewusste Riickkehr zu den spirituellen Quellen des Ordens. Heute
fihrt uns dieser Weg nicht nur zur Karmelregel, wie Teresa sie kannte, sondern
bis zur Regel des Albertus und dariiber hinaus bis zu den griechisch-ortho-
doxen Eremiten auf dem Karmelgebirge, als deren Nachfolger sich die ersten
Generationen von Karmeliten verstanden.

Inspiriert von deren Wiistenspiritualitdt, konnen die ,,Propheten® unserer
Zeit diese neu lebendig werden lassen, indem sie die eremitischen Elemente des
Karmel verstarkt beachten, also etwa vermehrt das betende Verweilen in der
Zelle und individuelle Arbeitsrdume ermoglichen. Um das kontemplativ-ere-
mitische Ideal des Karmel verwirklichen zu konnen, bedarf es eines Raumes der
Zuriickgezogenheit und des Schweigens, wie Teresa ihn realisierte, durch eine
klare Abgrenzung nach auflen und eines einfachen Lebensstils, der von Verant-
wortungsbewusstsein gegeniiber der Gemeinschaft und der Umwelt gekenn-
zeichnet ist. Eine Erneuerung in diesem Sinne ist ein aktuelles Anliegen, be-
sonders bei der Neugriindung eines Karmelitinnenklosters, wie sie beispielsweise
von der deutschsprachigen Schweiz angefragt ist.*!

Teresas Weg fithrte sie zu den kontemplativ-spirituellen Stromungen ihrer
Zeit, zu Francisco de Osuna, Petrus de Alcantara u.a. Entsprechend wire es uns
angemessen, die heutigen spirituellen Stromungen aufzugreifen, insbesondere
christliche Kontemplationsformen und ostkirchliche Spiritualitit, um die
Schweigemeditation mit ihrem Fundament einer personalen freundschaftlichen
Beziehung zu Gott und Christus zu vertiefen. Die apostolische Dimension der
Kontemplation, wie Teresa sie herausgestellt hat, umschlief3t heute das Gebet
fiir die N6te unserer globalisierten Welt und weltweiten Kirche und macht uns
bewusst, dass sich echte Kontemplation erst in der Liebe zum Nachsten, ndmlich
im konkreten Leben bewahrheitet, und dass es nicht um asketische Leistungen,
sondern um die innere Haltung der Hingabe an Gott und die Menschen geht.

41 Vgl. dazu www.projekt-karmel-schweiz.de [Stand: 27.02.2009].



180 Veronika E. Schmitt

Diesen Geist des Neuwerdens konnte auch Teresa von Avila nicht einfach
verordnen. Sie musste ihn leben, zunichst im kleinen Rahmen, ihrem ,,Gottes-
winkelchen® (rinconcito de Dios) San José in Avila.*? Sie begann im umgebauten
Haus ihres Schwagers mit vier jungen Frauen, die sie aufnahm. Erst allméihlich
hat sich dieser Geist der Erneuerung durch weitere Griitndungen ausgebreitet. So
ist auch heute eine Erneuerung nicht nur theoretisch zu bewerkstelligen, sondern
will konkret erprobt werden. Ein ,,Gotteswinkelchen®, das einem gréferen
Kloster angegliedert ist, scheint mir fiir Menschen unserer Tage eine Moglich-
keit zu sein, um den Karmel, wenn auch im kleinen Rahmen, als Ort des Gebets
und der Kontemplation zu erleben.

42 \gl. Buch meines Lebens, Kap. 35,12 (524).



