
GuL 82/3 (2009) 167–180

      167

Teresas Reformwerk
„Refounding“ des Karmel aus  
dem Geist des Ursprungs
Veronika E. Schmitt / Dachau

Klöster haben heute eine starke Anziehungskraft für viele und werden gerne auf-
gesucht. Es mangelt aber an Menschen, die sich verbindlich auf ein klösterliches 
Leben einlassen. Die großen traditionellen Orden – zu denen auch der Karmel 
zählt – haben wenig Nachwuchs. Dieser Gegensatz fordert heraus. Offensichtlich 
gibt es etwas zeitlos Kostbares, das die Orden tradieren, aber die Art und Weise, 
wie dies heute vorgelebt wird, findet nicht genügend Resonanz. Eine Ausrichtung 
auf „Refounding“, zeitgemäße Erneuerung aus dem Ursprung, ist notwendig, um 
die ursprüngliche Lebendigkeit nicht nur für Außenstehende neu zu gewinnen, 
sondern für die, die ein Leben im Orden wählen wollen. Klemens Schaupp be-
schreibt „Refounding“ (Neugründung) als „einen gemeinsam getragenen Prozess 
der Rückkehr zur Gründungserfahrung der Gemeinschaft mit dem Ziel, die Aus-
richtung auf das ursprüngliche Ziel, die ursprüngliche Vision wiederzugewinnen. 
Dadurch kommt der Gemeinschaft neue Energie zu, radikal neue Antworten auf 
die Probleme der Gegenwart zu finden, die auf die Überwindung ihrer Ursachen 
abzielen.“1 Er nennt fünf Phasen für eine gelungene Wiedergründung, nämlich: 
Chaos, Einsicht in die Notwendigkeit einer radikalen Veränderung, Bereitschaft 
zur Erneuerung, Wirksamkeit der Propheten und schließlich Neugründung.2

Der Stammorden

Eine so verstandene Erneuerung lässt sich nicht verordnen oder organisieren. 
Menschen müssen vom Ursprungsgeist angerührt werden, um ihn ins Heute 
einzubringen. Das setzt Kenntnis und Begegnung mit dem Ursprung voraus. 
Im Karmel des reformierten und neu gegründeten Ordenszweiges gibt es einen 
zweifachen: Zum einen den Ursprung auf dem Berg Karmel am Ende des 12. und 

1  Vgl. K. Schaupp, Es geht nicht ohne Wagnis, in: Ders./C.E. Kunz (Hrsg.), Erneuerung. Mainz 2002, 9–26, 
hier 10.
2  Vgl. aaO., 17–19.



168      Veronika E. Schmitt

zu Beginn des 13. Jh. und zum anderen die Reform und Gründung durch Teresa 
von Avila im 16. Jh. 

Der Karmel kennt keine historische Gründergestalt, wohl aber die legendäre 
des frühen Mönchtums, den Propheten Elija, der auf dem Berg Karmel zum 
Gottesgericht aufrief (vgl. 1 Kön 18). An die Stelle eines Gründers ist die Karmel-
regel getreten, die der Patriarch Albertus für die Karmeliten entsprechend ihrer 
Lebensweise verfasste und die bis heute für alle Karmeliten gilt. Die karmelita-
nische Lebensweise und Spiritualität war jedoch keine Erfindung der ersten 
Karmeliten, sondern hat aller Wahrscheinlichkeit nach ihren Ursprung bei 
griechisch-orthodoxen Mönchen der Laura (Eremitenkolonie) im Wadi ain es-
Siah auf dem Berg Karmel.3 Es waren wohl diese Eremiten, die das Gedankengut 
und die Lebensweise frühchristlichen Mönchtums sowie die monastisch-elija-
nische Tradition des Berges Karmel den Karmeliten vermittelt haben, was in der 
Karmelregel seinen Ausdruck fand.

„Jeder einzelne soll in seiner Zelle oder in ihrer Nähe bleiben, Tag und Nacht 
über das Gesetz Gottes des Herrn meditieren (Ps 1,2) und im Gebet wachen 
(1 Petr 4,7), es sei denn, er wird durch andere, berechtigte Tätigkeiten in An-
spruch genommen.“4 Dieser Kernsatz beschreibt exakt die Gebetsweise der früh-
christlichen Eremiten. Sie betrachteten, auf dem Boden sitzend, das Gesetz des 
Herrn, das ist die Heilige Schrift, indem sie sie beständig murmelnd auswendig 
rezitierten und mit Anrufungen Gottes im Stehen unterbrachen. Es war das 
immerwährende Gebet, das ihre Berufung ausmachte, entsprechend der Schrift-
stelle: „Betet ohne Unterlass“ (1 Tess 5,17).

Die zunehmende Klerikalisierung der ersten Karmeliten, die Verpflichtung 
zum gemeinsamen Chorgebet sowie nach wenigen Jahrzehnten die Vertreibung 
aus ihrem Ursprungsland, in deren Folge sie die Struktur der Bettelorden über-
nahmen, bedeuteten eine immer stärkere Abkehr vom ursprünglich kontem-
plativ-eremitischen Leben, das als Ideal jedoch weiterhin beibehalten wurde 
und bei allen Reformen eine entscheidende Rolle spielte. Eine dieser Reformen 
in der Mitte des 15. Jh. führte zur Entstehung des weiblichen Zweiges des Or-
dens, durch die der Ordensgeneral Johannes Soreth das Ursprungsideal neu zu 
beleben suchte. Da die Schwestern kein Apostolat ausübten, konnten sie in be-
sonderer Weise das kontemplative Ideal verwirklichen. In eines der Schwesternk-
löster in Spanien trat 1535 Teresa von Avila (1515–1582) ein. Durch sie kam es zu 
einer weiteren Reform im Karmel.

3  Vgl. dazu V.E. Schmitt, Contemplatio. Würzburg 2007 u. Dies., Die vergessenen Wurzeln des Karmel. 
Würzburg 2008.
4  J. Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel. Aschaffenburg 1986, 89.



Teresas Reformwerk      169

Teresas Weg zur Reform 

Teresas bedeutendes Werk begann unscheinbar und verborgen. Teresa hat im 
Kloster der Menschwerdung (Encarnación), in das sie zwanzigjährig eintrat, 
27 Jahre bis zu ihrer ersten Neugründung verbracht, in ihren neu gegründeten 
Klöstern nur siebzehn Jahre. Wir können also davon ausgehen, dass sie in ihrem 
Leben als Ordensfrau stark von ihrem Stammkloster geprägt war. Auf ihrem 
geistlichen Weg allerdings fühlte sie sich dort fast zwanzig Jahre allein gelassen 
und unverstanden. Das Gebet, genauer gesagt, die im Kloster der Menschwer-
dung praktizierte Methode der Betrachtung als Nachsinnen über eine Glaubens-
wahrheit, bereitete ihr äußerste Schwierigkeiten. Ohne es zu wissen, ging sie von 
Anfang an einen kontemplativen Weg, einen Weg der Versenkung. Im Buch 
„Drittes Geistliches ABC“5 des Franziskanerpaters Francisco de Osuna fand sie 
den Weg des Schweigens, des Betens ohne Worte, des Nichtdenkens (no pensar 
nada) beschrieben und wählte es in Ermangelung eines Beichtvaters, der sie ver-
standen hätte, als ihren geistlichen Begleiter. Bei der hier und anderen großen 
geistlichen Autoren ihrer Zeit beschriebenen Form der Kontemplation fand 
Teresa den Hinweis, dass man auf ihrer höchsten Stufe alles Menschliche und 
somit auch die Menschheit Jesu hinter sich lassen müsse. Das konnte sie nur 
bedingt bejahen, insofern der Mensch von sich aus die Vergegenwärtigung Jesu 
und das Denken an ihn nicht unterlässt: 

„Wenn Gott alle Seelenvermögen aufheben will, wie wir es bei den vorhin 
genannten Gebetsweisen gesehen haben (also in Ekstase; Anm.), dann ist klar, 
daß diese Gegenwart entschwindet, auch wenn wir es nicht wollen. Dann ent-
schwinde sie in Gottes Namen! Glücklicher Verlust, der dazu da ist, um mehr zu 
genießen, was man scheinbar verliert, denn dann ist die Seele nur noch damit be-
schäftigt, den zu lieben, um dessen Kenntnis sich der Verstand abgeplagt hat, und 
liebt das, was sie nicht erfaßt hat, und genießt von dem, was sie nie so tief hätte 
genießen können, wenn sie sich nicht immer mehr verlieren würde, um, wie ich 
sage, mehr zu gewinnen. Daß wir es uns aber absichtlich und mit Bedacht abge-
wöhnen, uns mit all unseren Kräften zu bemühen, diese heiligste Menschheit be-
ständig vor Augen zu haben – und gebe der Herr, es wäre wirklich beständig –, 
davon sage ich, daß es mir nicht gut scheint, und daß es bedeutet, daß die Seele, 
wie man so sagt, in der Luft hinge, denn es sieht so aus, als habe sie keinen Halt, 
auch wenn es ihr noch so sehr vorkommt, von Gott erfüllt zu sein. Solange wir 
leben und Menschen sind, ist es etwas Großartiges, ihn als Menschen bei uns zu 
haben (…). Wir sind keine Engel, sondern haben einen Leib.“6

5  Eine Auswahl bietet Francisco de Osuna, Versenkung. Übers. u. eingel. von E. Lorenz. Freiburg 1982.
6  Vgl. Teresa von Avila, Das Buch meines Lebens, Kap. 22,9f. Hrsg., übers. u. eingel. von U. Dobhan/E. 
Peeters. Freiburg 2001 (Gesammelte Werke; 1), 326f. (zit. als Buch meines Lebens).



170      Veronika E. Schmitt

Nicht im vielen Denken, sondern im vielen Lieben besteht die Vergegen-
wärtigung der Menschheit Jesu, der als steter Freund an ihrer Seite für Teresa 
unentbehrlich geworden war. Ihre Vergegenwärtigung Jesu war bildlos, weil sie 
zu anderem nicht fähig war; darum schätzte sie Bilder so sehr und empfahl ihren 
Schwestern, stets eines bei sich zu tragen und mit ihm zu sprechen. Das Gespräch 
mit Jesus, dem Freund, der vertraute Umgang mit ihm, gehören für sie zum 
Gebet, zur Kontemplation. Ohne ihn konnte sie den Weg in die Tiefe ihrer See-
le, in die innersten Wohnungen, nicht finden. Diesen Weg mit Christus ging sie 
ganz konsequent und spürte immer mehr, dass ihre Lebensweise im Kloster der 
Menschwerdung damit nicht übereinstimmte. Zunächst versuchte sie, ihr Leben 
zu bessern. Dabei kam ihrem Bekehrungserlebnis von 1554 vor einer Statue des 
gegeißelten Christus eine entscheidende Rolle zu. Sechs Jahre später, zu Beginn 
des Jahres 1560, war ihre „Höllenvision“ ein erneuter Anstoß, das eigene Leben 
zu vervollkommnen. Sie wollte dies durch eine vollkommenere Befolgung ihrer 
Ordensregel tun. 

Im Oktober desselben Jahres fand in ihrer Zelle ein Gespräch im Kreis von 
verwandten Schwestern und Freundinnen statt, das ihr einen weiteren Impuls 
gab. Eine der Anwesenden sagte: „… ob es denn nicht möglich wäre, ein Kloster 
gründen zu können, wenn wir schon nicht so wären, daß wir Schwestern nach der 
Art der Unbeschuhten sein könnten.“ Teresa fügt in ihrer Lebensbeschreibung 
hinzu: „Da ich mich selbst mit solchen Wünschen trug, begann ich mit meiner 
Gefährtin, dieser verwitweten Dame, … darüber zu sprechen, da sie denselben 
Wunsch hatte.“7

Der Gedanke an eine Klostergründung bewegte Teresa schon damals in einem 
anhaltenden inneren Prozess. An anderer Stelle erwähnt sie, dass sie über Jahre 
hinweg Eingebungen (profecias) hatte, dies zu tun.8 Es ist zunächst nicht von 
Reform die Rede, sondern von der Gründung eines neuen Klosters. Worin ihre 
Inspirationen oder Eingebungen genau bestanden haben, erfahren wir nicht, 
„weil sich … diese (göttlichen Eingebungen; Erg.d.Verf.) in einem Briefe nicht 
mitteilen lassen“, wie sie an ihren Bruder schrieb.9

Aus ihrer Autobiographie erfahren wir auch, dass María de Jesús (Yepes), eine 
Karmelbeatin,10 zur gleichen Zeit wie Teresa ähnliche Eingebungen hatte: „Es 
hatte sie der Herr in demselben Jahr und Monat wie mich bewogen, ein weiteres 
Kloster unseres Ordens zu gründen.“11 Die Begegnung Teresas mit der sieben 

7  Vgl. aaO., Kap. 32,10 (477).
8  Vgl. aaO., Kap. 34,18 (514).
9  Vgl. Dies., Briefe. Hrsg. von A. Alkofer. München 41979 (Sämtliche Schriften der hl. Theresia von Je-
sus; 3), 21.
10  So nannte man eine Karmelitin, die ohne Gelübde ein klosterähnliches Leben führte und das Ordens-
gewand trug.
11  Buch meines Lebens, Kap. 35,1 (516).



Teresas Reformwerk      171

Jahre jüngeren Maria (1522–
1580) fand in der ersten 
Hälfte des Jahres 1561 statt. 
Maria, die in jungen Jahren 
verwitwet war, trat nach 
dem Tod ihres Mannes in 
das Karmelitinnenkloster 
in Granada ein, verließ 
es aber noch im Noviziat, 
weil sie schon damals den 
Wunsch verspürte, einen 
Unbeschuhten Karmel, d.h. 
einen Reformkarmel, zu 
gründen. Wenn Maria be-
reits im Noviziat solche 
Eingebungen hatte, darf 
man annehmen, dass sie bei 
beiden zum Zeitpunkt ihrer 
Begegnung schon Jahre zu-
rück lagen.

Im Spanien des 16. Jh. 
herrschte ein regelrechtes 
Reformklima. Teresa wusste darum, wie ihr Bericht von der Gründungssit-
zung in ihrer Zelle zeigt. Dort ist von „Unbeschuhten“ die Rede, was schon 
damals gleichbedeutend war mit „reformiert“ als Bezeichnung für nahezu alle 
monastischen Reformbestrebungen. Was eine ganze Epoche erfasste, ergriff 
auch Teresa und Maria. Durch sie lernte Teresa eine ursprünglichere Fassung 
der Regel kennen. Damit ist nicht der stark eremitisch geprägte Regeltext Alberts 
von Jerusalem aus der Zeit zwischen 1206 und 1214 gemeint – ihn lernte Teresa 
nie kennen –, sondern der 1247 von Papst Innozenz IV. approbierte. Teresas 
Stammkloster war auf die durch Papst Eugen IV. gemilderte Form von 1432 ver-
pflichtet: „Papst Eugen milderte das strenge Abstinenzgebot. Jetzt durften die 
Karmeliten (außer im Advent und der Fastenzeit) dreimal in der Woche Fleisch 
essen. Außerdem war es ihnen erlaubt, sich zu bestimmten Zeiten außerhalb der 
Zellen aufzuhalten und in Kirche und Kloster umherzugehen.“12 Das Kloster der 
Menschwerdung hatte außerdem keine Verpflichtung zur strengen Klausur und 
zwar vorwiegend aus wirtschaftlichen Gründen. In der ursprünglicheren Fassung 

12  J. Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel (Anm. 4), 46.

Teresa von Avila. Porträt aus der Rubensschule



172      Veronika E. Schmitt

der Karmelregel fand Teresa eine objektive Norm für das, wonach sie auf ihrem 
kontemplativen Weg und bei ihrem Vorhaben einer Neugründung gesucht hatte. 

Reformkloster San José

Mit der innozentinischen Fassung der Regel befand sich Teresa an der Quelle, 
am Ursprungscharisma des Ordens, das sie aufgreifen, neu beleben und in ihrem 
Reformkloster San José in Avila verwirklichen wird. In dem bereits erwähnten 
Brief an ihren Bruder Lorenzo vom 23. Dez. 1561 charakterisiert Teresa ihr neues 
Kloster: „Es handelt sich nämlich um die Stiftung eines Klosters, in dem nur 
fünfzehn Nonnen, deren Zahl nicht vermehrt werden darf, in strengster Abge-
schiedenheit, dem Gebete und der Abtötung ergeben, zusammenleben sollen, so 
daß sie nie ausgehen dürfen und man sie nur verschleiert sehen und sprechen 
kann“.13

Sie wollte etwas konkret Neues im Vergleich zu dem Leben, das sie in der 
Encarnación führte, welches sie noch Jahre später in schlechter Erinnerung hatte: 
„Ich versichere Euere Gnaden“, schreibt sie am 16. Jan. 1578 an Don Teutonio de 
Braganza, „daß es für mich eines der größten Leiden wäre, die mich auf Erden 
treffen könnten, wenn ich in diesem Kloster sein müßte; denn während der 
ganzen Zeit meines Aufenthaltes dortselbst hatte ich keine gesunde Stunde.“14 
Noch deutlicher wird sie in einem Brief an Schwester Maria von Sevilla (Ende 
Oktober 1577): „Denn in diesem Babel möchte ich nicht wohnen, zumal mit 
meiner schlechten Gesundheit, die in diesem Kloster immer am meisten gelitten 
hat.“15

Am 24. Aug. 1562 kam es nach Überwindung größter Schwierigkeiten zur 
Gründung von Teresas erstem Reformkloster, San José in Avila, dem später noch 
sechzehn Frauen- und zwei Männerklöstern folgten. Was hat sich durch Teresas 
Erneuerung konkret verändert? Zunächst kann man feststellen, dass sie das ihr 
aus der Encarnación vertraute Karmelleben in vielen Punkten aufgegriffen hat: 
gemeinsames Chorgebet, gemeinsames Essen im Refektorium, gemeinsame Er-
holungszeit.16 Teresa führte die Erholungszeit (Rekreation) nicht ein, sondern 
behielt sie bei, „da es nur dazu dient, dabei die Fehler der Schwestern zu erkennen 
und uns ein bisschen Erleichterung zu verschaffen, um die Strenge der Regel aus-
zuhalten.“17 Die Rekreation steht also im Dienst der Regel. Hier zeigt sich Teresas 

13  Teresa von Avila, Briefe (Anm. 9), 21.
14  Vgl. AaO., 592.
15  AaO., 564.
16  Vgl. J. Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel (Anm. 4), 55.
17  Vgl. Teresa von Avila, Das Buch der Gründungen, Kap. 13,5. Hrsg., übers. u. eingel. von U. Dobhan/E. 
Peeters. Freiburg 2007 (Gesammelte Werke; 5), 216.



Teresas Reformwerk      173

pädagogisches Einfühlungsvermögen. In dieser Erholungszeit ist eine Handarbeit 
vorgesehen. Es war ein Grundprinzip monastischen Lebens, stets mit einer ein-
fachen Handarbeit beschäftigt zu sein, um dem Teufel keinen Einlass in die See-
le zu ermöglichen, wie es in der Karmelregel heißt.18

Alle diese Punkte betreffen die gemeinschaftlichen Elemente des Ordens-
lebens. Was Teresa neu einfügt, sind die eremitischen Elemente, die sie von der 
ursprünglicheren Fassung der Regel ableitet: Abschaffung gemeinsamer Ar-
beits- und Schlafräume (Dormitorien), wie es für die einfachen Schwestern in 
der Encarnación üblich war. Die wohlhabenden, meist adeligen Schwestern ver-
fügten über eine eigene Zelle, d.h. eine kleine Wohnung. Zu diesen Schwestern 
zählte auch Teresa. Ihre Zelle bestand aus einem Vorraum, einer kleinen Küche 
und einem großen Wohnschlafzimmer, das in zwei Ebenen unterteilt war, die 
mit einer Holzstiege verbunden waren. Im unteren Raum befand sich ihr ei-
genes Oratorium.19 In dieser kleinen Wohnung lebten noch eine Nichte Teresas, 
Beatrix, und eine Tochter ihres Cousins, María Bautista. 

In Teresas neuem Kloster hatte jede Schwester eine eigene Zelle.20 Es waren 
einfache Klosterzellen, für alle Schwestern, auch für die Priorin, gleich. Außerdem 
führte sie die strenge Form der Klausur ein. Keine Verwandten oder sonstige 
Laien durften sich mehr innerhalb des Klosters aufhalten, was in der Encarnación 
selbstverständlich gewesen war. Auch unnötige Besucher wollte sie vermeiden. 
Kleine Einsiedeleien im Garten sollten einzelnen Schwestern die Möglichkeit 
zu noch größere Einsamkeit und Zurückgezogenheit gewährleisten. Das ere-
mitische Leben verstärkte sie durch Schweigen während des ganzen Tages, aus-
genommen hiervon waren nur die Rekreationszeiten und notwendige Mittei-
lungen bei der Arbeit.

Als weiteren wesentlichen Punkt erneuerte sie die Armut, wie sie in der 
Karmelregel geboten ist. Die ursprüngliche Forderung nach völliger Besitzlosig-
keit prägte ihre persönliche Einstellung zur Armutsfrage. Sie kämpfte lange und 
hartnäckig darum, ihr Kloster San José ohne feste Einkünfte gründen zu können, 
was später nicht immer verwirklicht werden konnte. 

Sie setzte die Gleichheit der Schwestern durch, was ebenfalls in der Regel ver-
ankert ist. Nun gab es keine zwei Klassen von Schwestern mehr, Doñas und ein-
fache Schwestern. Um alle gesellschaftlichen Unterschiede zu beseitigen, trugen 
die Schwestern nicht länger Nachnamen, sondern einen geistlichen „Adelstitel“, 
nämlich ein Glaubensgeheimnis, das dem Vornamen angefügt war. Sie selbst 
nannte sich von nun an Teresa von Jesus.

18  Vgl. J. Jantsch/Ch. Butterweck, Die Regel des Karmel (Anm. 4), 95.
19  Vgl. Buch meines Lebens, 478, Anm. 26.
20  Vgl. Dies., Weg der Vollkommenheit, Kap. 6,6. Hrsg., übers. u. eingel. von U. Dobhan/E. Peeters. Frei-
burg 2003 (Gesammelte Werke; 2), 100f.



174      Veronika E. Schmitt

In den klösterlichen Tagesablauf fügte sie morgens und abends jeweils eine 
Stunde für die Meditation ein. Auch im Kloster der Menschwerdung muss 
es schon in irgendeiner Form Betrachtungszeiten gegeben haben. Durch den 
Benediktiner Garcia Cisneros (1455–1510), der in seinem Buch „Exercitatorio de la 
vida espiritual“ eine Methode des inneren Gebetes dargelegt und die zweistündige 
Betrachtungszeit für das Gemeinschaftsleben eingeführt hatte,21 „gelangte die 
Methodisierung von Betrachtung und innerlichem Gebet in die Erneuerungs-
bewegungen fast aller Orden in Spanien – auch in das Menschwerdungskloster 
in Avila.“22 Teresa praktizierte in der Encarnación regelmäßig das persönliche 
innere Gebet. Da sie auf diese Weise aber nicht zur Betrachtung fand, ging sie 
ihren eigenen Weg der Kontemplation, auf dem sie lange Zeiten der Trockenheit 
erlebte – eben weil sie nicht betrachten konnte. Stattdessen wartete sie darauf, 
„daß die Zeit, die ich mir zu bleiben vorgenommen hatte, bald zu Ende ginge, und 
darauf, auf das Schlagen der Uhr zu lauschen, als auf andere gute Dinge.“23 Sie 
erwähnt auch, dass „die Gewalt, die mir der Böse oder auch meine schlechte Ge-
wohnheit antaten, und die Traurigkeit, die mich beim Eintritt in den Gebetsraum 
befiel, so unerträglich waren, daß ich meinen ganzen Mut zusammennehmen 
mußte, um mich zu zwingen.“24 „Gebetsraum“ meint hier wahrscheinlich ihr per-
sönliches Oratorium, also das obere Zimmer ihrer kleinen Wohnung, „in dem sie 
schlief und in das sie sich auch zum inneren Beten zurückzog“.25 Sie verbrachte 
also ihre Betrachtungszeit in der Encarnación allein. 

Mit der Einführung der zwei Stunden Meditation in den Tagesablauf hat Teresa 
eine abendländische Entsprechung zum morgenländischen immerwährenden 
Gebet der ersten Karmeliten in der Zelle geschaffen. Bei dieser Meditationszeit 
geht es nicht um die Absolvierung eines Gebetspensums, sondern um die ganz 
persönliche Beziehung des Einzelnen zu Gott und Christus, die im Gespräch 
mit ihm, im liebenden Aufmerken und Verweilen oder in der Versenkung in 
seine Gegenwart bestehen kann. Es ist die Schweigemeditation, die Teresa in den 
Karmel einführte, und damit auch das Schweigen als Gebetsform.

Die in der Karmelregel ursprünglich gebotene Fleischabstinenz nahm sie 
wieder auf. Während die Schwestern in der Encarnación täglich eine kleine 
Portion Fleisch erhielten,26 wollte Teresa das nur als Ausnahme zulassen.

Eine weitere Änderung war die Beschränkung der Kommunität auf dreizehn 
Schwestern; manchmal wird ihre Zahl auch mit fünfzehn angegeben. Teresa 

21  Vgl. M.A. Sondermann, Teresa von Avila begegnen. Augsburg 2007, 35.
22  Vgl. J. Burggraf, Teresa von Avila. Paderborn 1996, 369 u. O. Steggink, Erfahrung und Realismus bei 
Teresa von Avila und Johannes vom Kreuz. Düsseldorf 1976, 49.
23  Vgl. Buch meines Lebens, Kap. 8,7 (158).
24  Vgl. ebd.
25  Vgl. Anm. 19.
26  Vgl. O. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 56.



Teresas Reformwerk      175

war an kleinen, überschaubaren und familiär geprägten Gruppen gelegen. Im 
Kloster der Menschwerdung lebten zu ihrer Zeit 180 Schwestern. Das Kloster 
war restlos überfüllt, so dass die dadurch verursachte wirtschaftliche Not Schwes-
tern zeitweise zu Aufenthalten außerhalb des Klosters, bei Verwandten, zwang.27 
Die zahlenmäßige Beschränkung basiert zunächst auf Teresas eigenem Erleben, 
„denn ich weiß aus Erfahrung, was es um das Zusammenleben vieler Frauens-
personen ist. Gott bewahre uns!“28 Vielleicht ist hier aber auch ein Rückgriff auf 
ihr Stammkloster denkbar, das 1479 ursprünglich nur für 14 Beatinnen gegründet 
worden war, „zwölf nach dem Vorbild der zwölf Apostel, die beiden anderen 
an Stelle Jesu Christi, unseres höchsten Gutes und seiner heiligsten Mutter“.29 
Keine der Regelfassungen macht eine Angabe über die Zahl der Mitglieder für 
eine Gründung. 

Da Teresa bei allen ihren Neugründungen, auch bei ihrem ersten Reform-
kloster San José, auf Schwestern aus der Encarnación zurückgegriffen hatte – 34 
insgesamt, 22 blieben endgültig –,30 war die teilweise Beibehaltung der dortigen 
Lebensweise sinnvoll gewesen. Teresa erneuerte nicht rigoros. Auf den Vorwurf, 
sie habe die besten Schwestern aus der Encarnación abgezogen, antwortete sie: 
„Über vierzig sind noch dort, die einen Orden gründen könnten.“31 Im Grunde 
genommen erholte sich das überfüllte Kloster durch die Abwanderung. Bei 
gleichzeitiger Aufnahmesperre reduzierte sich bis 1594 die Zahl auf 69 Schwes-
tern.32

Die innere Reform

Die Änderungen, die Teresa bei ihrer Klostergründung vornahm, waren nicht 
so grundlegend, dass nicht auch ein Rückfall in die alte Lebensweise möglich 
gewesen wäre, was Teresa immer wieder befürchtete. Als die Schwestern von San 
José ihre Wünsche für die Konstitutionen von 1581 benennen konnten, schrieb 
Teresa am 27. Febr. 1581 an P. Jerónimo Gracián: „Denn die Schwestern des St.-
Josephs-Klosters in Avila haben derartige Wünsche vorgebracht, daß sie sich, 
wenn sie in Erfüllung gingen, in nichts von den Nonnen des Klosters zur Mensch-
werdung unterscheiden würden. Ich bin entsetzt darüber, was dort der Teufel 
treibt …, daß alle Schwestern Fleisch essen dürfen, und dies war eine von den 

27  Vgl. Buch meines Lebens, Kap. 32,9 (475).
28  Vgl. Dies., Briefe (Anm. 9), 124.
29  Vgl. María Pinel de Monroy, Noticias del Santo convento de la Encarnación de Avila; zit. n. U. Dob-
han, Gott – Mensch – Welt in der Sicht Teresas von Avila. Frankfurt 1978, 137.
30  Vgl. O. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 67.
31  Vgl. María Pinel de Monroy, Noticias (Anm. 29); zit. n. ebd.
32  Vgl. aaO., 68.



176      Veronika E. Schmitt

Bitten, die sie stellten.“33 In einem Brief vom 30. Dez. 1575 schilderte sie María 
Bautista, der Priorin von Valladolid, die Situation in den reformierten Klöstern 
Sevillas: „… es wird schlimmer sein als in der Encarnación“.34

Offensichtlich fühlte sie sich am Ende ihres Lebens selbst von den eigenen 
Schwestern in ihrem Anliegen der Erneuerung nicht wirklich verstanden. Es 
ging ihr nämlich nicht nur um eine äußere, sondern vor allem um eine innere 
Reform. Sie wollte einen freien Raum schaffen, der es Frauen, Schwestern im 
Spanien ihres Jahrhunderts ermöglichte, kontemplativ zu leben und nicht nur 
Gebete zu verrichten, und in dem sie von außen ungestört ihr Leben selbst be-
stimmen konnten. Dabei hatte sie den Ursprung im Blick, das eremitische Leben 
der Väter auf dem Berg Karmel, und sah wie diese die Berufung der Karmeliten 
in der Kontemplation. Diesen Geist wollte sie wiederbeleben und ihren Schwes-
tern vermitteln. Sie tat es, indem sie ihre persönlichen Erfahrungen mit Gott und 
ihr großes Wissen über Kontemplation und Mystik einbrachte, und nicht zuletzt 
auch durch ihre Schriften. Allerdings blieb Teresa nicht bei der bloßen Rück-
kehr zum Ursprung: Die ersten Karmeliten auf dem Berg Karmel meditierten, 
indem sie beständig Psalmen rezitierten. Teresa führte das schweigende Gebet 
ein, das Raum lässt für das Gespräch mit dem Freund und für die Versenkung 
in seine Gegenwart.

Die tradierte karmelitanische Spiritualität ergänzte sie durch das, was zu ihrer 
Zeit auf dem Gebiet der Kontemplation und Mystik aktuell war, nämlich die 
Mystik des Pseudo-Dionysius Areopagita (um 500), der ausgehend von Gregor 
von Nyssa die via negativa der Gotteserkenntnis lehrte. Sein Denken wurde im 
Spanien der damaligen Zeit vor allem durch die Schriften Franciscos de Osuna 
bekannt gemacht. Teresa gab der Kontemplation eine neue Ausrichtung: apos-
tolisch und kirchlich verstand sie sie, für die Welt und für die Theologen bzw. 
Kirche.

Im Unterschied zu anderen Reformern ging es Teresa bei ihren Neugründungen 
nicht um äußere Strenge, d.h. um asketischen Rigorismus, sondern um den Geist 
eines tugendhaften, vom Egoismus sich lösenden spirituellen Weges zu Gott.35 
Ihre asketischen Forderungen sind maßvoll und konsequent, aber nie über-
zogen. So führte sie z.B. keine Nachtwachen ein. Die Schwestern sollten eine zu-
sammenhängende Zeit des Schlafens von sechs bis sieben Stunden haben. Bei 
einer Neugründung achtete sie immer darauf, dass Stroh für die Betten da war. 
Sie behielt die tägliche Rekreation bei und wollte nicht, dass ihre Schwestern 

33  Vgl. Teresa von Avila, Briefe. Hrsg. von A. Alkofer. München 31980 (Sämtliche Schriften der hl. There-
sia von Jesus; 4), 357.
34  Zit. n. U. Dobhan, Gott – Mensch – Welt (Anm. 29), 139, Anm. 33.
35  Vgl. Schreiben an P. Ambrosius Mariano vom 12.10.1576, in: Teresa von Avila, Briefe (Anm. 9), 426.



Teresas Reformwerk      177

oder Brüder barfuß gehen. Beim Kauf eines neuen Hauses bedachte sie, ob die 
Bedingungen gesundheitsförderlich waren.

Teresas Reformwerk – „Refounding“ des Karmel

Teresa hat den Karmelitenorden wieder an seine Wurzeln geführt. Selbst berührt 
von der ursprünglicheren Fassung der Karmelregel, hat sie eine neue Verwur-
zelung aus eben deren Aktualisierung ermöglicht. Es ging ihr jedoch nicht darum, 
wieder zum Anfang zurückzukehren, sondern sie wollte etwas Neues und stand 
für einen Neubeginn des Ordens, wie dieser ihn bei seiner Entstehung erlebt 
hatte. Aus dem Leben griechischer Mönche in den palästinensischen Lauren als 
Ursprung schöpfend, wurde durch die Regelgebung des Patriarchen Albertus 
zu Beginn des 13. Jh. der Karmel als Orden geschaffen. Durch Teresa wird dieser 
Ursprung wieder lebendig, aber bereichert mit ihren eigenen geistlichen Er-
fahrungen und der Theologie ihrer Zeit. Es hat sich gezeigt, dass der Prozess 
des „Refounding“ bei Teresa ein sehr langer war und geprägt von vielen ver-
schiedenen Momenten. Er ist keineswegs auf ihre Höllenvision und Gründungs-
sitzung zu reduzieren. Ihre inneren Eingebungen schon Jahre vor der ersten 
Neugründung, ihr eigener geistlicher Weg, die ungünstigen Bedingungen im 
Kloster der Menschwerdung – es ist weniger Unzufriedenheit bei ihr zu spüren 
als ein Ungenügen –, die Begegnung mit María de Jesús, die ein ganz ähnliches 
Anliegen hatte wie sie, die Kenntnis einer ursprünglicheren Fassung der Regel 
sowie ein immer erneutes Reflektieren und Hinterfragen bis zur Erstellung der 
Satzungen von 1567 und 1581 müssen mitbedacht werden. „Ich bitte Sie“, schreibt 
sie in einem Brief an Pater Gracián, „glauben Sie mir in diesem Punkt, denn als 
ich das Sankt Josefskloster gründete, haben wir alles gründlich bedacht“.36

Teresa schafft etwas Neues, aber nicht aus dem Nichts, sondern aus dem 
reichen Traditionsschatz ihres Ordens, ihres Stammklosters und ihrer Zeit. 
Sie hat die Reformbewegungen ihrer Epoche und die eremitischen Ursprünge 
des Karmelitenordens in das bis dahin für die meisten Schwestern rein ge-
meinschaftlich geprägte Leben eingestiftet.

Es ist kaum im allgemeinen Bewusstsein, auch nicht dem der Schwestern, 
dass erst Teresa durch ihre Neugründung jeder Karmelitin eine eigene Zelle 
ermöglicht hat. Für die Brüder des Ordens war dies stets selbstverständlich, 
ist doch die Zelle der Karmelregel entsprechend der eigentliche Ort, an dem 
sich der Kernsatz „Tag und Nacht das Gesetz des Herrn zu betrachten und im 

36  Zit. n. O. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 75. Es ging darum, dass die Beichtväter nicht 
die Vikare der Schwestern sein durften.



178      Veronika E. Schmitt

Gebet zu wachen“ erst verwirklichen kann.37 Teresa schuf damit auch Standes-
unterschiede ab, von denen ihre gesamte Epoche zutiefst geprägt war. Dadurch 
entsprach sie einem grundlegenden Prinzip monastischen Lebens, nämlich der 
Gleichheit aller, da alle Schwestern und Brüder Christi sind. Es ging ihr darum, 
Bedingungen für ein Leben in Kontemplation zu schaffen, wie es die Regel als 
Ordensideal beschreibt, zu einer Zeit, in der dies nur den Männern gestattet war.

Teresa hat nie ihren Orden verlassen, sondern sich von der gemilderten Form 
der Regel losgesagt, um sich auf die ursprünglichere zu verpflichten: „Jesus – ich, 
Teresa von Jesus, Ordensschwester Unserer Lieben Frau vom Karmel, Professe in 
der Menschwerdung zu Avila, die ich nun in St. Josef zu Avila bin, wo die erste 
Regel befolgt wird, habe diese Regel hier in diesem Hause mit Erlaubnis unseres 
Hochwürden Paters Frater Juan Bautista bis zum heutigen Tag eingehalten. (…) 
Ich erkläre hiermit: Es ist mein Wille, diese Regel (die erste; Erg.d.Verf.) mein 
ganzes Leben zu befolgen; dies gelobe ich (…). Am 13. Tag des Monats Juli, im 
Jahre 1571 – Teresa von Jesus, Karmelitin.“38

Teresa ist beides: Reformerin und Gründerin. Sie veränderte Vorgegebenes 
und schuf Neues, aber im Rückgriff auf den Ursprung. Das ist „Refounding“ des 
Karmel aus dem Geist des Ursprungs. Treffend hat Otger Stegging formuliert: 
„Die von Mutter Teresa von Jesus in ihren Konventen eingeführte neue Weise, 
Karmelitin zu sein, muß vielmehr als schöpferisches Gründungswerk gesehen 
werden, hat sie doch, indem sie aus der ganzen Tiefe evangelischen Geistes 
schöpfte, im zwangsläufig vorgegebenen Rahmen des zönobitischen Lebens 
die eremitisch-kontemplative Lebensform des Karmels wiederhergestellt.“ Er 
folgert: „Denn in Wahrheit stellt das teresianische Werk die historische, juri-
dische und geistliche Fortsetzung des Karmelordens dar. Von ihm übernimmt 
es den Namen, das Ordenskleid und die Regel in ihrer ursprünglichen Reinheit. 
Der Ordensgeneral, Giovanni Battista Rubeo, in dessen Hand die Heilige im 
April 1567 erneut und feierlich das Gelübde des Gehorsams ablegte, billigte das 
teresianische Werk mit Begeisterung. Mit aller Entschiedenheit sandte er seine 
Tochter aus, um den Lebensraum zu erobern, den ihre erste Gründung in der 
Kirche Gottes verdiente.“39

Teresa selbst hat es nicht anders gesehen: „Man sagt, es sei dies ein neuer 
Orden und man wolle Neuerungen einführen. Aber man lese nur unsere ur-
sprüngliche Regel nach; diese ist es, die wir ohne Milderung und in derselben 
Strenge befolgen, wie sie der Papst anfänglich gegeben hat.“40 Das monastische 

37  Vgl. Anm. 4.
38  Zit. n. V.E. Schmitt, Lebensregel des Karmel. Im Spannungsfeld von Gestern und Morgen, in: Christli-
che Innerlichkeit 31 (1996), 94f.
39  O. Steggink, Erfahrung und Realismus (Anm. 22), 76f.
40  Schreiben an P. Paolo Fernández SJ vom 4.10.1578, in: Teresa von Avila, Briefe (Anm. 33), 84.



Teresas Reformwerk      179

Ideal des Ordens konnte Teresa jedoch nur für den weiblichen Zweig verwirk-
lichen, den männlichen wollte sie weiterhin als apostolisch tätigen sehen, der er 
durch die Angleichung an die Bettelorden geworden war, auch deshalb, um für 
ihre Schwestern gute Seelsorger zu haben.

Refounding im Karmel heute

Eine Erneuerung des Karmel heute ist möglich, wenn sich Einzelne, „Propheten“, 
vom Geist Gottes und vom Ursprungsgeist anrühren lassen. Letzterer erschließt 
sich über die bewusste Rückkehr zu den spirituellen Quellen des Ordens. Heute 
führt uns dieser Weg nicht nur zur Karmelregel, wie Teresa sie kannte, sondern 
bis zur Regel des Albertus und darüber hinaus bis zu den griechisch-ortho-
doxen Eremiten auf dem Karmelgebirge, als deren Nachfolger sich die ersten 
Generationen von Karmeliten verstanden.

Inspiriert von deren Wüstenspiritualität, können die „Propheten“ unserer 
Zeit diese neu lebendig werden lassen, indem sie die eremitischen Elemente des 
Karmel verstärkt beachten, also etwa vermehrt das betende Verweilen in der 
Zelle und individuelle Arbeitsräume ermöglichen. Um das kontemplativ-ere-
mitische Ideal des Karmel verwirklichen zu können, bedarf es eines Raumes der 
Zurückgezogenheit und des Schweigens, wie Teresa ihn realisierte, durch eine 
klare Abgrenzung nach außen und eines einfachen Lebensstils, der von Verant-
wortungsbewusstsein gegenüber der Gemeinschaft und der Umwelt gekenn-
zeichnet ist. Eine Erneuerung in diesem Sinne ist ein aktuelles Anliegen, be-
sonders bei der Neugründung eines Karmelitinnenklosters, wie sie beispielsweise 
von der deutschsprachigen Schweiz angefragt ist.41

Teresas Weg führte sie zu den kontemplativ-spirituellen Strömungen ihrer 
Zeit, zu Francisco de Osuna, Petrus de Alcantara u.a. Entsprechend wäre es uns 
angemessen, die heutigen spirituellen Strömungen aufzugreifen, insbesondere 
christliche Kontemplationsformen und ostkirchliche Spiritualität, um die 
Schweigemeditation mit ihrem Fundament einer personalen freundschaftlichen 
Beziehung zu Gott und Christus zu vertiefen. Die apostolische Dimension der 
Kontemplation, wie Teresa sie herausgestellt hat, umschließt heute das Gebet 
für die Nöte unserer globalisierten Welt und weltweiten Kirche und macht uns 
bewusst, dass sich echte Kontemplation erst in der Liebe zum Nächsten, nämlich 
im konkreten Leben bewahrheitet, und dass es nicht um asketische Leistungen, 
sondern um die innere Haltung der Hingabe an Gott und die Menschen geht.

41  Vgl. dazu www.projekt-karmel-schweiz.de [Stand: 27.02.2009].



180      Veronika E. Schmitt

Diesen Geist des Neuwerdens konnte auch Teresa von Avila nicht einfach 
verordnen. Sie musste ihn leben, zunächst im kleinen Rahmen, ihrem „Gottes-
winkelchen“ (rinconcito de Dios) San José in Avila.42 Sie begann im umgebauten 
Haus ihres Schwagers mit vier jungen Frauen, die sie aufnahm. Erst allmählich 
hat sich dieser Geist der Erneuerung durch weitere Gründungen ausgebreitet. So 
ist auch heute eine Erneuerung nicht nur theoretisch zu bewerkstelligen, sondern 
will konkret erprobt werden. Ein „Gotteswinkelchen“, das einem größeren 
Kloster angegliedert ist, scheint mir für Menschen unserer Tage eine Möglich-
keit zu sein, um den Karmel, wenn auch im kleinen Rahmen, als Ort des Gebets 
und der Kontemplation zu erleben.

42  Vgl. Buch meines Lebens, Kap. 35,12 (524).


