Paulus und die Anfinge der Kirche

Norbert Baumert / Wien

Im Paulusjahr sehen sich viele Autoren vor die Aufgabe gestellt, die Bedeutung des
Apostels kurz zu umschreiben. Bei der Suche nach pragnanten Formulierungen
greift mancher nach Wendungen wie ,,Von Jesus zu Paulus® oder ,,Paulus und
die Folgen®, als ob er in der Entwicklung der Kirche ,,an allem schuld“ sei. Guido
Horst schrieb in der Tagespost (9. Mai 2008): ,Das Werk, das der heilige Pau-
lus vollbracht hat, ist von nicht zu ermessender Bedeutung. Da fallen Worte wie
Gigant oder Titan, um die Lebensleistung dieses Mannes zu charakterisieren,
der das Christentum aus der Synagoge heraus auch zu den Heiden gebracht und
den Grundstein dafiir gelegt hat, dass die Kirche Christi zu einer Weltreligion
wurde und nicht eine Jesus-Sekte innerhalb des Judentums blieb. Ein wahrer
Weltrevolutionar.*

War etwa der Same, den Jesus gesit hatte, nicht in der Lage, sich zu einer
»Weltreligion zu entwickeln? Brauchte es dazu erst einen Paulus, um ihm diese
Dimension zu eroffnen? Ist somit erst Paulus ,,Griinder des Christentums®, so-
zusagen entgegen der Intention Jesu oder zumindest an ihr vorbei und tiber sie
hinaus - eben als Revolutionir? Der franzdsische Theologe Alfred Loisy’ sieht
darin freilich keinen Aufstieg, wenn er schreibt: ,,Jesus verkiindete das Reich
Gottes und gekommen ist - die Kirche.“ Und wenn man dann gar noch Paulus
dafiir verantwortlich macht, gerit dieser in ein schlechtes Licht. Sind dies nur
Schlag-Worte? Was ist davon zu halten?

1 Jesus, Reich Gottes und Kirche

»Das Reich Gottes ist da“, genauer ,,Die Konigsherrschaft Gottes ist nahe ge-
kommen*“ (Mk 1,15). Dieser Ruf Jesu meint die Tatsache, dass Gott im Herzen
eines jeden Menschen Konig sein will. Er kommt in Jesus Christus neu auf die
zu, die ihn héren. Konigsherrschaft Gottes geschieht nur, wenn Menschen ihn
aufnehmen; wenn sie nein sagen, kann sie sich in ihnen nicht ereignen. Heif3t es
bei Jesaja (6,3), dass ,,von seiner Herrlichkeit die ganze Erde erfiillt“ ist, so macht

1 Alfred Loisy (1857-1940), ein in seiner Zeit sehr umstrittener Theologe; sein Hauptwerk: L’Evangile et
I’Eglise, Paris 1902.

Gul 82/3(2009) 181-192



182 Norbert Baumert

sie an einer Stelle Halt: vor der Freiheit des Menschen. Wer sich verweigert, bleibt
auflerhalb Seiner Herrschaft und Herrlichkeit.

Das neue Heilsangebot Gottes ereignet sich im Leben, Sterben und Auf-
erstehen Jesu, in seiner Erh6hung und in der Geistsendung; erst Letzteres ist die
volle Gestalt seines Evangeliums, das nun fiir alle Menschen gilt. Bis zu seinem
Tod wandete er sich nur an Israel und lief} nur ausnahmsweise Nichtjuden zu (Mk
7,26; Mt 8,10). Er wollte aber nicht etwa eine jiidische Sekte griinden, sondern
wollte ganz Israel in seinem von Abraham, Mose und den Propheten her ge-
prigten Gottesglauben stirken, so dass sie in diesem Licht ihn als Propheten
und Gesalbten erkennten und anndhmen. Erst nach seiner Auferstehung bietet
Jesus in einer neuen Weise Leben und Heiligen Geist an - also ,,Reich Gottes®
in seiner entfalteten Form - und zwar allen Menschen, indem er seinen Jiingern
den Auftrag gibt: ,,Gehet hin zu allen V6lkern! Verkiindet den einen Gott, den
Gott Israels, allen Menschen, und macht sie zu meinen Jiingern!“ Erst jetzt also
wird die Griindung einer erweiterten und insofern neuen Gemeinschaft ak-
tuell, die dann spater Kirche genannt werden wird. Man darf also nicht den vor-
Osterlichen Jesus gegen den erhohten Herrn ausspielen. Es ist der erhohte Herr
selbst, der den universalen Auftrag gibt, nicht etwa die Idee des Paulus, welche
dieser dann spiter entwickelt hitte.

2 Biographischer Hintergrund

Als Paulus hinzukommt, ist — wenn auch tastend - die Ausweitung des Evan-
geliums auf die Volker und die Bildung einer neuen Vergemeinschaftung mit
diesen aus den Voélkern Hinzukommenden ldngst im Gange. Er sieht sich also
nicht etwa selbst an der Spitze eines Neuanfangs, sondern ordnet sich bewusst
ein in die Reihe derer, ,die vor ihm Apostel waren“ und die wie er den Auf-
erstandenen gesehen haben (1 Kor 15,1-10). Dabei ist zu beachten, dass die Er-
scheinungen vor den ,,500 Briidern® und ,,vor Jakobus“ und ,allen Aposteln®
ebenso wie die vor Paulus lingere Zeit nach Pfingsten stattgefunden haben
miissen.” Also auch anderen hat sich der Auferstandene spéter noch gezeigt
und auch andere wurden so berufen. Und wenn Paulus ,,den Herrn gesehen®
hat (1 Kor 9,1), ist das nicht eo ipso eine Ostererscheinung - ein Begriff, der nur
auf die ersten vierzig Tage nach Ostern passt. Bei dem in Gal 2 berichteten Be-
such in Jerusalem erkennt Paulus sowohl jene an, ,,die etwas galten®, als auch be-

2 Vgl. dazu N. Baumert, Sorgen des Seelsorgers. Ubersetzung und Auslegung des ersten Korintherbriefes.
Wairzburg 2007, 269-274; ferner in der Reihe ,Paulus neu gelesen” Ders., Mit dem Rlicken zur Wand (2
Kor). Wiirzburg 2008 u. Der Weg des Trauens (Gal u. Phil). Wiirzburg 2009. Zur weiteren Einordnung mei-
ner Sicht der Paulusbriefe vgl. Ders., Paulus — alte und neue Perspektiven, in: ZKTh 130 (2008), 168-194.



Paulus und die Anfinge der Kirche 183

sonders die ,,Saulen®. Paulus betont, dass er seinen Auftrag von Gott selbst be-
kommen habe, weif3 sich aber dem vorhandenen Kreis der Apostel und Jiinger
zugeordnet und griindet nicht etwa eine eigene heidenchristliche Kirche. Sein
spezifischer Auftrag lautete zwar, ,,den Sohn Gottes unter den Vilkern als gute
Botschaft zu verkiinden®, aber dies ist als Schwerpunkt zu verstehen (Gal 1,16;
2,8). Er spricht auch Juden an (1 Kor 9,20f.), und viele andere Apostel gehen
ebenfalls zu den Heiden. Paulus sagt selbst, dass das Evangelium ,,Juden zuerst®
und dann Volkern verkiindet werden soll (Rom 1,16), und er weif$ andererseits,
dass die Apostel und Altesten in Jerusalem auch zustéindig sind und bleiben fiir
die Einheit mit den Christusgldubigen aus den Vé6lkern. Die Einheit ist ihm stets
ein grofes Anliegen.

Wichtig ist, wie er seine Begegnung mit Christus zu den ,,véterlichen Uber-
lieferungen® (Gal 1,14) in Beziehung setzt. Er sieht dazwischen keinen Bruch —
er bleibt ja demselben Gott treu, dem er ,,von seinen Vorfahren her mit reinem
Gewissen“ gedient hat (2 Tim 1,3), sondern erkennt, dass Gott ihn und sein Volk
weiterfithren will. Es kommt also zu allem, was er gelernt und geglaubt hat, etwas
hinzu. Daher nennt er das Hinzukommende auch in R6m 10,2 und Phil 1,9 ,,Zu-
Erkenntnis“ (epi-gnosis). Es ist eine Ausweitung seines bisherigen Gottesbildes,
und seine Liebe richtet sich nun auf Gott und seinen Sohn. ,,Gott“ und ,,Christus®
sieht er immer in Einheit. Es ist eine Begegnung und Berufung, nicht eigentlich
eine Bekehrung - und schon gar nicht vom Saulus zum Paulus. Er trug immer
beide Namen, den jlidischen und als romischer Biirger den romischen. Paulus
ist und bleibt Jude, auch wenn er nun zusitzliche Prioritaten setzt. Die Heilige
Schrift Israels, wir nennen sie Altes Testament, ist ihm die Grundlage zum Ver-
stehen und Erkldren des Christusgeschehens, das er vollig innerhalb der Heils-
geschichte Israels sieht. Und er praktiziert in seinem eigenen Leben das Mit-
einander von christusglaubigen Juden und Heiden; dies geschieht vorwiegend
auf der Ebene personlicher Begegnungen. Wie man aus seinen Briefen sieht, ist
er nicht nur ein guter Organisator; seine Methode ist vor allem die Einzelseelsor-
ge (1 Thess 2). Denn das ist sein Hauptanliegen: dass moglichst viele Menschen
den Retter Jesus Christus als solchen erkennen und ihm folgen: ,,Mir ist schlecht,
wenn ich nicht das Evangelium verkiinde® (1 Kor 9,16; nicht ,,Weh mir®, wie die
Einheitsiibersetzung sagt). Er denkt dabei an ,,Rettung® hier und jetzt, die freilich
Basis ist fiir ein Bestehen im Letzten Gericht.

3 Der Schriftgelehrte und Theologe

Damit kommen wir zum Kern unserer Fragestellung: Wie sieht Paulus die Heils-
geschichte und das Entstehen der neuen Gemeinschaft? Der Gott, ,,der Himmel



184 Norbert Baumert

und Erde erschaffen hat®, der ,,Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs“, der durch
Mose das Gesetz gegeben und sein Volk zu seinem besonderen Eigentum erklart
hat, der mit den Juden einen Bund geschlossen hat und ihnen die Verheiflungen
gab, dieser Gott hat nun jene Verheiflung erfiillt, dass in Abraham ,,alle Vlker
gesegnet werden sollen®, namlich ,,in seinem Samen® (Gen 17,3; Gal 3,16). Der
durch die Beschneidung besiegelte Bund wurde mit einer Familie, einem Stamm
(Gen 17,11-14) geschlossen und der Sinai-Bund mit einem bestehenden Volk,
aber doch so, dass jeder personlich angesprochen war. Die ,,Erwdhlung® (Rom
11,5) zur ,,Versammlung Gottes“ nun geschieht von vornherein individuell, wie
Paulus selbst personlich angerufen worden war. Dies bedeutet nicht, dass Gott
»sein Volk verstoflen® hétte (Rom 11,1.11), sondern dass er nun jeden Einzelnen
einlddt, diesen erneuten Schritt der Heilsgeschichte (in der Zu-Erkenntnis) mit-
zugehen, und Gott dann so sein Heil allen V6lkern vermitteln will. Die Initiative
dazu geht von dem erhohten Jesus selbst aus, und er ist es auch, der dieses Werk
fithrt und ausfiihrt; Paulus versteht sich nur als dessen ,,Handlanger® (1 Kor 4,1)
oder - in einem Wortspiel mit seinem Namen - als , kleiner Gesandter* (Phlm
9).> Als Schriftgelehrter aber bringt er es auf den Punkt: in zwei Begriffen cha-
rakterisiert er zwei Schritte des Heilshandelns Gottes mit seinem Volk und der
Menschheit: ,,Gesetz“ und ,, Trauen (vgl. zu Gal 2,16). Kommt Gott durch Mose
in der Gabe des ,,Gesetzes” auf sein Volk zu, so nun in Christus mit pistis, was
man mit ,, Trauen tibersetzen sollte. Denn Paulus meint bei diesem Begrift nicht
nur den Glauben des Menschen an Gott, sondern zuerst das ,,Trauen®, mit dem
Gott in Christus auf den Menschen zukommt und mit dem er dessen ,, Trauen®
herauslocken will. Nennen wir es ,,das Prinzip“ Trauen. Dem stellt Paulus aber
nicht etwa die ,Werke des Gesetzes“ gegentiber, als ob der Mensch durch Er-
fullung des Gesetzes Vergebung seiner Stinden zu erlangen suchte (was aber zum
Scheitern verurteilt sei), sondern er sagt immer ,aus einem Werke-Gesetz".*
Nicht die Taten des Menschen vergleicht er mit dessen Glauben, sondern er ver-
gleicht zwei Mafistibe des Handelns Gottes. Ausgangspunkt ist die Tatsache,
dass alle Menschen Stinder sind (R6m 3). Um den Menschen daraus zu befrei-
en, kommt Gott zunédchst mit der Gabe des ,,Gesetzes®, welches u.a. die eminent
wichtige Rolle hat, Stinde aufzudecken (Rom 3,20) und dann den Siinder zu ver-
urteilen. Wir merken: ,,Gesetz“ meint hier nicht die ganze Offenbarung an Israel,
sondern meint ein spezifisches Element darin. Ein ,,Gebot“ sagt nur, was gut und
bose ist, und gibt die entsprechenden Sanktionen bekannt, aber es hat von seinem
Wesen her nicht die Funktion, Ubertretungen des Gebotes/Gesetzes zu vergeben.

3 Vqgl. Ders., Studien zu den Paulusbriefen. Stuttgart 2001, 137-139.158.

4 So ist ex érgon nomou stets zu Ubersetzen; vgl. Ders., Werke des Gesetzes oder ,Werke-Gesetz"?,
in: Ch. Barnbrock/W. Klan (Hrsg.), Gottes Wort in der Zeit: verstehen — verkiindigen — verbreiten. Miins-
ter 2005, 153-172.



Paulus und die Anfinge der Kirche 185

Vergebung namlich kommt aus der Barmherzigkeit Gottes oder, wie Pau-
lus fokussiert, aus seinem ,, Trauen® (s. zu Gal 2,16). Bereits Abraham hat Gott
in dieser Weise erfahren, als er die VerheifSung empfing (Rom 4,3.9-13). Und
Israel weify um die Vergebung Gottes (vgl. nur die Psalmen!), die der Mensch
aus Gottes Erbarmen empfingt, nicht aufgrund von Werken. Doch nun hat Gott
sein Erbarmen in einer noch vertrauensvolleren Weise in Christus offenbart, und
dies nennt Paulus ,,Trauen®. Wenn er von pistis Iésou spricht (Gal 2,16 u.6.), dann
meint das stets die Offenbarung des Trauens Gottes in Christus. An Jesus glauben
oder auf ihn trauen hingegen heiflt pisteuein eis (z.B. Gal 2,16), womit Paulus
dann die Antwort des Menschen auf das Trauen Gottes prignant zusammenfasst.

So denkt Paulus heilsgeschichtlich von zwei Prinzipien her. Zum einen:
»Gesetz Gottes“ fordert gute Werke; es gibt Leben dem, der das Gesetz erfiillt,
deckt aber die Siinde auf und verurteilt den Stinder. Zum anderen: ,,Trauen
Gottes“ gibt in Christus die Vergebung demjenigen, der ihm ,traut“. Zu be-
achten ist, dass in Gal und Rom 1-4 stets diese Alternative im Blick ist, namlich
dass Stinden nicht durch ein ,Werkegesetz* vergeben werden, sondern nur durch
die Barmherzigkeit Gottes. Das ist ganz jidisch. David Flusser schreibt: ,,Soweit
ich weif3, wiirde jeder verniinftige Jude Paulus zustimmen: das Befolgen der jii-
dischen Gebote ist nicht eine soteriologische Entitit, oder, einfacher gesagt:
einem Juden wirde es hochst kurios vorkommen, wenn ihm z.B. ein Rabbi
sagen wiirde: ,Durch die Werke des Gesetzes wirst du erlost”.“> Das Neue ist, dass
Paulus das Vergebungsangebot Gottes nun in Christus in neuer Weise gegeben
sieht und dies mit ,,Trauen Gottes“ und ,,Trauen Jesu“, welches unser Trauen
herauslockt, in einer Kurzformel zum Ausdruck bringt. Das ist eine ad-hoc-
Terminologie, die man in ihrem Kontext belassen muss.

Dies ist also der Weg der Rettung fiir alle Menschen, fiir Juden und Heiden.
Paulus kimpft in Gal und Rom nicht etwa gegen eine angebliche jiidische Werk-
gerechtigkeit, sondern gegen eine innerchristliche Tendenz, die sich nicht auf
das ,Trauen® einlassen will und nun auf einmal dem ,Gesetz“ die Funktion
der Vergebung zuschreiben méochte. Das ist eine innerchristliche Kontroverse!
Paulus will aber nicht ,,die Gerechtigkeit aus dem Gesetz als wertlos, ja als Un-
wert klassifizieren®.° An diesem Punkt gibt es in der Theologie zahlreiche Miss-
deutungen des Paulus. Selbstverstandlich: ,Wer das Gesetz erfiillt, wird darin
Leben haben® (Gal 3,12). Aber das ist nicht der Weg der Siindenvergebung. Aus
der universalen Sendung Jesu folgt fiir Paulus zwar, dass alle Menschen, Juden
wie Heiden, durch Christus ,,gerettet®, ndmlich von ihren Stinden befreit werden
sollen — und zwar gegenwirtig, hier und heute -, aber er betont in Rom 2,6-16

5 D. Flusser, ,Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben” (Gal 2,19), in: Judaica 43 (1987), 36-46, hier 33.
6 Vgl. U.B. Miiller, Der Brief des Paulus an die Philipper. Leipzig 1993 (ThHK), 153.



186 Norbert Baumert

zugleich, dass jeder nach seinem Gewissen gerichtet wird: Wer kein Gesetz hat,
»ohne Gesetz“, wer als Jude nicht jene Zu-Erkenntnis hat, ebenfalls nach seiner
jeweiligen Erkenntnis. Aber wer einmal Jesus als den Sohn Gottes und Retter
erkannt hat, wer in ihm Vergebung und neues Leben im Heiligen Geist emp-
fangen hat, kann dahinter nicht mehr zuriick. Diese ,,Rettung® in Christus ist
von nun an die Konkretisierung von ,Reich Gottes®, dessen Ankommen der
irdische Jesus verkiindet hat und der erh6éhte Herr nun in jedem Einzelnen
zur vollen Entfaltung bringen mochte. Der ,Dienst des Geistes“ (2 Kor 3,6.8),
den Paulus auszufithren hat, ist gleichsam ein Bundesschluss mit je einzelnen
Menschen, die aber dann in ,einer Volksversammlung Gottes“ (ekklésia tou
theou) gesammelt werden sollen. Wenn wir das heute mit , Kirche® iibersetzen,
dann ist dieses Wort mit Erfahrungen von zweitausend Jahren angereichert, so
dass es besser ist, bei Paulus wortlich von ,,Versammlung“ zu sprechen, die er
auch ,Leib Christi“ nennt.

4 Die Konkretisierung der Rettung im ,,Leib Christi“

Wie also fing es mit der Kirche an? Das erste ist nicht eine sozusagen prifigurierte
oder gar préexistente Kirche, in welche die einzelnen Christusglaubigen ,auf-
genommen“ wiirden, sondern der Bund, den Gott mit jedem einzelnen Christus-
gldubigen schliefit. Dieses ,,Trauen® (wir sagen gewohnlich: dieser Glaube) des
Einzelnen ist die Basis, dass er dann mit anderen Glaubigen (,,Trauenden®) zu
einer Gemeinschaft/Versammlung zusammengefiigt wird. Dies wird deutlich
in 1 Kor 12,13: ,,Denn in einem einzigen Geist sind wir alle in einen einzigen
Leib hineingefiigt worden®. Paulus sagt nicht, dass wir in einen bereits fer-
tigen Leib ,,aufgenommen® (EU), also hinzugefiigt wiirden; das hief3e, dass ein
Monster entstiinde. Ein Leib entfaltet sich in einem Wachstum, aber bekommt
nicht stdndig neue Glieder! Doch Paulus denkt an die Entstehung der Korin-
thischen Ortsgemeinde: Viele Einzelne sind Christus begegnet, und aufgrund
dessen wurden sie zusammengefithrt und zusammengefiigt, so dass ,ein Leib®
entstand! Die Taufe ist dabei nur das Ende eines Prozesses des Trauens und ist
dessen Ausdruck. Jeder bringt also original, vorzeitig zu ,,Kirche“ bereits ein Ge-
schenk des Heiligen Geistes mit! Diese Begriindung in der Gottesbeziehung -
Empfang des Gesetzes Gottes und dadurch Aufdecken der Schuld, Vergebung
der Siinden durch Christus und Empfang des Heiligen Geistes — entspricht ganz
dem Werdegang des Paulus selbst. Aber er sieht darin etwas Grundsitzliches, all-
gemein Giiltiges, einen Wesenszug der ,,Versammlung®: Jeder Einzelne ist ver-
ankert in der je eigenen Berufung durch Gott, und nur wenn diese lebendig ist,
kann er ein lebendiges Glied der Versammlung sein. Er muss seine Berufung



Paulus und die Anfinge der Kirche 187

einbringen, einordnen, auch sich damit unterordnen (1 Kor 14,26-32), aber er
darf sie nie verraten! So ergibt sich die Rollenverteilung im Leib Christi primér
durch das, was jeder Einzelne von Gott ,,mitbekommen® hat.

Zustdndigkeiten im Leib Christi

Doch folgt daraus nicht etwa eine demokratische Struktur, bei der ,,alle Macht
vom Volke ausgeht®. Seit Abraham, Mose, David und den Propheten ist Gott
der einzige Herr und ist Gottes Volk ,hierarchisch® geordnet. Wie sollte es nun
plotzlich anders werden? Die Autoritit ist zundchst Christus selbst. Und wie
die Versammlung durch den von Gott berufenen Apostel entstanden ist, durch
seine Verkiindigung und Geistvermittlung (Gal 3,2-5), so versteht sich Paulus
auch als der verantwortliche Leiter. Diese Uberzeugung steht hinter den Briefen
an seine ,,Versammlungen® in Korinth etc., wihrend er den Romerbrief nicht
an die offizielle Versammlung adressiert, sondern an ,alle in Rom lebenden
Geliebten Gottes® (1,7). Er ist fiir sie nicht zustdndig, auch wenn er ihnen gegen-
tber als ,Apostel® auftritt. In diesem Brief gibt er eher Rechenschaft tiber seine
Verkiindigung, sozusagen 6ffentlich vor dem Forum dieser hervorragenden Ge-
meinde, in die er bald zu kommen gedenkt, und indirekt vor allen Gemeinden
der Christusgldaubigen. Der Romerbrief ist also kein typischer Gemeindebrief,
der von aktuellen Fragen vor Ort ausgelost wire und fiir die Paulus nun auto-
ritativ Weisung gibt, sondern eher ein Lehrbrief. In Kapitel 10,8-15 zeigt er auf,
wie ,,Versammlung Gottes® entsteht: Ausgangspunkt ist ,,das (lebendige) Wort,
das wir verkiindigen®. Und wer ,mit dem Munde den Herrn Jesus bekennt und
mit dem Herzen glaubt, dass Gott ihn aus Toten erweckt hat, wird gerettet“. Dies
setzt voraus, dass man zum Trauen gefunden hat durch das Horen der verkiinde-
ten Botschaft. ,Wie nun kann man verkiinden, wenn man nicht sendet (apos-
tolosin)? Die autoritative ,,Sendung als Apostel“ geht von Gott aus. Und dieser
von Gott Berufene bestellt Mitarbeiter, gibt ihnen Auftrage und setzt Hirten ein.
Darum ist er letztlich auch Gott verantwortlich. In 1 Kor 4 aber geht es nicht,
wie man meint, darum, dass die Gemeinde iber Paulus zu Gericht sitzt, sondern
dass einige ihn zu ihrem Idol erhoben haben. Paulus antwortet: ,,Fiir mich ist es
unbedeutend, von euch durchschaut (und geehrt) zu werden; der mich durch-
schaut, ist der Herr. ... Von ihm wird einem jeden das Lob zuteil.“ Das schlief3t
nicht aus, dass Paulus ,auf das Gute bedacht ist auch vor Menschen®, nicht nur
vor dem Herrn (2 Kor 8,21), und dass ihm das Urteil seiner Mitarbeiter wichtig
ist (Phil 2,20.22).



188 Norbert Baumert

Aufgebaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten

Wie in ihrem Entstehen so bleibt die Versammlung auch weiterhin strukturiert.
Wie in Rom 12,4-6 vergleicht Paulus auch in 1 Kor 12 die ,,Versammlung® mit
dem menschlichen Leib und schlief8t dann in V 28 ab: ,,Und als Glieder hat Gott
gesetzt in der Versammlung erstens Apostel, zweitens Propheten, drittens Lehrer.
Im Unterschied zu Eph und Kol ist in Rém und 1 Kor bei dem Bild vom Leib
nicht Christus als das ,,Haupt“ gedacht, sondern ist der ganze Leib ,,der Christus®
(1 Kor 12,12). Folglich ist hier das ,,Haupt®, auf das er in 12,21 anspielt, der (die)
Apostel. Entsprechend heif3t es in Eph 2,20, dass die, die aus den Vélkern zum
Glauben gekommen sind, aufgebaut sind ,auf dem Fundament der Apostel
und Propheten®. Dies ist eine wichtige Wesensbeschreibung: Die gewohnliche
Vorstellung von Katholiken ist, dass die Kirche aufgebaut ist auf den Aposteln
und ihren Nachfolgern, den Bischofen. Das scheint klar und eindeutig. Aber
nach Paulus (1 Kor und Eph) miissten wir sagen: Auch die Propheten gehoren
zum Fundament. Wenn auch die Funktion der beiden verschieden ist, und die
Apostel die ersten sind und damit auch innergemeindlich das letzte Wort haben,
so sind sie doch verpflichtet und strukturell grundsitzlich darauf angewiesen,
nach Propheten in ihrem Bereich Ausschau zu halten, auf sie zu horen und sie
zu befragen. Und die Propheten haben die oft recht undankbare Pflicht, das,
was ihnen Gott auftrigt, dort, wohin er sie sendet, zu verkiinden. Sie diirfen ihr
Licht nicht unter den Scheffel stellen. Damit ist angedeutet, dass beide, Apostel
(spéter: Bischof) und Prophet auf Gott verwiesen sind. Ersterer ibt sein Amt nur
richtig aus im stindigen Horen auf Gott, und zwar nicht nur auf Gottes Stimme
im eigenen Herzen, sondern auch in der Versammlung mit ihren prophetischen
Gaben sowie allen anderen Gaben, die der Geist souverin verteilt. Es kann wohl
sein, dass mancher Apostel — wie Paulus - zugleich prophetische Gaben hat. Gott
gibt jedenfalls den Aposteln und Bischofen Autoritit so, dass sie immer auf ihn
hin, der die letzte Autoritit ist, offen sein miissen. Dass diese Grundstruktur der
Gesamtkirche dann in der einzelnen Ortsgemeinde analog wiederkehrt, ist ein-
leuchtend. So spricht Paulus in Phil 1,1 von ,,Aufsehern und Diakonen® (wobei
»Aufseher” im griechischen Bereich fiir Paulus de facto die Bezeichnung fiir das
aus dem Jiidischen kommende ,,Altestenamt ist). Selbstverstindlich ist wie die
Synagoge so auch die ,,Versammlung®, die sich auf diesem Hintergrund gebildet
hat, keine formlose Zusammenkunft, sondern in sich strukturiert.



Paulus und die Anfinge der Kirche 189

Kirche - ein offenes System

Eines ist dabei deutlich geworden: Dieser Organismus ist nur lebensfihig, namlich
fahig fiir das von Gott in Christus geschenkte Leben, wenn er sich stindig aus-
richtet auf den Herrn. Er ist der eigentliche, aktuelle Leiter der Versammlung.
Der Apo-stel (oder Bischof) ist nicht etwa sein ,,Stellvertreter®, sondern sein ,,Ab-
Gesandter®, der stindig von ihm her seine Weisungen empfangt und nur so in
seinem Namen handelt. Vielleicht sind wir zu denken gewdhnt, dass Christus
mit seiner Himmelfahrt die Sache der Kirche in Menschenhinde und somit aus
der Hand gegeben hitte und sie (nur noch) durch seinen Geist weiterfithre. Aber
tiir Paulus ist er, der seinen Geist ausgiefit, auch selbst weiterhin unmittelbar mit
den Gliedern seines Leibes verbunden. Der Heilige Geist ist ein weiterer Beistand!
Christus und der Heilige Geist arbeiten eng zusammen, haben aber ihre je spezi-
fische Funktion. Christus ist es, der uns die Stinden vergibt, uns in sein Sterben
und Auferstehen hineinnimmt (Phil 3,10) und sich uns in der Eucharistie schenkt.
Er gibt auch den Geist. So ist er es auch, der ,,die einen als Apostel, die anderen
als Propheten, andere als Evangelisten, andere als Hirten und Lehrer gegeben
hat“ und gibt (Eph 4,11) und die er selbstverstindlich in ihrem Dienst leitet (z.B.
R6m 15,18; 16,32). Anders gesagt: Kirche ist fiir Paulus ein offenes System, ndmlich
offen hin zum erhohten Herrn, der als Haupt nicht weit weg ist von seinem Leib,
sondern ihm nahe ist durch seine ,,Gegenwart“. Paulus jedenfalls lebt ganz aus
dieser Beziehung zum gegenwirtigen erhohten Herrn und nicht etwa in einer
Fixierung auf eine ,Nah-Erwartung“ seiner Wiederkunft. In diesem Punkt sind
meines Erachtens erhebliche Modifikationen in der Ubersetzung und im ge-
wohnten Textverstandnis der Paulusbriefe vorzunehmen.

5 Die Aufgabe

Die grof3e Herausforderung, vor der Paulus und die ganze Urkirche steht, ist
die Beziehung dieser neuen Versammlung zu jenem Teil Israels — und es ist der
groflere Teil geblieben, der nicht zu jener Zu-Erkenntnis gelangt ist. Grund-
satzlich gibt Paulus darauf eine Antwort in Rom 9-11. Er sieht die christus-
gldubigen Juden selbstverstindlich weiterhin im Rahmen des Volkes Israel, in
dem die Apostel und die Urgemeinde in Jerusalem noch Jahrzehnte hindurch ge-
lebt haben; und er hat die Hoffnung, dass noch viele aus Israel diesen Weg finden
werden. Paulus hat (noch) nicht die Vorstellung von Juden und Christen in zwei
Blocken — wobei ja doch viele Juden, wie er selbst, zugleich zu den Christen ge-
horen wiirden! Noch auf seiner geplanten Reise nach Jerusalem weifl Paulus
sich als Glied ,,seines Volkes“ (Rom 9,1-5; 16,30-33); und die christusglaubigen



190 Norbert Baumert

Heiden haben Anteil bekommen an den Giitern Israels (Rom 15,27), sind somit
nach wie vor dem Volk Israel zugeordnet.

Das kommt eindrucksvoll in dem Bild vom Olbaum zum Ausdruck (R6m
11). Es ist nicht etwa rein historisch zu verstehen, als ob die Heilsgeschichte
Gottes mit seinem Volk nur die Voraussetzung gewesen sei, Israel sozusagen
»Vorginger® sei, der nun durch die Kirche abgeldst worden wire. Das wire die
in der Theologiegeschichte leider hdufig vertretene Substitutionstheorie, die
spatestens durch das II. Vatikanische Konzil abgelehnt wird. Nein, Israel bleibt
der Stamm, zu dem nicht nur die Viter, sondern auch Christus gehdren, der
die eingepfropften Zweige der Heidenchristen ebenso tragt wie die christus-
gldubigen Juden. Die abgeschnittenen Zweige hingegen bleiben auch weiterhin,
trotz dieser ,, Trennung vom Stamm®, ,heilig“; ihnen gehdren nach wie vor ,,die
Sohnschaft und die Herrlichkeit und die Biinde und die Gesetzgebung und der
Gottesdienst und die Verheiflungen, und aus ihnen stammt der Messias“ (R6m
9,4), also ein jiidischer Messias. Paulus mahnt jeden eingepfropften Zweig, also
jeden aus den Vélkern der Welt Hinzugekommenen: ,,Uberhebe dich nicht iiber
jene, die zurzeit abgeschnitten sind, aber doch von ihrem Wesen her zu diesem
Stamm gehoren; nicht du tragst die Wurzel, die Wurzel trigt dich (Rom 11,18).
Um im Bild zu bleiben: Sonst wiirden die eingepfropften Zweige ihre Grundlage
verlieren. Mit der Verachtung der abgeschnittenen Zweige wiirden sie zugleich
ihre eigene Wurzel desavouieren!

Paulus definiert die Zu-Erkenntnis der Judenchristen und das Bekennt-
nis der Heidenchristen nicht dadurch, dass er die tibrigen durch eine negative
Kategorie abqualifiziert (etwa: sie sind verstockt), sondern durch die positive
Charakterisierung der ,, Erwahlung“ (Rom 11,5). Das Wort porosis, das gewohnlich
mit ,Verstockung® tibersetzt wird (Rom 11,7.25), meint in Wirklichkeit, wie
Maria-Irma Seewann gezeigt hat,” ein Nicht-Erkennen - bei Paulus das begriff-
liche Pendant zur Zu-Erkenntnis. Es ist also zuerst eine Gnade Gottes, wenn
einige Menschen (ob Juden oder Heiden) Christus erkennen diirfen. Paulus
hat es ja selbst am eigenen Leibe erfahren! Im Zusammenleben geht es also
grundsitzlich um den Respekt vor dem Gewissensstand der anderen. Auch
die Heidenchristen diirfen deshalb, weil sie Christus gefunden haben, nun ihre
»ungldubigen“ Verwandten nicht etwa verurteilen oder verachten. Inzwischen
haben wir dieses Problem ja wieder in fast allen unseren Familien. Paulus hat in
Rom 2 ausfiihrlich betont, dass Gott jeden nach seinem Gewissen richtet. Damit
gibt er allen den Raum zum Atmen und schiitzt einen jeden vor einem religios
verbrdmten Mobbing durch die anderen. Mogen am Anfang in Palédstina, wo

7 Vgl. M.-I. Seewann, TTepwolc -, Verstockung”, ,Verhdrtung” oder ,Nicht-Erkennen”?, in: Filologia
Neotestamentaria 10 (1997), 139-156; Kurzfassung in: Kirche und Israel 12 (1997), 161-172.



Paulus und die Anfinge der Kirche 191

die nicht christusglaubigen Juden in der Mehrheit waren, die Christen unter
gewissen religidsen Eiferern der Juden (wie Paulus selbst einer war) zu leiden ge-
habt haben, so kehrte sich das bald ins Gegenteil. Je grofier die Zahl der Christus-
gldubigen unter den Heiden wurde, umso selbstsicherer wurden sie und ,er-
hoben sich dann iiber die anderen Zweige®, wohl auch schon vor Konstantin.

Und in dieser Zerreifiprobe spielten gewiss die Paulusbriefe eine Rolle, da
manche Passagen schon bald in einem Sinne gelesen wurden, welcher dieser
Haltung Vorschub leistete. Sobald man z.B. in den Texten, die von der ,,Rechtfer-
tigung aus Trauen“ sprechen, meinte, dass damit das mosaische Gesetz als solches
abqualifiziert werde, fiihlten sich christliche Theologen berechtigt, negativ iiber
»die Juden® zu sprechen (und die christusgldubigen Juden wurden bald nicht
mehr unter diesem Namen gefasst), wobei die Christen aus den V6lkern zugleich
einen schon lang ererbten heidnischen Antijudaismus aufgriffen und fortfiihrten.
Aber Paulus war damit griindlich missverstanden worden; ihm blutete gewiss das
Herz, wenn er sah, wie man seine Worte und Absichten verkannt hatte.

Theologisch liegt Entscheidendes daran, wie man den Begriff »Gesetz« (nomos)
versteht, dessen Gebrauch an jeder Stelle der Paulusbriefe eigens reflektiert
werden muss. In neuester Zeit hat man unterschieden zwischen Gesetz als sitt-
lichem Gebot Gottes und Gesetz als Ordnungsfaktor im Bundesvolk Israel, die so
genannten ,identity-markers“ (James Dunn). Letztere seien fiir die hinzukom-
menden Heiden nicht verbindlich, wohl aber Gesetz im erstgenannten Sinn. So
hilfreich diese Unterscheidung ist, kann ich doch nicht sehen, dass Paulus diese
Differenzierung im Begriff vornimmt. Der Sache nach hat sich im Laufe der Zeit
wohl so etwas vollzogen, aber das heif3t nicht, dass auch fiir die christusgldubigen
Juden jene ,identity-markers“ und damit u.a. die Beschneidung aufgehoben
werden sollten. In den ersten zwei Jahrhunderten blieben die ,,Judenchristen
Juden, und die Heidenchristen waren daneben gleichsam ein ,zweiter Ritus®,
wie wir heute sagen wiirden. Paulus betonte nur, dass die hinzukommenden
Heiden nicht die Beschneidung iibernehmen sollten (weil das ja Bundeszeichen
Gottes mit Israel ist); aber das tat er nicht allein, sondern durchaus im Einklang
mit den anderen Aposteln, auch wenn Paulus in einem kritischen Moment sich
in ithrem Kreis entschieden dafiir einsetzte. Aber nicht dies war eigentlich das
Problem von jiidischer Seite her, sondern sie stieffen sich eher an dem Verhalten
der Judenchristen, die von Christus her eine bemerkenswerte ,,Freiheit* an den
Taglegten. Freilich stief man dann bald an den Kern der Differenz, namlich die
Stellung zu Jesus von Nazareth.

Was Paulus in Rom 9-11 betont, ist die dauernde gegenseitige Verwiesenheit
der ekklésia und des tibrigen Israel aufeinander. Keiner kann fiir sich den Weg
gehen, sondern Gott fordert die einen durch die jeweils anderen heraus: Die
Christusglaubigen durch den Verweis auf ihre jiidischen Wurzeln, und Israel



192 Norbert Baumert

- so sieht es Paulus — durch den jiidischen Messias/Christus, der ,,Gott unter
den Volkern preist“. Darum ,,nehmt einander an“ (R6m 15,7-12). Wir kommen
nicht voneinander los, sondern Gott will uns miteinander retten, indem jeder
am anderen lernt, und wir beide den einen Gott Israels vor der Welt bezeugen.
Denn wie Israel von Anfang an aus den Voélkern fiir die ganze Menschheit heraus-
gerufen wurde, so bleibt der jiidisch-christliche Teil der Menschheit bezogen auf
die iibrige Menschheit, da Gott auf diese Weise letztlich alle Menschen retten will.

Auf unsere Ausgangsfrage: Wie fing es mit der Kirche an? wiirde ich somit
antworten: Nicht ,,von Jesus zu Paulus®, sondern: vom irdischen Jesus mit den
Zwolf zum erhohten Jesus mit den Zwolf und dem ,,Volkerapostel Paulus - in
Verwiesenheit und bleibender Bezogenheit auf Ganz-Israel, und mit Ganz-Israel
auf den einzigen lebendigen und wahren Gott.

Paulus hat unseren Blick geweitet. Wie der Vater durch Christus im Heiligen
Geist sich als der Vater aller Menschen offenbart, so sind wir aufgerufen, uns auf
diese ,Zuwendung“ Gottes zur ganzen Menschheit einzulassen und darin mit-
zugehen. Darum keine Angst und kein Versteckspiel mit meinem Glauben! Als
Glied der Kirche bin ich vielmehr gerufen, Ort Seiner Offenbarung zu werden. So
hat Paulus seinen Dienst verstanden. Wo sind die Menschen, die auf mein Zeug-
nis warten? Und zu wem mochte Gott mich senden? Vielleicht unter viel Gebet,
vielleicht auch unter Geringschitzung und Ablehnung? Dann bin ich sozusagen
an einem Wachstumsknoten der Kirche. Denn Kirche ist nie fertig, ist offen auf
Gott und den Menschen hin. Das ist anstrengend, weil ich einerseits mich so in-
tensiv auf Gott einlassen muss, dass dies mich tragt, wenn ich auf immer neue
Situationen eingehen muss: auf Menschen mit einem lebendigen Glauben, auf
Getaufte, die mit ihrer Taufe nichts anfangen konnen, auf Christen anderer Kon-
fessionen, auf jiidische Menschen, auf Menschen anderer Religionen und auch
auf die, welche jede Religion ablehnen. Nur weil Gott hinter mir steht und er
mich sendet, bin ich in solchen Situationen nicht ausgesetzt, sondern geborgen
in ihm. Er aber hat sie alle im Blick und ,mdchte, dass alle Menschen gerettet
werden und zu einer Zu-Erkenntnis von Wahrheit kommen® (2 Tim 2,4).



