
GuL 82/3 (2009) 181–192

      181

Paulus und die Anfänge der Kirche
Norbert Baumert / Wien

Im Paulusjahr sehen sich viele Autoren vor die Aufgabe gestellt, die Bedeutung des 
Apostels kurz zu umschreiben. Bei der Suche nach prägnanten Formulierungen 
greift mancher nach Wendungen wie „Von Jesus zu Paulus“ oder „Paulus und 
die Folgen“, als ob er in der Entwicklung der Kirche „an allem schuld“ sei. Guido 
Horst schrieb in der Tagespost (9. Mai 2008): „Das Werk, das der heilige Pau-
lus vollbracht hat, ist von nicht zu ermessender Bedeutung. Da fallen Worte wie 
Gigant oder Titan, um die Lebensleistung dieses Mannes zu charakterisieren, 
der das Christentum aus der Synagoge heraus auch zu den Heiden gebracht und 
den Grundstein dafür gelegt hat, dass die Kirche Christi zu einer Weltreligion 
wurde und nicht eine Jesus-Sekte innerhalb des Judentums blieb. Ein wahrer 
Weltrevolutionär.“

War etwa der Same, den Jesus gesät hatte, nicht in der Lage, sich zu einer 
„Weltreligion“ zu entwickeln? Brauchte es dazu erst einen Paulus, um ihm diese 
Dimension zu eröffnen? Ist somit erst Paulus „Gründer des Christentums“, so-
zusagen entgegen der Intention Jesu oder zumindest an ihr vorbei und über sie 
hinaus – eben als Revolutionär? Der französische Theologe Alfred Loisy1 sieht 
darin freilich keinen Aufstieg, wenn er schreibt: „Jesus verkündete das Reich 
Gottes und gekommen ist – die Kirche.“ Und wenn man dann gar noch Paulus 
dafür verantwortlich macht, gerät dieser in ein schlechtes Licht. Sind dies nur 
Schlag-Worte? Was ist davon zu halten?

1  Jesus, Reich Gottes und Kirche

„Das Reich Gottes ist da“, genauer „Die Königsherrschaft Gottes ist nahe ge-
kommen“ (Mk 1,15). Dieser Ruf Jesu meint die Tatsache, dass Gott im Herzen 
eines jeden Menschen König sein will. Er kommt in Jesus Christus neu auf die 
zu, die ihn hören. Königsherrschaft Gottes geschieht nur, wenn Menschen ihn 
aufnehmen; wenn sie nein sagen, kann sie sich in ihnen nicht ereignen. Heißt es 
bei Jesaja (6,3), dass „von seiner Herrlichkeit die ganze Erde erfüllt“ ist, so macht 

1   Alfred Loisy (1857–1940), ein in seiner Zeit sehr umstrittener Theologe; sein Hauptwerk: L‘Evangile et 
l’Eglise, Paris 1902.



182      Norbert Baumert

sie an einer Stelle Halt: vor der Freiheit des Menschen. Wer sich verweigert, bleibt 
außerhalb Seiner Herrschaft und Herrlichkeit.

Das neue Heilsangebot Gottes ereignet sich im Leben, Sterben und Auf-
erstehen Jesu, in seiner Erhöhung und in der Geistsendung; erst Letzteres ist die 
volle Gestalt seines Evangeliums, das nun für alle Menschen gilt. Bis zu seinem 
Tod wandte er sich nur an Israel und ließ nur ausnahmsweise Nichtjuden zu (Mk 
7,26; Mt 8,10). Er wollte aber nicht etwa eine jüdische Sekte gründen, sondern 
wollte ganz Israel in seinem von Abraham, Mose und den Propheten her ge-
prägten Gottesglauben stärken, so dass sie in diesem Licht ihn als Propheten 
und Gesalbten erkennten und annähmen. Erst nach seiner Auferstehung bietet 
Jesus in einer neuen Weise Leben und Heiligen Geist an – also „Reich Gottes“ 
in seiner entfalteten Form – und zwar allen Menschen, indem er seinen Jüngern 
den Auftrag gibt: „Gehet hin zu allen Völkern! Verkündet den einen Gott, den 
Gott Israels, allen Menschen, und macht sie zu meinen Jüngern!“ Erst jetzt also 
wird die Gründung einer erweiterten und insofern neuen Gemeinschaft ak-
tuell, die dann später Kirche genannt werden wird. Man darf also nicht den vor-
österlichen Jesus gegen den erhöhten Herrn ausspielen. Es ist der erhöhte Herr 
selbst, der den universalen Auftrag gibt, nicht etwa die Idee des Paulus, welche 
dieser dann später entwickelt hätte.

2  Biographischer Hintergrund

Als Paulus hinzukommt, ist – wenn auch tastend – die Ausweitung des Evan-
geliums auf die Völker und die Bildung einer neuen Vergemeinschaftung mit 
diesen aus den Völkern Hinzukommenden längst im Gange. Er sieht sich also 
nicht etwa selbst an der Spitze eines Neuanfangs, sondern ordnet sich bewusst 
ein in die Reihe derer, „die vor ihm Apostel waren“ und die wie er den Auf-
erstandenen gesehen haben (1 Kor 15,1–10). Dabei ist zu beachten, dass die Er-
scheinungen vor den „500 Brüdern“ und „vor Jakobus“ und „allen Aposteln“ 
ebenso wie die vor Paulus längere Zeit nach Pfingsten stattgefunden haben 
müssen.2 Also auch anderen hat sich der Auferstandene später noch gezeigt 
und auch andere wurden so berufen. Und wenn Paulus „den Herrn gesehen“ 
hat (1 Kor 9,1), ist das nicht eo ipso eine Ostererscheinung – ein Begriff, der nur 
auf die ersten vierzig Tage nach Ostern passt. Bei dem in Gal 2 berichteten Be-
such in Jerusalem erkennt Paulus sowohl jene an, „die etwas galten“, als auch be-

2   Vgl. dazu N. Baumert, Sorgen des Seelsorgers. Übersetzung und Auslegung des ersten Korintherbriefes. 
Würzburg 2007, 269–274; ferner in der Reihe „Paulus neu gelesen“ Ders., Mit dem Rücken zur Wand (2 
Kor). Würzburg 2008 u. Der Weg des Trauens (Gal u. Phil). Würzburg 2009. Zur weiteren Einordnung mei-
ner Sicht der Paulusbriefe vgl. Ders., Paulus – alte und neue Perspektiven, in: ZKTh 130 (2008), 168–194.



Paulus und die Anfänge der Kirche      183

sonders die „Säulen“. Paulus betont, dass er seinen Auftrag von Gott selbst be-
kommen habe, weiß sich aber dem vorhandenen Kreis der Apostel und Jünger 
zugeordnet und gründet nicht etwa eine eigene heidenchristliche Kirche. Sein 
spezifischer Auftrag lautete zwar, „den Sohn Gottes unter den Völkern als gute 
Botschaft zu verkünden“, aber dies ist als Schwerpunkt zu verstehen (Gal 1,16; 
2,8). Er spricht auch Juden an (1 Kor 9,20f.), und viele andere Apostel gehen 
ebenfalls zu den Heiden. Paulus sagt selbst, dass das Evangelium „Juden zuerst“ 
und dann Völkern verkündet werden soll (Röm 1,16), und er weiß andererseits, 
dass die Apostel und Ältesten in Jerusalem auch zuständig sind und bleiben für 
die Einheit mit den Christusgläubigen aus den Völkern. Die Einheit ist ihm stets 
ein großes Anliegen.

Wichtig ist, wie er seine Begegnung mit Christus zu den „väterlichen Über-
lieferungen“ (Gal 1,14) in Beziehung setzt. Er sieht dazwischen keinen Bruch – 
er bleibt ja demselben Gott treu, dem er „von seinen Vorfahren her mit reinem 
Gewissen“ gedient hat (2 Tim 1,3), sondern erkennt, dass Gott ihn und sein Volk 
weiterführen will. Es kommt also zu allem, was er gelernt und geglaubt hat, etwas 
hinzu. Daher nennt er das Hinzukommende auch in Röm 10,2 und Phil 1,9 „Zu-
Erkenntnis“ (epí-gnōsis). Es ist eine Ausweitung seines bisherigen Gottesbildes, 
und seine Liebe richtet sich nun auf Gott und seinen Sohn. „Gott“ und „Christus“ 
sieht er immer in Einheit. Es ist eine Begegnung und Berufung, nicht eigentlich 
eine Bekehrung – und schon gar nicht vom Saulus zum Paulus. Er trug immer 
beide Namen, den jüdischen und als römischer Bürger den römischen. Paulus 
ist und bleibt Jude, auch wenn er nun zusätzliche Prioritäten setzt. Die Heilige 
Schrift Israels, wir nennen sie Altes Testament, ist ihm die Grundlage zum Ver-
stehen und Erklären des Christusgeschehens, das er völlig innerhalb der Heils-
geschichte Israels sieht. Und er praktiziert in seinem eigenen Leben das Mit-
einander von christusgläubigen Juden und Heiden; dies geschieht vorwiegend 
auf der Ebene persönlicher Begegnungen. Wie man aus seinen Briefen sieht, ist 
er nicht nur ein guter Organisator; seine Methode ist vor allem die Einzelseelsor-
ge (1 Thess 2). Denn das ist sein Hauptanliegen: dass möglichst viele Menschen 
den Retter Jesus Christus als solchen erkennen und ihm folgen: „Mir ist schlecht, 
wenn ich nicht das Evangelium verkünde“ (1 Kor 9,16; nicht „Weh mir“, wie die 
Einheitsübersetzung sagt). Er denkt dabei an „Rettung“ hier und jetzt, die freilich 
Basis ist für ein Bestehen im Letzten Gericht.

3  Der Schriftgelehrte und Theologe

Damit kommen wir zum Kern unserer Fragestellung: Wie sieht Paulus die Heils-
geschichte und das Entstehen der neuen Gemeinschaft? Der Gott, „der Himmel 



184      Norbert Baumert

und Erde erschaffen hat“, der „Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs“, der durch 
Mose das Gesetz gegeben und sein Volk zu seinem besonderen Eigentum erklärt 
hat, der mit den Juden einen Bund geschlossen hat und ihnen die Verheißungen 
gab, dieser Gott hat nun jene Verheißung erfüllt, dass in Abraham „alle Völker 
gesegnet werden sollen“, nämlich „in seinem Samen“ (Gen 17,3; Gal 3,16). Der 
durch die Beschneidung besiegelte Bund wurde mit einer Familie, einem Stamm 
(Gen 17,11–14) geschlossen und der Sinai-Bund mit einem bestehenden Volk, 
aber doch so, dass jeder persönlich angesprochen war. Die „Erwählung“ (Röm 
11,5) zur „Versammlung Gottes“ nun geschieht von vornherein individuell, wie 
Paulus selbst persönlich angerufen worden war. Dies bedeutet nicht, dass Gott 
„sein Volk verstoßen“ hätte (Röm 11,1.11), sondern dass er nun jeden Einzelnen 
einlädt, diesen erneuten Schritt der Heilsgeschichte (in der Zu-Erkenntnis) mit-
zugehen, und Gott dann so sein Heil allen Völkern vermitteln will. Die Initiative 
dazu geht von dem erhöhten Jesus selbst aus, und er ist es auch, der dieses Werk 
führt und ausführt; Paulus versteht sich nur als dessen „Handlanger“ (1 Kor 4,1) 
oder – in einem Wortspiel mit seinem Namen – als „kleiner Gesandter“ (Phlm 
9).3 Als Schriftgelehrter aber bringt er es auf den Punkt: in zwei Begriffen cha-
rakterisiert er zwei Schritte des Heilshandelns Gottes mit seinem Volk und der 
Menschheit: „Gesetz“ und „Trauen“ (vgl. zu Gal 2,16). Kommt Gott durch Mose 
in der Gabe des „Gesetzes“ auf sein Volk zu, so nun in Christus mit pistis, was 
man mit „Trauen“ übersetzen sollte. Denn Paulus meint bei diesem Begriff nicht 
nur den Glauben des Menschen an Gott, sondern zuerst das „Trauen“, mit dem 
Gott in Christus auf den Menschen zukommt und mit dem er dessen „Trauen“ 
herauslocken will. Nennen wir es „das Prinzip“ Trauen. Dem stellt Paulus aber 
nicht etwa die „Werke des Gesetzes“ gegenüber, als ob der Mensch durch Er-
füllung des Gesetzes Vergebung seiner Sünden zu erlangen suchte (was aber zum 
Scheitern verurteilt sei), sondern er sagt immer „aus einem Werke-Gesetz“.4 
Nicht die Taten des Menschen vergleicht er mit dessen Glauben, sondern er ver-
gleicht zwei Maßstäbe des Handelns Gottes. Ausgangspunkt ist die Tatsache, 
dass alle Menschen Sünder sind (Röm 3). Um den Menschen daraus zu befrei
en, kommt Gott zunächst mit der Gabe des „Gesetzes“, welches u.a. die eminent 
wichtige Rolle hat, Sünde aufzudecken (Röm 3,20) und dann den Sünder zu ver-
urteilen. Wir merken: „Gesetz“ meint hier nicht die ganze Offenbarung an Israel, 
sondern meint ein spezifisches Element darin. Ein „Gebot“ sagt nur, was gut und 
böse ist, und gibt die entsprechenden Sanktionen bekannt, aber es hat von seinem 
Wesen her nicht die Funktion, Übertretungen des Gebotes/Gesetzes zu vergeben.

3   Vgl. Ders., Studien zu den Paulusbriefen. Stuttgart 2001, 137–139.158.
4   So ist ex érgōn nómou stets zu übersetzen; vgl. Ders., Werke des Gesetzes oder „Werke-Gesetz“?, 
in: Ch. Barnbrock/W. Klän (Hrsg.), Gottes Wort in der Zeit: verstehen – verkündigen – verbreiten. Müns-
ter 2005, 153–172.



Paulus und die Anfänge der Kirche      185

Vergebung nämlich kommt aus der Barmherzigkeit Gottes oder, wie Pau-
lus fokussiert, aus seinem „Trauen“ (s. zu Gal 2,16). Bereits Abraham hat Gott 
in dieser Weise erfahren, als er die Verheißung empfing (Röm 4,3.9–13). Und 
Israel weiß um die Vergebung Gottes (vgl. nur die Psalmen!), die der Mensch 
aus Gottes Erbarmen empfängt, nicht aufgrund von Werken. Doch nun hat Gott 
sein Erbarmen in einer noch vertrauensvolleren Weise in Christus offenbart, und 
dies nennt Paulus „Trauen“. Wenn er von pistis Iēsou spricht (Gal 2,16 u.ö.), dann 
meint das stets die Offenbarung des Trauens Gottes in Christus. An Jesus glauben 
oder auf ihn trauen hingegen heißt pisteuein eis (z.B. Gal 2,16), womit Paulus 
dann die Antwort des Menschen auf das Trauen Gottes prägnant zusammenfasst.

So denkt Paulus heilsgeschichtlich von zwei Prinzipien her. Zum einen: 
„Gesetz Gottes“ fordert gute Werke; es gibt Leben dem, der das Gesetz erfüllt, 
deckt aber die Sünde auf und verurteilt den Sünder. Zum anderen: „Trauen 
Gottes“ gibt in Christus die Vergebung demjenigen, der ihm „traut“. Zu be-
achten ist, dass in Gal und Röm 1–4 stets diese Alternative im Blick ist, nämlich 
dass Sünden nicht durch ein „Werkegesetz“ vergeben werden, sondern nur durch 
die Barmherzigkeit Gottes. Das ist ganz jüdisch. David Flusser schreibt: „Soweit 
ich weiß, würde jeder vernünftige Jude Paulus zustimmen: das Befolgen der jü-
dischen Gebote ist nicht eine soteriologische Entität, oder, einfacher gesagt: 
einem Juden würde es höchst kurios vorkommen, wenn ihm z.B. ein Rabbi 
sagen würde: ,Durch die Werke des Gesetzes wirst du erlöst‘.“5 Das Neue ist, dass 
Paulus das Vergebungsangebot Gottes nun in Christus in neuer Weise gegeben 
sieht und dies mit „Trauen Gottes“ und „Trauen Jesu“, welches unser Trauen 
herauslockt, in einer Kurzformel zum Ausdruck bringt. Das ist eine ad-hoc-
Terminologie, die man in ihrem Kontext belassen muss.

Dies ist also der Weg der Rettung für alle Menschen, für Juden und Heiden. 
Paulus kämpft in Gal und Röm nicht etwa gegen eine angebliche jüdische Werk-
gerechtigkeit, sondern gegen eine innerchristliche Tendenz, die sich nicht auf 
das „Trauen“ einlassen will und nun auf einmal dem „Gesetz“ die Funktion 
der Vergebung zuschreiben möchte. Das ist eine innerchristliche Kontroverse! 
Paulus will aber nicht „die Gerechtigkeit aus dem Gesetz als wertlos, ja als Un-
wert klassifizieren“.6 An diesem Punkt gibt es in der Theologie zahlreiche Miss-
deutungen des Paulus. Selbstverständlich: „Wer das Gesetz erfüllt, wird darin 
Leben haben“ (Gal 3,12). Aber das ist nicht der Weg der Sündenvergebung. Aus 
der universalen Sendung Jesu folgt für Paulus zwar, dass alle Menschen, Juden 
wie Heiden, durch Christus „gerettet“, nämlich von ihren Sünden befreit werden 
sollen – und zwar gegenwärtig, hier und heute –, aber er betont in Röm 2,6–16 

5   D. Flusser, „Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben“ (Gal 2,19), in: Judaica 43 (1987), 36–46, hier 33.
6   Vgl. U.B. Müller, Der Brief des Paulus an die Philipper. Leipzig 1993 (ThHK), 153.



186      Norbert Baumert

zugleich, dass jeder nach seinem Gewissen gerichtet wird: Wer kein Gesetz hat, 
„ohne Gesetz“, wer als Jude nicht jene Zu-Erkenntnis hat, ebenfalls nach seiner 
jeweiligen Erkenntnis. Aber wer einmal Jesus als den Sohn Gottes und Retter 
erkannt hat, wer in ihm Vergebung und neues Leben im Heiligen Geist emp-
fangen hat, kann dahinter nicht mehr zurück. Diese „Rettung“ in Christus ist 
von nun an die Konkretisierung von „Reich Gottes“, dessen Ankommen der 
irdische Jesus verkündet hat und der erhöhte Herr nun in jedem Einzelnen 
zur vollen Entfaltung bringen möchte. Der „Dienst des Geistes“ (2 Kor 3,6.8), 
den Paulus auszuführen hat, ist gleichsam ein Bundesschluss mit je einzelnen 
Menschen, die aber dann in „einer Volksversammlung Gottes“ (ekklēsia tou 
theou) gesammelt werden sollen. Wenn wir das heute mit „Kirche“ übersetzen, 
dann ist dieses Wort mit Erfahrungen von zweitausend Jahren angereichert, so 
dass es besser ist, bei Paulus wörtlich von „Versammlung“ zu sprechen, die er 
auch „Leib Christi“ nennt. 

4  Die Konkretisierung der Rettung im „Leib Christi“

Wie also fing es mit der Kirche an? Das erste ist nicht eine sozusagen präfigurierte 
oder gar präexistente Kirche, in welche die einzelnen Christusgläubigen „auf-
genommen“ würden, sondern der Bund, den Gott mit jedem einzelnen Christus-
gläubigen schließt. Dieses „Trauen“ (wir sagen gewöhnlich: dieser Glaube) des 
Einzelnen ist die Basis, dass er dann mit anderen Gläubigen („Trauenden“) zu 
einer Gemeinschaft/Versammlung zusammengefügt wird. Dies wird deutlich 
in 1 Kor 12,13: „Denn in einem einzigen Geist sind wir alle in einen einzigen 
Leib hineingefügt worden“. Paulus sagt nicht, dass wir in einen bereits fer-
tigen Leib „aufgenommen“ (EÜ), also hinzugefügt würden; das hieße, dass ein 
Monster entstünde. Ein Leib entfaltet sich in einem Wachstum, aber bekommt 
nicht ständig neue Glieder! Doch Paulus denkt an die Entstehung der Korin-
thischen Ortsgemeinde: Viele Einzelne sind Christus begegnet, und aufgrund 
dessen wurden sie zusammengeführt und zusammengefügt, so dass „ein Leib“ 
entstand! Die Taufe ist dabei nur das Ende eines Prozesses des Trauens und ist 
dessen Ausdruck. Jeder bringt also original, vorzeitig zu „Kirche“ bereits ein Ge-
schenk des Heiligen Geistes mit! Diese Begründung in der Gottesbeziehung – 
Empfang des Gesetzes Gottes und dadurch Aufdecken der Schuld, Vergebung 
der Sünden durch Christus und Empfang des Heiligen Geistes – entspricht ganz 
dem Werdegang des Paulus selbst. Aber er sieht darin etwas Grundsätzliches, all-
gemein Gültiges, einen Wesenszug der „Versammlung“: Jeder Einzelne ist ver-
ankert in der je eigenen Berufung durch Gott, und nur wenn diese lebendig ist, 
kann er ein lebendiges Glied der Versammlung sein. Er muss seine Berufung 



Paulus und die Anfänge der Kirche      187

einbringen, einordnen, auch sich damit unterordnen (1 Kor 14,26–32), aber er 
darf sie nie verraten! So ergibt sich die Rollenverteilung im Leib Christi primär 
durch das, was jeder Einzelne von Gott „mitbekommen“ hat.

Zuständigkeiten im Leib Christi

Doch folgt daraus nicht etwa eine demokratische Struktur, bei der „alle Macht 
vom Volke ausgeht“. Seit Abraham, Mose, David und den Propheten ist Gott 
der einzige Herr und ist Gottes Volk „hierarchisch“ geordnet. Wie sollte es nun 
plötzlich anders werden? Die Autorität ist zunächst Christus selbst. Und wie 
die Versammlung durch den von Gott berufenen Apostel entstanden ist, durch 
seine Verkündigung und Geistvermittlung (Gal 3,2–5), so versteht sich Paulus 
auch als der verantwortliche Leiter. Diese Überzeugung steht hinter den Briefen 
an seine „Versammlungen“ in Korinth etc., während er den Römerbrief nicht 
an die offizielle Versammlung adressiert, sondern an „alle in Rom lebenden 
Geliebten Gottes“ (1,7). Er ist für sie nicht zuständig, auch wenn er ihnen gegen-
über als „Apostel“ auftritt. In diesem Brief gibt er eher Rechenschaft über seine 
Verkündigung, sozusagen öffentlich vor dem Forum dieser hervorragenden Ge-
meinde, in die er bald zu kommen gedenkt, und indirekt vor allen Gemeinden 
der Christusgläubigen. Der Römerbrief ist also kein typischer Gemeindebrief, 
der von aktuellen Fragen vor Ort ausgelöst wäre und für die Paulus nun auto-
ritativ Weisung gibt, sondern eher ein Lehrbrief. In Kapitel 10,8–15 zeigt er auf, 
wie „Versammlung Gottes“ entsteht: Ausgangspunkt ist „das (lebendige) Wort, 
das wir verkündigen“. Und wer „mit dem Munde den Herrn Jesus bekennt und 
mit dem Herzen glaubt, dass Gott ihn aus Toten erweckt hat, wird gerettet“. Dies 
setzt voraus, dass man zum Trauen gefunden hat durch das Hören der verkünde
ten Botschaft. „Wie nun kann man verkünden, wenn man nicht sendet“ (apos-
tolōsin)? Die autoritative „Sendung als Apostel“ geht von Gott aus. Und dieser 
von Gott Berufene bestellt Mitarbeiter, gibt ihnen Aufträge und setzt Hirten ein. 
Darum ist er letztlich auch Gott verantwortlich. In 1 Kor 4 aber geht es nicht, 
wie man meint, darum, dass die Gemeinde über Paulus zu Gericht sitzt, sondern 
dass einige ihn zu ihrem Idol erhoben haben. Paulus antwortet: „Für mich ist es 
unbedeutend, von euch durchschaut (und geehrt) zu werden; der mich durch-
schaut, ist der Herr. ... Von ihm wird einem jeden das Lob zuteil.“ Das schließt 
nicht aus, dass Paulus „auf das Gute bedacht ist auch vor Menschen“, nicht nur 
vor dem Herrn (2 Kor 8,21), und dass ihm das Urteil seiner Mitarbeiter wichtig 
ist (Phil 2,20.22).



188      Norbert Baumert

Aufgebaut auf dem Fundament der Apostel und Propheten

Wie in ihrem Entstehen so bleibt die Versammlung auch weiterhin strukturiert. 
Wie in Röm 12,4–6 vergleicht Paulus auch in 1 Kor 12 die „Versammlung“ mit 
dem menschlichen Leib und schließt dann in V 28 ab: „Und als Glieder hat Gott 
gesetzt in der Versammlung erstens Apostel, zweitens Propheten, drittens Lehrer“. 
Im Unterschied zu Eph und Kol ist in Röm und 1 Kor bei dem Bild vom Leib 
nicht Christus als das „Haupt“ gedacht, sondern ist der ganze Leib „der Christus“ 
(1 Kor 12,12). Folglich ist hier das „Haupt“, auf das er in 12,21 anspielt, der (die) 
Apostel. Entsprechend heißt es in Eph 2,20, dass die, die aus den Völkern zum 
Glauben gekommen sind, aufgebaut sind „auf dem Fundament der Apostel 
und Propheten“. Dies ist eine wichtige Wesensbeschreibung: Die gewöhnliche 
Vorstellung von Katholiken ist, dass die Kirche aufgebaut ist auf den Aposteln 
und ihren Nachfolgern, den Bischöfen. Das scheint klar und eindeutig. Aber 
nach Paulus (1 Kor und Eph) müssten wir sagen: Auch die Propheten gehören 
zum Fundament. Wenn auch die Funktion der beiden verschieden ist, und die 
Apostel die ersten sind und damit auch innergemeindlich das letzte Wort haben, 
so sind sie doch verpflichtet und strukturell grundsätzlich darauf angewiesen, 
nach Propheten in ihrem Bereich Ausschau zu halten, auf sie zu hören und sie 
zu befragen. Und die Propheten haben die oft recht undankbare Pflicht, das, 
was ihnen Gott aufträgt, dort, wohin er sie sendet, zu verkünden. Sie dürfen ihr 
Licht nicht unter den Scheffel stellen. Damit ist angedeutet, dass beide, Apostel 
(später: Bischof) und Prophet auf Gott verwiesen sind. Ersterer übt sein Amt nur 
richtig aus im ständigen Hören auf Gott, und zwar nicht nur auf Gottes Stimme 
im eigenen Herzen, sondern auch in der Versammlung mit ihren prophetischen 
Gaben sowie allen anderen Gaben, die der Geist souverän verteilt. Es kann wohl 
sein, dass mancher Apostel – wie Paulus – zugleich prophetische Gaben hat. Gott 
gibt jedenfalls den Aposteln und Bischöfen Autorität so, dass sie immer auf ihn 
hin, der die letzte Autorität ist, offen sein müssen. Dass diese Grundstruktur der 
Gesamtkirche dann in der einzelnen Ortsgemeinde analog wiederkehrt, ist ein-
leuchtend. So spricht Paulus in Phil 1,1 von „Aufsehern und Diakonen“ (wobei 
„Aufseher“ im griechischen Bereich für Paulus de facto die Bezeichnung für das 
aus dem Jüdischen kommende „Ältestenamt“ ist). Selbstverständlich ist wie die 
Synagoge so auch die „Versammlung“, die sich auf diesem Hintergrund gebildet 
hat, keine formlose Zusammenkunft, sondern in sich strukturiert.



Paulus und die Anfänge der Kirche      189

Kirche – ein offenes System 

Eines ist dabei deutlich geworden: Dieser Organismus ist nur lebensfähig, nämlich 
fähig für das von Gott in Christus geschenkte Leben, wenn er sich ständig aus-
richtet auf den Herrn. Er ist der eigentliche, aktuelle Leiter der Versammlung. 
Der Apo-stel (oder Bischof) ist nicht etwa sein „Stellvertreter“, sondern sein „Ab-
Gesandter“, der ständig von ihm her seine Weisungen empfängt und nur so in 
seinem Namen handelt. Vielleicht sind wir zu denken gewöhnt, dass Christus 
mit seiner Himmelfahrt die Sache der Kirche in Menschenhände und somit aus 
der Hand gegeben hätte und sie (nur noch) durch seinen Geist weiterführe. Aber 
für Paulus ist er, der seinen Geist ausgießt, auch selbst weiterhin unmittelbar mit 
den Gliedern seines Leibes verbunden. Der Heilige Geist ist ein weiterer Beistand! 
Christus und der Heilige Geist arbeiten eng zusammen, haben aber ihre je spezi-
fische Funktion. Christus ist es, der uns die Sünden vergibt, uns in sein Sterben 
und Auferstehen hineinnimmt (Phil 3,10) und sich uns in der Eucharistie schenkt. 
Er gibt auch den Geist. So ist er es auch, der „die einen als Apostel, die anderen 
als Propheten, andere als Evangelisten, andere als Hirten und Lehrer gegeben 
hat“ und gibt (Eph 4,11) und die er selbstverständlich in ihrem Dienst leitet (z.B. 
Röm 15,18; 16,32). Anders gesagt: Kirche ist für Paulus ein offenes System, nämlich 
offen hin zum erhöhten Herrn, der als Haupt nicht weit weg ist von seinem Leib, 
sondern ihm nahe ist durch seine „Gegenwart“. Paulus jedenfalls lebt ganz aus 
dieser Beziehung zum gegenwärtigen erhöhten Herrn und nicht etwa in einer 
Fixierung auf eine „Nah-Erwartung“ seiner Wiederkunft. In diesem Punkt sind 
meines Erachtens erhebliche Modifikationen in der Übersetzung und im ge-
wohnten Textverständnis der Paulusbriefe vorzunehmen.

5  Die Aufgabe

Die große Herausforderung, vor der Paulus und die ganze Urkirche steht, ist 
die Beziehung dieser neuen Versammlung zu jenem Teil Israels – und es ist der 
größere Teil geblieben, der nicht zu jener Zu-Erkenntnis gelangt ist. Grund-
sätzlich gibt Paulus darauf eine Antwort in Röm 9–11. Er sieht die christus-
gläubigen Juden selbstverständlich weiterhin im Rahmen des Volkes Israel, in 
dem die Apostel und die Urgemeinde in Jerusalem noch Jahrzehnte hindurch ge-
lebt haben; und er hat die Hoffnung, dass noch viele aus Israel diesen Weg finden 
werden. Paulus hat (noch) nicht die Vorstellung von Juden und Christen in zwei 
Blöcken – wobei ja doch viele Juden, wie er selbst, zugleich zu den Christen ge-
hören würden! Noch auf seiner geplanten Reise nach Jerusalem weiß Paulus 
sich als Glied „seines Volkes“ (Röm 9,1–5; 16,30–33); und die christusgläubigen 



190      Norbert Baumert

Heiden haben Anteil bekommen an den Gütern Israels (Röm 15,27), sind somit 
nach wie vor dem Volk Israel zugeordnet.

Das kommt eindrucksvoll in dem Bild vom Ölbaum zum Ausdruck (Röm 
11). Es ist nicht etwa rein historisch zu verstehen, als ob die Heilsgeschichte 
Gottes mit seinem Volk nur die Voraussetzung gewesen sei, Israel sozusagen 
„Vorgänger“ sei, der nun durch die Kirche abgelöst worden wäre. Das wäre die 
in der Theologiegeschichte leider häufig vertretene Substitutionstheorie, die 
spätestens durch das II. Vatikanische Konzil abgelehnt wird. Nein, Israel bleibt 
der Stamm, zu dem nicht nur die Väter, sondern auch Christus gehören, der 
die eingepfropften Zweige der Heidenchristen ebenso trägt wie die christus-
gläubigen Juden. Die abgeschnittenen Zweige hingegen bleiben auch weiterhin, 
trotz dieser „Trennung vom Stamm“, „heilig“; ihnen gehören nach wie vor „die 
Sohnschaft und die Herrlichkeit und die Bünde und die Gesetzgebung und der 
Gottesdienst und die Verheißungen, und aus ihnen stammt der Messias“ (Röm 
9,4), also ein jüdischer Messias. Paulus mahnt jeden eingepfropften Zweig, also 
jeden aus den Völkern der Welt Hinzugekommenen: „Überhebe dich nicht über 
jene, die zurzeit abgeschnitten sind, aber doch von ihrem Wesen her zu diesem 
Stamm gehören; nicht du trägst die Wurzel, die Wurzel trägt dich“ (Röm 11,18). 
Um im Bild zu bleiben: Sonst würden die eingepfropften Zweige ihre Grundlage 
verlieren. Mit der Verachtung der abgeschnittenen Zweige würden sie zugleich 
ihre eigene Wurzel desavouieren!

Paulus definiert die Zu-Erkenntnis der Judenchristen und das Bekennt-
nis der Heidenchristen nicht dadurch, dass er die übrigen durch eine negative 
Kategorie abqualifiziert (etwa: sie sind verstockt), sondern durch die positive 
Charakterisierung der „Erwählung“ (Röm 11,5). Das Wort pōrōsis, das gewöhnlich 
mit „Verstockung“ übersetzt wird (Röm 11,7.25), meint in Wirklichkeit, wie 
Maria-Irma Seewann gezeigt hat,7 ein Nicht-Erkennen – bei Paulus das begriff-
liche Pendant zur Zu-Erkenntnis. Es ist also zuerst eine Gnade Gottes, wenn 
einige Menschen (ob Juden oder Heiden) Christus erkennen dürfen. Paulus 
hat es ja selbst am eigenen Leibe erfahren! Im Zusammenleben geht es also 
grundsätzlich um den Respekt vor dem Gewissensstand der anderen. Auch 
die Heidenchristen dürfen deshalb, weil sie Christus gefunden haben, nun ihre 
„ungläubigen“ Verwandten nicht etwa verurteilen oder verachten. Inzwischen 
haben wir dieses Problem ja wieder in fast allen unseren Familien. Paulus hat in 
Röm 2 ausführlich betont, dass Gott jeden nach seinem Gewissen richtet. Damit 
gibt er allen den Raum zum Atmen und schützt einen jeden vor einem religiös 
verbrämten Mobbing durch die anderen. Mögen am Anfang in Palästina, wo 

7   Vgl. M.-I. Seewann, Pw&rwsiv – „Verstockung“, „Verhärtung“ oder „Nicht-Erkennen“?, in: Filologia 
Neotestamentaria 10 (1997), 139–156; Kurzfassung in: Kirche und Israel 12 (1997), 161–172.



Paulus und die Anfänge der Kirche      191

die nicht christusgläubigen Juden in der Mehrheit waren, die Christen unter 
gewissen religiösen Eiferern der Juden (wie Paulus selbst einer war) zu leiden ge-
habt haben, so kehrte sich das bald ins Gegenteil. Je größer die Zahl der Christus-
gläubigen unter den Heiden wurde, umso selbstsicherer wurden sie und „er-
hoben sich dann über die anderen Zweige“, wohl auch schon vor Konstantin. 

Und in dieser Zerreißprobe spielten gewiss die Paulusbriefe eine Rolle, da 
manche Passagen schon bald in einem Sinne gelesen wurden, welcher dieser 
Haltung Vorschub leistete. Sobald man z.B. in den Texten, die von der „Rechtfer-
tigung aus Trauen“ sprechen, meinte, dass damit das mosaische Gesetz als solches 
abqualifiziert werde, fühlten sich christliche Theologen berechtigt, negativ über 
„die Juden“ zu sprechen (und die christusgläubigen Juden wurden bald nicht 
mehr unter diesem Namen gefasst), wobei die Christen aus den Völkern zugleich 
einen schon lang ererbten heidnischen Antijudaismus aufgriffen und fortführten. 
Aber Paulus war damit gründlich missverstanden worden; ihm blutete gewiss das 
Herz, wenn er sah, wie man seine Worte und Absichten verkannt hatte. 

Theologisch liegt Entscheidendes daran, wie man den Begriff »Gesetz« (nomos) 
versteht, dessen Gebrauch an jeder Stelle der Paulusbriefe eigens reflektiert 
werden muss. In neuester Zeit hat man unterschieden zwischen Gesetz als sitt-
lichem Gebot Gottes und Gesetz als Ordnungsfaktor im Bundesvolk Israel, die so 
genannten „identity-markers“ (James Dunn). Letztere seien für die hinzukom-
menden Heiden nicht verbindlich, wohl aber Gesetz im erstgenannten Sinn. So 
hilfreich diese Unterscheidung ist, kann ich doch nicht sehen, dass Paulus diese 
Differenzierung im Begriff vornimmt. Der Sache nach hat sich im Laufe der Zeit 
wohl so etwas vollzogen, aber das heißt nicht, dass auch für die christusgläubigen 
Juden jene „identity-markers“ und damit u.a. die Beschneidung aufgehoben 
werden sollten. In den ersten zwei Jahrhunderten blieben die „Judenchristen“ 
Juden, und die Heidenchristen waren daneben gleichsam ein „zweiter Ritus“, 
wie wir heute sagen würden. Paulus betonte nur, dass die hinzukommenden 
Heiden nicht die Beschneidung übernehmen sollten (weil das ja Bundeszeichen 
Gottes mit Israel ist); aber das tat er nicht allein, sondern durchaus im Einklang 
mit den anderen Aposteln, auch wenn Paulus in einem kritischen Moment sich 
in ihrem Kreis entschieden dafür einsetzte. Aber nicht dies war eigentlich das 
Problem von jüdischer Seite her, sondern sie stießen sich eher an dem Verhalten 
der Judenchristen, die von Christus her eine bemerkenswerte „Freiheit“ an den 
Tag legten. Freilich stieß man dann bald an den Kern der Differenz, nämlich die 
Stellung zu Jesus von Nazareth.

Was Paulus in Röm 9–11 betont, ist die dauernde gegenseitige Verwiesenheit 
der ekklēsía und des übrigen Israel aufeinander. Keiner kann für sich den Weg 
gehen, sondern Gott fordert die einen durch die jeweils anderen heraus: Die 
Christusgläubigen durch den Verweis auf ihre jüdischen Wurzeln, und Israel 



192      Norbert Baumert

– so sieht es Paulus – durch den jüdischen Messias/Christus, der „Gott unter 
den Völkern preist“. Darum „nehmt einander an“ (Röm 15,7–12). Wir kommen 
nicht voneinander los, sondern Gott will uns miteinander retten, indem jeder 
am anderen lernt, und wir beide den einen Gott Israels vor der Welt bezeugen. 
Denn wie Israel von Anfang an aus den Völkern für die ganze Menschheit heraus-
gerufen wurde, so bleibt der jüdisch-christliche Teil der Menschheit bezogen auf 
die übrige Menschheit, da Gott auf diese Weise letztlich alle Menschen retten will. 

Auf unsere Ausgangsfrage: Wie fing es mit der Kirche an? würde ich somit 
antworten: Nicht „von Jesus zu Paulus“, sondern: vom irdischen Jesus mit den 
Zwölf zum erhöhten Jesus mit den Zwölf und dem „Völkerapostel“ Paulus – in 
Verwiesenheit und bleibender Bezogenheit auf Ganz-Israel, und mit Ganz-Israel 
auf den einzigen lebendigen und wahren Gott.

Paulus hat unseren Blick geweitet. Wie der Vater durch Christus im Heiligen 
Geist sich als der Vater aller Menschen offenbart, so sind wir aufgerufen, uns auf 
diese „Zuwendung“ Gottes zur ganzen Menschheit einzulassen und darin mit-
zugehen. Darum keine Angst und kein Versteckspiel mit meinem Glauben! Als 
Glied der Kirche bin ich vielmehr gerufen, Ort Seiner Offenbarung zu werden. So 
hat Paulus seinen Dienst verstanden. Wo sind die Menschen, die auf mein Zeug-
nis warten? Und zu wem möchte Gott mich senden? Vielleicht unter viel Gebet, 
vielleicht auch unter Geringschätzung und Ablehnung? Dann bin ich sozusagen 
an einem Wachstumsknoten der Kirche. Denn Kirche ist nie fertig, ist offen auf 
Gott und den Menschen hin. Das ist anstrengend, weil ich einerseits mich so in-
tensiv auf Gott einlassen muss, dass dies mich trägt, wenn ich auf immer neue 
Situationen eingehen muss: auf Menschen mit einem lebendigen Glauben, auf 
Getaufte, die mit ihrer Taufe nichts anfangen können, auf Christen anderer Kon-
fessionen, auf jüdische Menschen, auf Menschen anderer Religionen und auch 
auf die, welche jede Religion ablehnen. Nur weil Gott hinter mir steht und er 
mich sendet, bin ich in solchen Situationen nicht ausgesetzt, sondern geborgen 
in ihm. Er aber hat sie alle im Blick und „möchte, dass alle Menschen gerettet 
werden und zu einer Zu-Erkenntnis von Wahrheit kommen“ (2 Tim 2,4).


