»LOscht den Geist nicht aus!”
Zum Umgang der Kirchen mit
geistlichen Bewegungen'

Christian Hennecke / Hildesheim

1995 im Oktober. Ich werde Pfarrer in der Ndhe von Bremen. Mein Vorgénger,
der sehr beliebt war, hat geheiratet. Seine Gemeindereferentin. Und jetzt werde
ich angekiindigt: Ich bin promovierter Moraltheologe, habe in Rom studiert -
und bin Fokolar. Man kann sich vorstellen, wie schwierig die ersten Kontakte
sind. Hinzukommt: Ich gehore zu einer geistlichen Bewegung. Sind das nicht
alles Sekten? Kommen die sich nicht besser vor als die ,,normalen“ Glaubigen?
Spielen die sich nicht immer als fromm auf? Diese grof3e Skepsis, oft gepaart mit
Unwissenheit, ldsst sich auch an einem zweiten Phdnomen zeigen: Der Welt-
jugendtag war von Anfang an in der deutschen Kirche als ein zu spirituelles
Unternehmen beargwohnt. Er wurde wesentlich getragen von den Geistlichen
Gemeinschaften und Bewegungen. Auch hier viele Vorbehalte nicht nur, aber
gerade auch in Deutschland. Bis heute steht die geringe Mitgliederzahl geist-
licher Bewegungen im deutschsprachigen Raum in keinem Verhiltnis zu den
starken Vorbehalten und der skeptischen Aufmerksamkeit, mit denen man
ihnen begegnet.

1 Vielfalt als Zeichen der Zeit

Die Hintergriinde dieser Reserviertheit sind komplex, aber fiir diejenigen, die seit
Jahrzehnten in den Gemeinden engagiert sind, einfach zu erkldren: Offensicht-
lich sammeln sich hier Glaubige jenseits des gemeindlichen Settings in kleinen
Gruppen, die eine ganz spezielle und nicht jedem zugingliche Spiritualitit
pflegen. In der Tat wird hier eine eigene Sprache verwendet, die codiert und
fremd erscheint. Zudem bestehen solche Gemeinschaften oft aus Menschen, die
gerade erst ihren Glauben entdeckt haben - und die als ,,Neubekehrte® pl6tzlich
Glaubenseifer an den Tag legen und fromm reden. All das wirkt irritierend, auch

1 Uberarbeitete Fassung eines Vortrags, gehalten im Rahmen der 6kumenischen Ringvorlesung ,Nach
der Auferstehung der Gotter — Hannoversche Zwischenrufe 2008 (23.06.2008).

Gul 82/3(2009) 193-208



194 Christian Hennecke

manchmal bedriangend, wenn nicht sogar vereinnahmend. Hinzukommt, dass
die Gemeinschaften und Kirchlichen Bewegungen zuweilen ein charismatisches
Selbstbewusstsein an den Tag legen und - mit oder ohne Absicht - zu verstehen
geben, dass sie (allein) die Zukunft der Kirche sind.

Zuniéchst ist zu bemerken, dass sich unter dem Sammelbegriff ,Neue Geist-
liche Gemeinschaften und Kirchliche Bewegungen® eine grof3e Vielfalt von
Gruppierungen verbirgt:* Welten liegen zwischen der Gemeinschaft Sant’ Egidio,
die sich diakonisch und politisch lokal und weltweit engagiert und dabei ein-
griindet in eine Spiritualitit des Gebetes, und der Charismatischen Erneuerung
in der katholischen Kirche, die mit ihrer Spiritualitit ein weltweites Netzwerk
von Gebetsgruppen, aber auch bemerkenswerte missionarische Groflevents ge-
staltet. Die in den vergangenen Jahrzehnten entstandenen Gemeinschaften wie
z.B. Emmanuel oder die Gemeinschaft von Jerusalem pflegen eine missionarisch-
charismatische Spiritualitit und pflegen eine orthodox beeinflusste Liturgie. Sie
unterscheiden sich signifikant von Gemeinschaften wie der der Fokolare.

Wieder anders ausgerichtet ist der Neokatechumenale Weg, der sich als
kirchlicher Initiationsweg versteht — und nicht als Gemeinschaft. Wenn wie im
Fall des Neokatechumenats zum eigenen Selbstverstidndnis eine spezielle sonn-
abendliche Eucharistiefeier gehort, ist der Konflikt mit den jeweiligen deutschen
Kerngemeinden in der Regel absehbar.

Die Vielfalt der Charismen fiihrt also zu einer Vielfalt an kirchlichen Er-
fahrungen und zu einer Vielfalt von Sozialgestalten, Spiritualititen und Liturgien,
die ihrerseits meist jenseits der gewohnten Sozialgestalt der Kirche liegen: Neue
Geistliche Gemeinschaften und Kirchliche Bewegungen bilden Netzwerke
kleiner Glaubensgruppen und zugleich sammeln sie suchende Christen. Das
fuhrt zu gegenseitiger Abgrenzung und zu wechselseitigen Projektionen und Be-
wertungen: Wihrend fiir die einen die Kirchengemeinde nicht ihrem Anspruch
an gelebte christliche Gemeinschaft entspricht, wirkt diese starke Gemeinschafts-
orientierung auf andere verschlossen und verdéchtig kuschelig. Auch kénnen
gewachsene Christen der Volkskirche mit Formen expressiver Spiritualitdt und
hoher emotionaler Identifikation zuweilen nicht viel anfangen.

So bleibt es oft bei einer provokativen Fremdheit. Das gilt fiir alle Ebenen
der Kirche. Auch wenn Bischofe geistliche Gemeinschaften und kirchliche
Bewegungen in der Regel schitzen, bleibt der Zugang zum eigentlichen Charisma
der Gemeinschaften haufig ungenutzt. Wahrend die Bewegungen sich in den Bis-
tiimern merkwiirdig wenig wahrgenommen fiihlen, auch wenn sie offiziell will-
kommen geheifien werden, geht in den Pastoraldimtern zuweilen die Sorge um,

2 Vgl. dazu Miteinander auf dem Weg. Einladung zum Dialog zwischen Gemeinden, Verbdnden und
geistlichen Gemeinschaften. Hrsg. vom Generalsekretariat des ZdK (Berichte und Dokumente; 99). Bonn
1995.



»Loscht den Geist nicht aus! 195

dass diese Gemeinschaften sich wenig bereichernd auf die gegenwirtige Krise
der Kirchengemeinden auswirken. Und das stimmt. Denn diese Gemeinschaften
und Bewegungen sind nicht entstanden, um das bestehende Sozialgefiige der
Kirche zu erneuern. Wofiir sie eigentlich stehen kénnen, soll im Folgenden
skizziert werden.

Die katholische Kirche ist nicht nur in ihrem Inneren durch die geistlichen
und charismatischen Aufbriiche herausgefordert, auch ihre 6kumenischen An-
strengungen miissen zunehmend zur Kenntnis nehmen, dass neben den etab-
lierten Kirchen der Reformation immer mehr charismatische Bewegungen und
Freikirchen hinzukommen, mit denen zwar bisher kaum ein Dialog stattfand,
die aber immer bereiter werden zum Dialog und mit denen héufig auch eine
Basis gefunden werden kann. Hier sind sogar Erfahrungen hoher innerer Néihe
moglich, oft weitaus intensiver als mit einer institutionell starken Landeskirche.
Im Kontakt mit Freikirchen wird auch fiir unsere Kirche deutlich, dass die Frage
nach einer glaubigen Identitdt und einem deutlichen Kontrastverhalten aus der
Kraft des Evangeliums zu Koalitionen zwischen Freikirchen und katholischen
Aufbruchbewegungen fithren kann. Gibt es Griinde fiir die genannten Schwierig-
keiten wie fiir die unerwartete N&he?

2 Das marianische Profil der Kirche

Ein erster Grund liegt im Eigenverstdndnis der Kirche. Jenseits einer faktisch
gelebten gemeindezentrierten Ekklesiologie versteht die katholische Kirche sich
selbst als eine Communio in und aus bischoflichen Ortskirchen, als eine Univer-
salkirche. Bei diesem Verstandnis von Kirche ist zwischen einem marianischen
und einem petrinischen Profil zu unterscheiden. Die Begrifflichkeit verdankt sich
Hans Urs von Balthasar. Im Riickgriff darauf betonte Papst Johannes Paul II.,
dass die marianische Dimension der Kirche der petrinischen vorangehe, dabei
immer eng mit ihr verbunden und ihr komplementar sei.’

Was ist gemeint? Die Rede vom marianischen Profil der Kirche verweist auf
ihr charismatisches und existenzielles Profil. Immer wieder begegnen in der
Kirchengeschichte prophetisch-charismatische Persénlichkeiten, durch die Ge-
meinschaften und Bewegungen entstanden sind, die ein entscheidendes Element
in der Erneuerung der Gesamtkirche darstellen. Es gehort gewissermafien zur

3 Vgl. Johannes Paul Il., Weihnachtsansprache an die Kardindle und Mitarbeiter der rémischen Kurie
(22.12.1987), n. 3; Text unter: http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1987/december/
documents/hf_jp-ii_spe_19871222_curia-romana_it.html [Stand: 04.02.2009]; vgl. zum Zusammenhang
grundlegend B. Leahy, The Marian principle of the church according to Hans Urs von Balthasar. Frankfurt
1995 (Uberarb. ital. Ausgabe I/ principio mariano nella Chiesa. Rom 1997).



196 Christian Hennecke

Logik des kirchlichen Lebens, dass es sich aus solch unplanbarem Wirken des
Heiligen Geistes regeneriert.

Dabei ist dieses charismatische Profil der Kirche — marianisch wird es ge-
nannt, weil es die biblische Verkiindigungsszene aufgreift und so in eine tiefe
existenzielle Ekklesiologie hineinstellt (vgl. »Lumen Gentiums, c. 7) — verwiesen
auf das petrinische Profil. Die petrinische Dimension der Kirche verweist auf
ihre gnadenhafte sakramentale Grundstruktur, die das theologisch normative in-
stitutionelle Geriist der Kirche beschreibt, ihrem Leben Bestand gibt, Erneuerung
provoziert und dem Volk Gottes dient oder dienen soll. Im Miteinander dieser
beiden Profile und der konstitutiven Spannung zwischen christozentrischer und
pneumatozentrischer Perspektive ereignet sich das Leben der Kirche.

Auch Benedikt XVI. hat sich - im Kontext seiner Uberlegungen zum ek-
klesiologischen Ort der geistlichen und kirchlichen Bewegungen - intensiv mit
den beiden genannten Profilen auseinandergesetzt.* Er spricht von apostolischen
Bewegungen, die nicht einfach der Ortsgemeinde zuzuordnen sind, auch
nicht den Ortskirchen, sondern der Apostolizitdt der Kirche: Als existenziell-
charismatische Aufbriiche zielen sie nicht darauf, eine eigene Kirche in oder
neben der Kirche zu werden. Ganz im Gegenteil ging es den Bewegungen und
Gemeinschaften immer darum, in ihrer Zeit das Christsein zu leben - unter
einer bestimmten kairologischen Perspektive, mehr nicht. Aber dennoch kam
und kommt es dabei immer zu konstitutiven Spannungen mit der bleibenden
»Normalform® der Ortskirche und ihren Pfarreien.

Wiéhrend diese Normalform riskiert, einer bestimmten geschichtlich
gewachsenen Gestalt verpflichtet zu sein — und dabei nicht mehr zu unterscheiden
zwischen konstitutiven Grundelementen und ihrer geschichtlichen Auspragung
in bestimmten Sozialgestalten, sind die charismatischen Aufbriiche ihrerseits
pneumatisch-prophetische Zeitansagen, in denen das Evangelium sich neu ver-
gegenwartigt, eine ,Auslegung der Christusgestalt durch die Jahrhunderte.

Die existenzielle Ekklesiologie des I1. Vatikanums

Genau das ist fiir unsere Zeit besonders bedeutsam. Das II. Vatikanische Konzil
hat mit prophetischer Intuition eine vertiefte Lehre von der Kirche entworfen, die
einerseits ihren trinitarischen Ursprung und ihre trinitarische Beziehungsgestalt
betonte, andererseits — im zweiten Teil von »Lumen Gentium« - eine existenzielle
Seite skizzierte, die die charismatische Dimension der Kirche in den Blick nahm:
»Unmittelbar richtete sich die Reformabsicht (des Konzils; Erg.d.Verf.) ja vor

4 Vgl. Benedikt XVL., Kirchliche Bewegungen und neue Gemeinschaften. Miinchen 2007, bes. 15-58.



»Loscht den Geist nicht aus! 197

allem auf drei Anliegen: 1. Abbau der einseitigen Priesterzentriertheit und Auf-
wertung der Stellung der Laien und ihrer Mitverantwortung fiir die Sendung der
Kirche; 2. Abbau des romischen Zentralismus und Aufwertung des ekklesialen
Ranges der Ortskirche und des Bischofsamtes; 3. Abbau des antimodernen und
konfessionalistischen Festungsdenkens und Aufnahme des Dialogs mit den
anderen Christen und mit der modernen Gesellschaft.“®

Dabei ging es im Grunde um die Aufnahme einer neuen Perspektive der Ek-
klesiologie, die Guardini mit dem Stichwort ,, Die Kirche erwacht in den Seelen®
schon zu Beginn der 20er Jahre des 20. Jh. gegeben hatte: Kirche neu zu verstehen
als eine geschwisterliche Gemeinschaft des Volkes Gottes — Kirche als eine Ge-
meinschaft der Kirchen vor Ort. Die damit angesprochene existenzielle Wende
der Ekklesiologie ist allerdings bislang nicht hinreichend rezipiert worden. Der
Gedanke einer geistlich-existenziellen Partizipation am Geheimnis der Kirche
und damit einer bewussteren und geistlich vertieften Weise des Kircheseins
konnte sich nicht durchsetzen: ,Tatsache ist, dass sich die erste Rezeption
des Konzils bei uns noch weitgehend im Rahmen der noch wirksamen volks-
kirchlichen Mentalitdt vollzog. Dem volkskirchlichen Bewusstsein galt die Zu-
gehorigkeit zur Kirche ja noch als selbstverstiandlich. Nicht diese erschien ihm
als ein Problem, vielmehr war ihm ein vordringliches Anliegen die groflere ver-
antwortliche Partizipation der Laien, fiir die die entsprechenden Strukturen
zu schaffen waren. Das erklart, warum uns die Reform der Kirche zu einer Ge-
meinschaft des Volkes Gottes vor allem eine Strukturreform bedeutete.“® Zu-
sammen mit den Herausforderungen der 68er Jahre und ihrem Bemiihen
um demokratische Mitbestimmung fiihrte dies dazu, dass das Anliegen einer
existenziellen Wende der Ekklesiologie, wie sie im Konzil vorgedacht worden
war, nicht in den Vordergrund trat.

Was ist ,,Communio“?

Erst angesichts der Herausforderungen, die das Ende milieuhafter Volkskirchlich-
keit deutlich macht, gerit diese Perspektive neu in den Blick und erweist sich als
»Bauplan fur die Kirche von heute®. In der Tat hat Papst Johannes Paul II. immer
wieder den Versuch unternommen, die vom Konzil gewagte Perspektive einer
existenziellen Ekklesiologie neu in den Blick zu nehmen. Ein erster wichtiger
Meilenstein ist die Bischofssynode zwanzig Jahre nach dem Konzil: Die Neuent-
deckung des Communioverstidndnisses, wie sie dort vorgeschlagen wurde, geriet

5 H.J. Pottmeyer, Neue Sammlung und Sendung — die Chance eines Endes? Tag der Priester und Diako-
ne im Bistum Essen. Essen 2007, 7f.; vgl. www.bistum-essen.de/index.php?id=31&no_cache =1&sendfi-
1e=070108-priester-diakone.pdf [Stand: 06.02.2009].

6 AaO, 8.



198 Christian Hennecke

in den 8oer Jahren allerdings sofort unter Ideologieverdacht. Mit Recht wurde
wahrgenommen, dass im Begriff der Communio nicht zuerst eine strukturelle Er-
neuerung der Ekklesiologie angestrebt war, sondern eine spirituelle. Angesichts
der damaligen Auseinandersetzungen wurde der Communio-Ekklesiologie vor-
gehalten, mit diesem spirituellen Akzent die Strukturfragen tibergehen zu wollen.
Die Communio-Ekklesiologie konnte sich in ihrer tiefen mystischen Dimension
vor diesem Hintergrund noch nicht durchsetzen.

Johannes Paul II. hat noch ein zweites Mal versucht, dieses konziliare Anliegen
in den Blick zu riicken, und zwar in seinem Schreiben Novo Millennio Ineunte,
das als sein pastorales Vermichtnis gelten darf: ,Die Kirche zum Haus und zur
Schule der Gemeinschaft zu machen, darin liegt die grofSe Herausforderung, die
in dem beginnenden Jahrtausend vor uns steht, wenn wir dem Plan Gottes treu
sein und auch den tiefgreifenden Erwartungen der Welt entsprechen wollen.*”
Die ,,prophetische Intuition® (Pottmeyer) des Papstes besteht in der Erkennt-
nis, dass eine Neugestaltung der Kirche als Communio voraussetzt, sich in eine
Spiritualitdt der Communio einzuleben. In NMI wird diese Spiritualitit deutlich
beschrieben und zwar so, dass auch die strukturellen Konsequenzen dieses An-
satzes deutlich werden.

Die Uberlegungen Pottmeyers zur ausstehenden Rezeption der Konzilsek-
klesiologie — er deutet auch die entsprechenden Akzente in »Dei Verbums< an —
machen mehr als deutlich, dass es hier um einen existenziell-spirituellen Zu-
gang zur Ekklesiologie geht, der sich offensichtlich nicht ohne weiteres aus den
Strukturreformen der Ortskirchen ergibt, sondern charismatisches Geschenk an
die Kirche sein muss. Im Anschluss an diese Uberlegungen kann fiir unseren Zu-
sammenhang noch einmal deutlicher werden, welchen ekklesiologischen Ort die
charismatischen Aufbriiche gerade auch in dieser Ubergangs- und Umbruchs-
zeit der Kirche haben. Sie sind ja vor allem existenzielle Aufbriiche zu einem ge-
lebten Christsein, die eben nicht nur die Umkehr und Berufung des einzelnen
in den Blick nehmen, sondern auch - unter einem besonderen charismatisch
bestimmten Gesichtspunkt - eine Sammlung zum Kirchesein beinhalten und
mithin fiir die Kirche insgesamt ein Ort sein konnen, an dem charismatisch-
weisheitliche Erfahrungen des Kircheseins abgerufen und eingeiibt werden
konnen.

Margit Eckholt vertieft dieses Anliegen im Blick auf die Rezeption der
Kirchenkonstitution >Lumen Gentium«. Auch sie verweist auf die existenzielle
Wende der Ekklesiologie des II. Vatikanums. Kirche zu sein, das ist in der Theo-
logie von LG nicht vor allem Struktur, sondern Ort und Erfahrung der lebendigen

7 Johannes Paul Il., Apostolisches Schreiben >Novo Millennio Ineunte< zum Abschluss des Grof3en Jubi-
Idums des Jahres 2000 (06.01.2001), n. 43. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn
2001 (VAS; 150), 39 (zit. als NMI).



»Loscht den Geist nicht aus! 199

Gegenwart des Herrn, der sein Volk sammelt. Die hier sich abzeichnende Ek-
klesiologie orientiert sich dabei — wie schon in der Liturgiekonstitution »Sacro-
sanctum Concilium« deutlich wird - am Paschamysterium.

Die Kirchenkonstitution LG, die in ihrem ersten Teil die sakramentale Gestalt
der Kirche in ihrem Geheimnis beschreibt und dabei vor allem die Beziehungs-
gestalt der Kirche ans Licht kommen ldsst, entfaltet in ihrem zweiten Teil eine
existenziell-spirituelle Konnotation. Eckholt verweist im Kontext des Ubergangs
von einer institutionszentrierten hin zu einer personal-existenziellen Form des
Christseins und des christlichen Glaubens auf die Ordensgemeinschaften - und
das gilt eben auch fiir charismatisch gegriindete Gemeinschaften —, denen hier
eine wichtige ,,Scharnierfunktion® zukommt: ,,Es ruft fiir die Kirchen in Er-
innerung, dass Glauben ein personlicher und die Freiheit nicht tiberspringender
Bildungsprozess ist, dass er sich ausprégt in Lebensformen, deren Attraktivitit
den ,Charme’ des Glaubens, die ,gratia® Gottes zum Ausdruck bringt. Die Sicht-
barkeit einer Radikalitat christlicher Nachfolge, der Zeichencharakter und die
besondere Zeugenschaft des Ordenslebens, die in ihnen geborgenen spirituellen
Ressourcen haben fiir viele - sich auch von den Kirchen abwendenden -
Zeitgenossen immer noch besondere Autoritidt und Anziehungskraft.“®

Betrachtet man LG in diesem Licht, dann ldsst sich eine innere Logik schliissig
entwickeln. Gerade der zweite Teil beschreibt ndmlich jene Existenzvollziige,
ohne die die trinitarische und paschachristologische Griindung und Grundgestalt
der Kirche gar nicht ins Leben kommt. Kirche, die ja von Gott dem Menschen
geschenkt und vorgegeben ist, bedarf einer Weise des Lebens, einer ekklesial
gelebten Taufgnade, wie sie auch Johannes Paul IL. in seinen Uberlegungen zu
einer Spiritualitit in Gemeinschaft andeutet (vgl. NMI, n. 43): ,Kirche als Ge-
meinschaft der Glaubenden, als Volk Gottes, das in der Liebe und Freundschaft
des lebendigen Gottes griindet, ist nur dann wirklich und glaubwiirdig Kirche,
wenn sie aus dieser Freundschaft lebt und diese Freundschaft sichtbar macht.
Dazu ist jeder Getaufte berufen und herausgerufen; die Konzilsviter haben
in beeindruckender Weise auf die Verantwortung hingewiesen, die im Tauf-
sakrament und in der Taufgnade griinden ... Dies darf jedoch nicht eine abstrakte
theologische Bestimmung bleiben, die theologische Aussage bewahrheitet sich,
wenn sich auf dem Weg des Hineinwachsens in die Taufgnade Lebensformen
ausbilden, an denen die Freundschaft Gottes mit dem Menschen sichtbar wird
und zu einer Freundschaft untereinander - in und auflerhalb der Kirche - wird.*’

Vor diesem Hintergrund kann Eckholt daher das charismatische Leben der
Kirche, ndherhin das Ordensleben, und seinen Ort in diesem ekklesiologischen

8 M. Eckholt, Freundschaft und Weisheit. Zur ekklesiologischen Verortung des Ordenslebens, in M. Gru-
ber/S. Kiechle (Hrsg.), Gottesfreundschaft. Wirzburg 2007, 143166, hier 146.
9 Vgl. aa0, 154f.



200 Christian Hennecke

Grundgefiige profilieren. Das Ordensleben gibt dann nédmlich Zeugnis fiir ein
Leben in der Christusnihe. Das Taufsakrament verdichtet sich in einer Ordens-
weihe, insofern hier in besonderer Weise ein ,,6ffentliches Sinnbild der gelebten
Freundschaft mit Christus“ erkennbar wird. Charismatisch gegriindete Ge-
meinschaften sind aber immer auch Orte der Ekklesiogenese, da sich ja immer
wieder solche neuen Sinnbilder in der Geschichte ausprégen. Sie sind Zeichen
des Geistes fiir eine uns eschatologisch erreichende christlich-kirchliche Lebens-
gestalt, durch die suchende Menschen immer wieder neu eingefithrt werden
konnen in das Geheimnis des Christseins und seiner ekklesialen Lebensform.

Aus der Geschichte der Konzilsrezeption wird deutlich, dass innovative Kon-
zilsbeschliisse einerseits haufig Frucht einer charismatischen Erfahrung waren,
zum anderen aber der charismatischen Aufbriiche bedurften, um sich im Leben
der Kirche nachhaltig durchzusetzen.

3 Spannungen als Indikatoren eines epochalen Ubergangs

Die katholische Kirche entwickelt ihre Ekklesiologie zwar nicht aus der Theo-
logie der Ortsgemeinden, dennoch resultiert die aktuell beschriebene Grund-
spannung zwischen charismatischen Aufbriichen und Ortskirchen auch aus einer
zeitbedingten Umbruchskonstellation. Faktisch ndmlich hat auch die katholische
Kirche in den letzten Jahrzehnten ihre Praxis immer stiarker an einer Gemeinde-
theologie ausgerichtet, die kirchliches Leben auf die Kirchengemeinde fixierte.
Da die geistlichen Bewegungen (wie die Orden auch) nicht auf dieses einseitige
Modell ausgerichtet sind, kam es immer wieder zu Spannungen.

Schon die gemeindetheologische Fixierung ihrerseits verweist auf eine als pro-
blematisch empfundene Umbruchssituation, auf die hier kurz einzugehen ist:
Seit etwa vierzig Jahren verandern sich die Koordinaten des Christwerdens und
Christseins fundamental. Von einem ererbten Christentum, das wie selbstver-
stindlich von einer Generation an die nédchste weitergegeben wird und fiir das
es einen geprigten Milieurahmen braucht, in den die Homogenitit der Uber-
zeugungen eingehegt ist, wird das Christwerden und Christbleiben immer mehr
zu einer Frage der Berufung und personlichen Wahl - entsprechend braucht es
eine andere Sozialgestalt im Kontext einer grundsitzlich veranderten Gesell-
schaft, die das Christsein nicht mehr férdert, geschweige denn garantiert oder
sanktionieren kann. In diesem Ubergang hat die Kirche angesichts der sich auf-
losenden Milieus versucht, das gelungene Modell eines Milieuchristentums
durch die Bildung intensiver Gemeindestrukturen zu sichern und zu bewahren.
Dabei kam es zu einer starken Gemeindefixierung mit den entsprechenden
hermetischen Tendenzen - auch und gerade gegen Neuaufbriiche im Innern



»Loscht den Geist nicht aus!* 201

der Kirche. Die Grenze dieser Strategie ist nun schon seit etwa zwanzig Jahren
deutlich wahrnehmbar. Dabei verstirken sich die Abschottungstendenzen umso
mehr, je deutlicher erkennbar wird, dass dieses Modell keine Zukunft hat.

Genau in dieser spannungsreichen Zeit antworten aber - nicht immer aus-
gereift — die charismatischen Aufbriiche in (und auch auf3erhalb) der Kirche.
Sie sind in der Tat prophetische Aufbriiche. Man koénnte von ,,Laboratorien®
des Geistes sprechen, in denen zukiinftige Lebensformen des Christentums aus-
probiert werden, ohne dass sie als normativ fir die Gesamtkirche eingefordert
werden konnten.'® Welche Akzente werden nun in diesen ,, Zukunftswerkstitten
des Geistes“ sichtbar?

Gemeinschaft als Ort der Christusbegegnung

»Der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker* sein, einer der etwas ,erfahren’
hat, oder er wird nicht mehr sein.“'' Die Neuen Geistlichen Gemeinschaften
und Kirchlichen Bewegungen riicken einen Akzent des Christseins in den Vor-
dergrund, der in der Zeit kirchlicher Milieubildung in den Hintergrund trat:
Christsein ist eine Berufung, die aus einer personlichen — mystischen - Be-
gegnung mit Christus erwéchst. Gotteserfahrung und Berufung sind nicht
religiosen Eliten vorbehalten, sondern der christliche Normal- und Ernstfall.
Die personliche Gotteserfahrung, die in die Nachfolge ruft, widerfihrt dem
Einzelnen als unplanbares Gnadenereignis. Das hat Konsequenzen: Geistliche
Gemeinschaften und Bewegungen entstehen nicht durch selbstverstindliche
religiése Sozialisation, und mithin gibt es auch keine Pddagogik des Glauben-
lernens und Hineinwachsens in den Glauben, der Kinder und Jugendliche
praferiert. Nimmt man Berufung und Christusbegegnung als Gnadenwirklichkeit
ernst, dann braucht es eine Initiation in die Glaubenswelt fiir alle Altersgruppen.
Von daher sind Neue Geistliche Gemeinschaften auch immer katechumenale
Gemeinschaften. Das Paradigma des Erwachsenenkatechumenats verweist auf
lingere Anwege des Glaubens, die biographisch orientiert sind und einen ge-
meinschaftlichen Prozess beinhalten, der in einer gegenseitigen Bezeugung des
Glaubens besteht.

Die Neuen Geistlichen Bewegungen riicken auf diese Weise das gemeinsame
Priestertum der Glaubigen in den Mittelpunkt: Die Erfahrung der Berufung zum
Christsein ist ja zugleich eine Erfahrung des Hineingenommenwerdens in den

10 Vgl. hierzu M. Hochschild, Zukunftslaboratorien. Soziologische Aspekte der Neuen Geistlichen Ge-
meinschaften, in: Ch. Hegge (Hrsg.), Kirche bricht auf. Die Dynamik der Neuen Geistlichen Gemeinschaf-
ten. Munster 2005, 11-34.

11 K. Rahner, Frémmigkeit heute und morgen, in: Geist und Leben 39 (1966), 326-342, hier 335.



202 Christian Hennecke

Leib Christi, in eine Gemeinschaft von Christen, in der alle eine gleiche Wiirde
haben (vgl. LG, art. 12). Die Rede vom gemeinsamen Priestertum aller Glaubigen
ist eingebunden in eine kirchliche Spiritualitit, eine reale Erfahrung des auf-
erstandenen Christus in der Mitte der Seinen. Eine solche Spiritualitét, die in
den Neuen Geistlichen Gemeinschaften oft erlebt und gelebt wird, beschreibt
zukunftsweisend Johannes Paul IL.: ,,Spiritualitit der Gemeinschaft bedeutet vor
allem, den Blick des Herzens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu lenken, das
in uns wohnt und dessen Licht auch auf dem Angesicht der Briider und Schwes-
tern im Glauben neben uns wahrgenommen werden muss. Spiritualitit der Ge-
meinschaft bedeutet zudem die Féhigkeit, den Bruder und die Schwester im
Glauben in der tiefen Einheit des mystischen Leibes zu erkennen, d.h. es geht um
,einen, der zu mir gehort’, damit ich seine Freuden und seine Leiden teilen, seine
Wiinsche erahnen und mich seiner Bediirfnisse annehmen und ihm schlieSlich
echte, tiefe Freundschaft anbieten kann. Spiritualitit der Gemeinschaft ist auch
die Féahigkeit, vor allem das Positive im anderen zu sehen, um es als Gottes-
geschenk anzunehmen und zu schitzen: nicht nur ein Geschenk fiir den anderen,
der es direkt empfangen hat, sondern auch ein ,Geschenk fiir mich®. Spiritualitét
der Gemeinschaft heifdt schlieflich, dem Bruder ,Platz machen‘ konnen, indem
,einer des anderen Last tragt’ (Gal 6,2) und den egoistischen Versuchungen
widersteht, die uns dauernd bedrohen und Rivalitat, Karrierismus, Misstrauen
und Eifersiichteleien erzeugen.“'?

Eine solche Spiritualitdt fithrt zu einem Neuverstdndnis des Kircheseins:
Existenziell und spirituell geht es darum, die Gemeinschaft der Glaubigen als
Ort der Christusgegenwart zu verstehen. Zum einen wird daraus deutlich, was
Joseph Ratzinger mit der ,bleibenden Grundform des kirchlichen Lebens®
meint: Der Dienst des Amtes und die ortskirchlichen Strukturen sollen genau
dieser geistlichen und gemeinschaftlichen Erfahrung des Kircheseins dienen.
Die Eucharistiefeier, die Verkiindigung des Wortes und der Dienst an der Ein-
heit sollen das Volk Gottes zum Aufbau des Leibes Christi und mithin in eine
eucharistische Lebensweise fithren, die den auferstandenen Herrn bezeugt. Zum
anderen wird deutlich, dass die apostolische Nachfolge immer auch meint, dass
die apostolische Grundwirklichkeit der Kirche, wie sie in Apg 2 beschrieben
wird, in den geistlichen und charismatischen Aufbriichen der Kirche vergegen-
wirtigt wird.

Zugleich aber bedeutet das Charisma der apostolischen Nachfolge noch ein
Drittes. Die Neuen Geistlichen Gemeinschaften sind apostolisch, weil sie in sich
eine missionarische Sendung tragen: Sie wollen ihre Erfahrung bis an die Grenzen
der Erde weitertragen. Das ist ganz natiirlich, wie schon in der Heiligen Schrift

12 NMI, n. 43 (S. 40).



»Loscht den Geist nicht aus!“ 203

klar wird: Die ergreifende Erfahrung der Christusnihe fithrt zu dem Wunsch,
diese Botschaft allen weiterzugeben. Von daher sind die Neuen Geistlichen Ge-
meinschaften von grofier Bedeutung in einer Umbruchszeit, in der unsere Kirchen
einen Aufbruch versuchen. Kirche wird nur missionarisch und evangelisierend
sein, so zeigen Neue Geistliche Gemeinschaften sehr deutlich, wenn ihre Glieder
aus einer gepréagten Christusbeziehung leben und in einer reichen Erfahrung des
Kircheseins verwurzelt sind. Erst dann geschieht glaubwiirdiges Leben. Umge-
kehrt muss fiir die Neuen Geistlichen Gemeinschaften und Bewegungen gesagt
werden, dass sie dann ihrem charismatischen Ursprung entsprechen, wenn sie den
Blick auf ihre missionarische Dimension richten. Auch geistliche Gemeinschaften
riskieren immer wieder den Blick nach innen - auf sich selbst und ihre Akzeptanz
in der bestehenden Kirchen- und Gemeindestruktur. Gerade dann aber verlieren
sie ihre apostolische Sprengkraft.

Unterwegs zu einer neuen Vielfalt des Kircheseins

Noch ein viertes Kennzeichen der apostolischen Nachfolge sei genannt, das fiir
die heutige Umbruchssituation der Kirche von hoher Bedeutung ist. Auch wenn
viele Geistliche Gemeinschaften und Kirchliche Bewegungen sich als nach auflen
offenes Netzwerk von Kleingruppen und Kernkreisen beschreiben lassen, so ist
doch zugleich auch eine grofie Gestaltvielfalt gegeben. Das scheint mir fiir die
eher homogene und milieubegrenzte Gestalt der Ortsgemeinden eine wichtige
Herausforderung zu sein. In der Tat haben viele Pfarreien ein doppeltes Problem:
Die gemeindekirchliche Gestalt findet sich wieder im Gefidngnis ihres eigenen
Erfolgs. Die in den 7oer Jahren gewachsene Gemeindegestalt mit ihren Gruppen,
die sich um Gemeindezentren sammeln, findet kaum noch Menschen, die sich in-
tegrieren wollen. Umgekehrt vermitteln viele Gruppen einen hermetischen Ein-
druck, auch wenn sie dies nicht wollen. Die Logik des ,,Drinnen“ und ,,Drauf3en®
schldgt hier durch und fithrt auch zu einem Verlust apostolischer Sendung
zugunsten der Bestandswahrung. Neue Geistliche Gemeinschaften machen
schon aufgrund ihrer spirituell bewegten Kirchenerfahrung deutlich, dass Kirche
dort sein kann, wo Menschen sich im Namen Jesu versammeln: in Hauskirchen
wie in Gemeinden, in Betrieben wie in Schulen, in Kleinen Christlichen Ge-
meinschaften wie in Familien. Aus dieser Perspektive wird die bleibende sa-
kramentale Grundform des kirchlichen Lebens ausgestaltet zu einem lebendigen
und vielfiltigen Netzwerk kirchlicher Orte, die sich ihrer jeweiligen Sendung
entsprechend bilden.



204 Christian Hennecke

4 Eine charismatische Rezeption des Konzils

An diesen Kennzeichen, die in den neuen charismatischen Aufbriichen inner-
halb (wie auflerhalb) der Kirche Gestalt gewinnen, lisst sich also eine Zukunfts-
perspektive der Kirche gewinnen, wie sie bereits vom II. Vatikanischen Konzil
entworfen wurde.

Wenn also die Liturgiekonstitution der Kirche, die Ergebnisse der Liturgischen
Bewegung des 20. Jh. rezipierend, in neuer Weise die Feier der Liturgie als
Zeichenhandlung in der Gegenwart des Auferstandenen und als Vergegen-
wirtigung des Mysterium paschale beschreibt, dabei zugleich auch die innere
Anteilhabe und Anteilnahme der Glaubigen urgiert, dann weisen diese Impulse
(und nicht so sehr ,duflerliche Verdnderungen®) auf ein Neuverstindnis der
Liturgie als einer mystagogischen Feier. Genau dies aber lisst sich als Zeichen
der Zeit erkennen — wie auch als ein Merkmal vieler geistlicher Gemeinschaften
und Bewegungen, die das liturgische Feiern in den Mittelpunkt ihres Aufbruchs
stellen. Gerade charismatische Gemeinschaften im engeren Sinne unterstreichen
dabei die Bedeutsamkeit des gemeinsamen Betens und Feierns; und nicht zu-
letzt die katechumenale Grundstruktur des Christwerdens mit ihren Stufenfeiern
wurde hier an vielen Stellen - oft intuitiv — aufgenommen.

Auf die Kirchenkonstitution des II. Vatikanums wurde schon Bezug
genommen. Die Absicht des Konzils, eine existenzielle Ekklesiologie zu pro-
filieren, ist besonders von den Bewegungen und charismatischen Aufbriichen
aufgenommen worden und kann so fiir die Kirche insgesamt mafigeblich werden.
Zum einen nidmlich zeigen charismatische Gemeinschaften einen praktischen
Weg auf, eine Spiritualitit der Gemeinschaft zu leben und einzuiiben, zum
anderen findet Kirche im Modell von ,kommunikativen Glaubensmilieus*?
einen Einstieg in ein Neuverstindnis der Gemeindetheologie. Gemeinde er-
weist sich so als vielgestaltiges Netzwerk kleiner Gemeinschaften, in denen sich
Berufung, Gemeinschaft in Christus und Sendung in die Welt konkretisieren:
Kirche im Kleinen.

Die Konstitution »Dei Verbum«wirft ein neues Licht auf den mit diesen Hin-
weisen angedeuteten Paradigmenwechsel im Offenbarungsverstindnis: Eine
bislang instruktionsorientierte Auffassung von Offenbarung wurde eingebettet
in ein Verstandnis, bei dem die beziehungstiftende Liebe Gottes den Menschen
hineinnimmt in sein Geheimnis. Zugleich bedeutete dies auf praktischer Ebe-
ne ein neues Verstehen des Wortes Gottes: Das Horen der Schrift wird Ek-
klesiogenesis und diese ereignet sich iiberall dort, wo Menschen dieses Wort

13 Vgl. dazu zuletzt M. Kehl, Reizwort Gemeindezusammenlegung, in: Stimmen der Zeit 225 (2007),
316-329, hier 326.



»Loscht den Geist nicht aus! 205

horen und daraus leben. Das institutionell-sakramentale und damit auch hie-
rarchische Kirchenverstindnis wird ergédnzt durch ein existenzielles: Kirche er-
eignet sich dort, wo Menschen das Wort annehmen und es somit ,,Fleisch® wird
und ,,unter uns zeltet®.

Schlief3lich erweist sich, dass charismatische Bewegungen und Aufbriiche in-
tensiv die Impulse von »Gaudium et Spes< aufgreifen: Die Sendung in die Welt
von heute wird ja gerade durch eine Fiille von charismatischen Aufbriichen
vollzogen, so dass wirklich ,,Freude und Hoffnung, Trauer und Angst® der
Menschen eine Antwort finden. Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang, dass
charismatische Aufbriiche und Bewegungen diesen Dienst aus der ureigensten
Kraft ihres Charismas tun, nicht als institutionalisiertes Organ der Kirche. Es ist
ein Ausdruck des existenziell transformierten Christseins, nicht zuerst eine Ak-
tivitat im Rahmen einer strukturellen Notwendigkeit.

Der Paradigmenwechsel, fiir den die charismatischen Aufbriiche projekthaft
stehen, ist ein langfristiger Prozess mit vielen Ungleichzeitigkeiten. Der Kirche
muss alles daran liegen, den Geist nicht auszuldschen, sondern zu bewahren,
damit die Bewegungen fiir diesen epochalen Wandel fruchtbar bleiben. Die
katholische Kirche bemiiht sich daher, die innovativen und prophetischen
Impulse der Aufbriiche zu bewahren, indem sie sie anerkennt: Regeln und
Statuten sind keineswegs vor allem rechtliche Festlegungen, sondern ,, Zielfoto-
graphien® fiir den Geist des Charismas, der - je langer sich ein Aufbruch ent-
wickelt - in eine dhnliche Logik gerit wie die Gesamtkirche: So wichtig eine
Institutionalisierung ist, so riskant ist es auch, dabei des Geistes verlustig zu
gehen, ohne es zu merken.

Wihrend der langen Prozesse, in denen die Kirche ein Charisma priift
(und das kann durchaus eine ,,schwere Priifung” sein), geschieht es aber auch,
dass die Kirche als ganze den Geist der Aufbriiche selbst Schritt fiir Schritt
assimiliert und fiir das Ganze fruchtbar macht. Dabei stellt sich oft heraus, dass
die ,Laborsituationen®, in denen charismatische Aufbriiche sich entwickeln
konnten, als solche nicht iibernehmbar sind. Einzelne Akzente, aber auch die
Substanz des Charismas selbst, werden oft — ihrer Spezifizitit entkleidet - zu
Musterelementen einer kiinftigen Kirchengestalt.'*

Provokation und Chance

Warum hat sich gerade die deutsche Kirche in den vergangenen Jahrzehnten als
relativ resistent gegeniiber charismatischen Aufbriichen erwiesen? Zum einen

14 Vgl. hierzu ausfihrlich Ch. Hegge (Hrsg.), Kirche bricht auf (Anm. 10).



206 Christian Hennecke

hat die katholische Kirche in Deutschland schon vor mehr als 150 Jahren einen
bedeutenden charismatischen Aufbruch erlebt. Nach der Sdkularisierung der
Kirchengiiter fand sie sich fast mittellos vor. In dieser katastrophalen Situation
kam es zu unerwarteten Aufbriichen sowohl im Ordensleben als auch unter
den Christglaubigen insgesamt (Adolf Kolping ist nur ein Beispiel). Diese
charismatischen Aufbriiche haben der Kirche in Deutschland ein neues Gesicht
gegeben. Hinzukamen die 6kumenische und liturgische Bewegung, aber auch die
Bibelbewegung. Die hier sich abzeichnenden Modelle wurden von der Kirche der
Nachkriegszeit stark aufgenommen und fithrten zu einer Neugestaltung des Ge-
meindelebens. Da diese Aufbriiche immer mehr auch strukturell das Geriist der
Pfarreien bildeten, wurden neuere geistliche Aufbriiche der 6oer und yoer Jahre
eher als storend denn als bereichernd empfunden. So ist es bis heute.

Wie konnten in einer Zeit des Umbruchs diese Spannungen konstruktiv ge-
staltet werden? Einfache Losungen verbieten sich hier: Es wird nicht gelingen,
die Neuen Geistlichen Gemeinschaften und Kirchlichen Bewegungen als Er-
neuerungsmodule unmittelbar in die bestehende Gemeindelandschaft ein-
zugliedern. Das wird von beiden Seiten nicht gewollt. Zum einen ist die ge-
pragte Gemeindewirklichkeit kaum in der Lage, so fundamental andere
Berufungs-, Gemeinschafts-, Spiritualitits- und Dienstformen zu integrieren.
Zum anderen entspricht es auch nicht den jeweiligen Charismen der Ge-
meinschaften, zu einer ,,Gruppe der Gemeinde® zu werden: Sie verstehen sich
mit Ausnahmen - die Vielfalt verbietet eine Generalisierung - zumeist als Ge-
meinschaften innerhalb der di6zesanen Ortskirche (und ahneln hier eher Or-
densgemeinschaften).

In den Umstrukturierungen hin zu grofleren pastoralen Rdumen mit drei
und mehr Kirchengemeinden liegt aber auch eine Chance der Geistlichen Ge-
meinschaften in ihrem Verhiltnis zur Groflpfarrei. Durch diese Mafinahmen
wird ndmlich immer deutlicher, dass in Zukunft mit einer weitaus groéfleren
Vielfalt an kirchlichen Orten gerechnet werden darf: Die klassisch gepragte Kern-
gemeinde ist schon jetzt nur einer der Orte des Kircheseins neben vielen neu
entstehenden (frither kategorial genannten) wie Kindergérten, Schulen, Alten-
heimen. In einem solchen dezentralen ,paroikalen Netzwerk“'® ist auch mehr
Platz fiir charismatische Aufbriiche und Kirchliche Bewegungen.

Angesichts neuerer Ergebnisse kirchensoziologischer Untersuchungen (vgl.
z.B. die Sinusstudie) legt es sich ohnehin nahe, mit einer grof3eren Pluralitit
kirchlicher Existenzvollziige zu rechnen und zugleich die unterschiedlichen
Prozesse von Kirchwerdung zu férdern. Dann aber kommt den gegenwirtigen
und zukiinftigen Pfarrern und pastoralen Mitarbeitern eine Schliisselfunktion

15 Vgl. F-P. Tebartz-van Elst, Gemeinden werden sich verdndern. Wirzburg 2001, 148.



»Loscht den Geist nicht aus! 207

zu. In einem solch prekiren Ubergang braucht es Leitungspersonlichkeiten,
die die Weite des Katholischen immer wieder aufbrechen und die Vielfalt von
Spiritualitdten und entsprechenden Gemeinschaften auch dann wiirdigen, wenn
sie selbst sie nicht teilen. Der Schutz der bestehenden und kommenden Neuent-
wicklungen im kirchlichen Leben und die Bildung paroikaler Netzwerke fithren
zu einer neuen Vielfalt des Kircheseins in unserem Land. Der Dienst an der Ein-
heit besteht darin, die verschiedenen Sichtweisen und Perspektiven immer wieder
in den Dialog zu bringen und dafiir zu sorgen, dass die Eucharistiefeier fiir alle
zur Herausforderung der kirchlichen Einheit wird.

Charismatische Aufbriiche sind eine Provokation. Der Apostel Petrus hat dies
am eigenen Leib erfahren. Mitten in sein Gebet zur Mittagszeit platzt eine Vision
Gottes (vgl. Apg 10ff.): Da soll etwas gegessen werden, was doch unrein ist. In
seiner Tradition feststehend lehnt Petrus entschieden ab. Doch eine Stimme, die
Stimme Gottes, erinnert ihn charmant daran, dass nicht die (wenn auch gott-
gewirkte) Tradition, sondern der lebendige Gott der Maf3stab bleibt: ,,Was ich
fur rein erklire, das erklire du nicht fiir unrein.“ Man darf staunen iiber die
geistliche Wachheit und Unterscheidungsgabe des Petrus, der sich auf diese
,charismatische Neuheit“ Gottes einldsst, und so im Haus des Cornelius erleben
darf, dass es zu neuen Wegen kommt: Gott beruft auch die Heiden.

Die Auseinandersetzungen um diesen charismatischen Impuls Gottes sind
heftig, aber sie orientieren sich an zwei Polen, zum einen daran, dass in der fak-
tischen Erfahrung ,Gott ja schon entschieden hat“, zum anderen wéchst den
Aposteln im Blick auf das Eingreifen Gottes ein neues Schriftverstandnis zu, das
unbekannte Horizonte er6ffnet: Es bleibt der Kirche zu wiinschen, dass sie in Ge-
meinschaft mit denen, die ihren Weg in die Zukunft mitgestalten, dieses immer
neue Wirken des Geistes dankbar annimmt, reinigt und integriert und die ent-
stehenden Spannungen aushélt - aber nicht ausloscht.

Die Weisheit des Gamaliel

Umgekehrt bleibt die Frage, ob die neu entstehenden Spiritualititen und Ge-
meinschaftsstile auf Dauer Bestand haben koénnen. Fragen richten sich auch
an das spirituelle Niveau der verschiedenen Geistlichen Gemeinschaften und
Kirchlichen Bewegungen. Man kann sie schwerlich generell beantworten - die
Vielfalt wiirde Einzeluntersuchungen erfordern. Einige Hinweise mogen hier
geniigen: Schon die Geschichte des christlichen Ordenslebens macht deutlich,
dass nicht nur grofie und langlebige Gemeinschaften entstanden sind, sondern
es unter diesen Gemeinschaften ein Werden und Vergehen gab, gibt und geben



208 Christian Hennecke

wird. Mag also manche Spiritualitit ein wenig schmalbriistig wirken, ist iiber
ihre zukiinftige Entwicklung noch nichts gesagt.

Die Geschichte der Orden, die sich auch im Kirchenrecht spiegelt, macht
deutlich, dass es der Kirche immer wieder vor allem darum ging, das jeweilige
Charisma durch die Regel der Gemeinschaft fiir die kommenden Zeiten zu
sichern - denn klar ist auch, dass dort, wo ein Charisma nicht mehr in seiner
urspriinglichen Kraft gelebt wird, diese Gemeinschaften keinen Bestand haben
werden.

Thren spezifischen Beitrag konnen Orden und Geistliche Gemeinschaften
ohnehin nicht selbst kontrollieren: Er liegt darin, dass sie entstanden sind auf
einen Ruf Gottes hin, der sie in eine bestimmte — oft abenteuerliche — Sendung
ruft, unabhédngig vom Beifall der Zeitgenossen und auch ohne intendiertes
politisches Ziel. Was der Geist in seiner Kirche durch diese oder jene Ge-
meinschaft wirken will, ldsst sich oft erst im Riickblick sagen: Die Wirkungs-
geschichte einer Gemeinschaft liegt nicht in ihrer Hand.

Gamaliel gab den Phariséern einen weisen Rat: ,,Wenn denn dieses Vorhaben
oder dieses Werk von Menschen stammt, wird es zerstort werden, stammt es aber
von Gott, so konnt ihr sie nicht vernichten; sonst werdet ihr noch als Kimpfer
gegen Gott dastehen®. Die Phariséer, so die Schrift, ,,stimmten ihm zu“ (Apg s,
38f.). In dieser Zustimmung stecken eine Gelassenheit und eine Geisteswachheit,
die wir gerade angesichts der vielfaltigen Umbriiche der Kirche Gottes auch heute
gut gebrauchen konnen.



