
GuL 82/3 (2009) 193–208

      193

„Löscht den Geist nicht aus!“  
Zum Umgang der Kirchen mit 
geistlichen Bewegungen1

Christian Hennecke / Hildesheim

1995 im Oktober. Ich werde Pfarrer in der Nähe von Bremen. Mein Vorgänger, 
der sehr beliebt war, hat geheiratet. Seine Gemeindereferentin. Und jetzt werde 
ich angekündigt: Ich bin promovierter Moraltheologe, habe in Rom studiert – 
und bin Fokolar. Man kann sich vorstellen, wie schwierig die ersten Kontakte 
sind. Hinzukommt: Ich gehöre zu einer geistlichen Bewegung. Sind das nicht 
alles Sekten? Kommen die sich nicht besser vor als die „normalen“ Gläubigen? 
Spielen die sich nicht immer als fromm auf? Diese große Skepsis, oft gepaart mit 
Unwissenheit, lässt sich auch an einem zweiten Phänomen zeigen: Der Welt-
jugendtag war von Anfang an in der deutschen Kirche als ein zu spirituelles 
Unternehmen beargwöhnt. Er wurde wesentlich getragen von den Geistlichen 
Gemeinschaften und Bewegungen. Auch hier viele Vorbehalte nicht nur, aber 
gerade auch in Deutschland. Bis heute steht die geringe Mitgliederzahl geist-
licher Bewegungen im deutschsprachigen Raum in keinem Verhältnis zu den 
starken Vorbehalten und der skeptischen Aufmerksamkeit, mit denen man 
ihnen begegnet.

1 � Vielfalt als Zeichen der Zeit

Die Hintergründe dieser Reserviertheit sind komplex, aber für diejenigen, die seit 
Jahrzehnten in den Gemeinden engagiert sind, einfach zu erklären: Offensicht-
lich sammeln sich hier Gläubige jenseits des gemeindlichen Settings in kleinen 
Gruppen, die eine ganz spezielle und nicht jedem zugängliche Spiritualität 
pflegen. In der Tat wird hier eine eigene Sprache verwendet, die codiert und 
fremd erscheint. Zudem bestehen solche Gemeinschaften oft aus Menschen, die 
gerade erst ihren Glauben entdeckt haben – und die als „Neubekehrte“ plötzlich 
Glaubenseifer an den Tag legen und fromm reden. All das wirkt irritierend, auch 

1   Überarbeitete Fassung eines Vortrags, gehalten im Rahmen der ökumenischen Ringvorlesung „Nach 
der Auferstehung der Götter – Hannoversche Zwischenrufe 2008“ (23.06.2008).



194      Christian Hennecke

manchmal bedrängend, wenn nicht sogar vereinnahmend. Hinzukommt, dass 
die Gemeinschaften und Kirchlichen Bewegungen zuweilen ein charismatisches 
Selbstbewusstsein an den Tag legen und – mit oder ohne Absicht – zu verstehen 
geben, dass sie (allein) die Zukunft der Kirche sind. 

Zunächst ist zu bemerken, dass sich unter dem Sammelbegriff „Neue Geist-
liche Gemeinschaften und Kirchliche Bewegungen“ eine große Vielfalt von 
Gruppierungen verbirgt:2 Welten liegen zwischen der Gemeinschaft Sant’ Egidio, 
die sich diakonisch und politisch lokal und weltweit engagiert und dabei ein-
gründet in eine Spiritualität des Gebetes, und der Charismatischen Erneuerung 
in der katholischen Kirche, die mit ihrer Spiritualität ein weltweites Netzwerk 
von Gebetsgruppen, aber auch bemerkenswerte missionarische Großevents ge-
staltet. Die in den vergangenen Jahrzehnten entstandenen Gemeinschaften wie 
z.B. Emmanuel oder die Gemeinschaft von Jerusalem pflegen eine missionarisch-
charismatische Spiritualität und pflegen eine orthodox beeinflusste Liturgie. Sie 
unterscheiden sich signifikant von Gemeinschaften wie der der Fokolare. 

Wieder anders ausgerichtet ist der Neokatechumenale Weg, der sich als 
kirchlicher Initiationsweg versteht – und nicht als Gemeinschaft. Wenn wie im 
Fall des Neokatechumenats zum eigenen Selbstverständnis eine spezielle sonn-
abendliche Eucharistiefeier gehört, ist der Konflikt mit den jeweiligen deutschen 
Kerngemeinden in der Regel absehbar.

Die Vielfalt der Charismen führt also zu einer Vielfalt an kirchlichen Er-
fahrungen und zu einer Vielfalt von Sozialgestalten, Spiritualitäten und Liturgien, 
die ihrerseits meist jenseits der gewohnten Sozialgestalt der Kirche liegen: Neue 
Geistliche Gemeinschaften und Kirchliche Bewegungen bilden Netzwerke 
kleiner Glaubensgruppen und zugleich sammeln sie suchende Christen. Das 
führt zu gegenseitiger Abgrenzung und zu wechselseitigen Projektionen und Be-
wertungen: Während für die einen die Kirchengemeinde nicht ihrem Anspruch 
an gelebte christliche Gemeinschaft entspricht, wirkt diese starke Gemeinschafts-
orientierung auf andere verschlossen und verdächtig kuschelig. Auch können 
gewachsene Christen der Volkskirche mit Formen expressiver Spiritualität und 
hoher emotionaler Identifikation zuweilen nicht viel anfangen. 

So bleibt es oft bei einer provokativen Fremdheit. Das gilt für alle Ebenen 
der Kirche. Auch wenn Bischöfe geistliche Gemeinschaften und kirchliche 
Bewegungen in der Regel schätzen, bleibt der Zugang zum eigentlichen Charisma 
der Gemeinschaften häufig ungenutzt. Während die Bewegungen sich in den Bis-
tümern merkwürdig wenig wahrgenommen fühlen, auch wenn sie offiziell will-
kommen geheißen werden, geht in den Pastoralämtern zuweilen die Sorge um, 

2  Vgl. dazu Miteinander auf dem Weg. Einladung zum Dialog zwischen Gemeinden, Verbänden und 
geistlichen Gemeinschaften. Hrsg. vom Generalsekretariat des ZdK (Berichte und Dokumente; 99). Bonn 
1995.



„Löscht den Geist nicht aus!“      195

dass diese Gemeinschaften sich wenig bereichernd auf die gegenwärtige Krise 
der Kirchengemeinden auswirken. Und das stimmt. Denn diese Gemeinschaften 
und Bewegungen sind nicht entstanden, um das bestehende Sozialgefüge der 
Kirche zu erneuern. Wofür sie eigentlich stehen können, soll im Folgenden 
skizziert werden. 

Die katholische Kirche ist nicht nur in ihrem Inneren durch die geistlichen 
und charismatischen Aufbrüche herausgefordert, auch ihre ökumenischen An-
strengungen müssen zunehmend zur Kenntnis nehmen, dass neben den etab-
lierten Kirchen der Reformation immer mehr charismatische Bewegungen und 
Freikirchen hinzukommen, mit denen zwar bisher kaum ein Dialog stattfand, 
die aber immer bereiter werden zum Dialog und mit denen häufig auch eine 
Basis gefunden werden kann. Hier sind sogar Erfahrungen hoher innerer Nähe 
möglich, oft weitaus intensiver als mit einer institutionell starken Landeskirche. 
Im Kontakt mit Freikirchen wird auch für unsere Kirche deutlich, dass die Frage 
nach einer gläubigen Identität und einem deutlichen Kontrastverhalten aus der 
Kraft des Evangeliums zu Koalitionen zwischen Freikirchen und katholischen 
Aufbruchbewegungen führen kann. Gibt es Gründe für die genannten Schwierig-
keiten wie für die unerwartete Nähe?

2 � Das marianische Profil der Kirche

Ein erster Grund liegt im Eigenverständnis der Kirche. Jenseits einer faktisch 
gelebten gemeindezentrierten Ekklesiologie versteht die katholische Kirche sich 
selbst als eine Communio in und aus bischöflichen Ortskirchen, als eine Univer-
salkirche. Bei diesem Verständnis von Kirche ist zwischen einem marianischen 
und einem petrinischen Profil zu unterscheiden. Die Begrifflichkeit verdankt sich 
Hans Urs von Balthasar. Im Rückgriff darauf betonte Papst Johannes Paul II., 
dass die marianische Dimension der Kirche der petrinischen vorangehe, dabei 
immer eng mit ihr verbunden und ihr komplementär sei.3

Was ist gemeint? Die Rede vom marianischen Profil der Kirche verweist auf 
ihr charismatisches und existenzielles Profil. Immer wieder begegnen in der 
Kirchengeschichte prophetisch-charismatische Persönlichkeiten, durch die Ge-
meinschaften und Bewegungen entstanden sind, die ein entscheidendes Element 
in der Erneuerung der Gesamtkirche darstellen. Es gehört gewissermaßen zur 

3  Vgl. Johannes Paul II., Weihnachtsansprache an die Kardinäle und Mitarbeiter der römischen Kurie 
(22.12.1987), n. 3; Text unter: http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/speeches/1987/december/
documents/hf_jp-ii_spe_19871222_curia-romana_it.html [Stand: 04.02.2009]; vgl. zum Zusammenhang 
grundlegend B. Leahy, The Marian principle of the church according to Hans Urs von Balthasar. Frankfurt 
1995 (überarb. ital. Ausgabe Il principio mariano nella Chiesa. Rom 1997).



196      Christian Hennecke

Logik des kirchlichen Lebens, dass es sich aus solch unplanbarem Wirken des 
Heiligen Geistes regeneriert. 

Dabei ist dieses charismatische Profil der Kirche – marianisch wird es ge-
nannt, weil es die biblische Verkündigungsszene aufgreift und so in eine tiefe 
existenzielle Ekklesiologie hineinstellt (vgl. ›Lumen Gentium‹, c. 7) – verwiesen 
auf das petrinische Profil. Die petrinische Dimension der Kirche verweist auf 
ihre gnadenhafte sakramentale Grundstruktur, die das theologisch normative in-
stitutionelle Gerüst der Kirche beschreibt, ihrem Leben Bestand gibt, Erneuerung 
provoziert und dem Volk Gottes dient oder dienen soll. Im Miteinander dieser 
beiden Profile und der konstitutiven Spannung zwischen christozentrischer und 
pneumatozentrischer Perspektive ereignet sich das Leben der Kirche. 

Auch Benedikt XVI. hat sich – im Kontext seiner Überlegungen zum ek-
klesiologischen Ort der geistlichen und kirchlichen Bewegungen – intensiv mit 
den beiden genannten Profilen auseinandergesetzt.4 Er spricht von apostolischen 
Bewegungen, die nicht einfach der Ortsgemeinde zuzuordnen sind, auch 
nicht den Ortskirchen, sondern der Apostolizität der Kirche: Als existenziell-
charismatische Aufbrüche zielen sie nicht darauf, eine eigene Kirche in oder 
neben der Kirche zu werden. Ganz im Gegenteil ging es den Bewegungen und 
Gemeinschaften immer darum, in ihrer Zeit das Christsein zu leben – unter 
einer bestimmten kairologischen Perspektive, mehr nicht. Aber dennoch kam 
und kommt es dabei immer zu konstitutiven Spannungen mit der bleibenden 
„Normalform“ der Ortskirche und ihren Pfarreien.

Während diese Normalform riskiert, einer bestimmten geschichtlich 
gewachsenen Gestalt verpflichtet zu sein – und dabei nicht mehr zu unterscheiden 
zwischen konstitutiven Grundelementen und ihrer geschichtlichen Ausprägung 
in bestimmten Sozialgestalten, sind die charismatischen Aufbrüche ihrerseits 
pneumatisch-prophetische Zeitansagen, in denen das Evangelium sich neu ver-
gegenwärtigt, eine „Auslegung der Christusgestalt“ durch die Jahrhunderte.

Die existenzielle Ekklesiologie des II. Vatikanums

Genau das ist für unsere Zeit besonders bedeutsam. Das II. Vatikanische Konzil 
hat mit prophetischer Intuition eine vertiefte Lehre von der Kirche entworfen, die 
einerseits ihren trinitarischen Ursprung und ihre trinitarische Beziehungsgestalt 
betonte, andererseits – im zweiten Teil von ›Lumen Gentium‹ – eine existenzielle 
Seite skizzierte, die die charismatische Dimension der Kirche in den Blick nahm: 
„Unmittelbar richtete sich die Reformabsicht (des Konzils; Erg.d.Verf.) ja vor 

4  Vgl. Benedikt XVI., Kirchliche Bewegungen und neue Gemeinschaften. München 2007, bes. 15–58.



„Löscht den Geist nicht aus!“      197

allem auf drei Anliegen: 1. Abbau der einseitigen Priesterzentriertheit und Auf-
wertung der Stellung der Laien und ihrer Mitverantwortung für die Sendung der 
Kirche; 2. Abbau des römischen Zentralismus und Aufwertung des ekklesialen 
Ranges der Ortskirche und des Bischofsamtes; 3. Abbau des antimodernen und 
konfessionalistischen Festungsdenkens und Aufnahme des Dialogs mit den 
anderen Christen und mit der modernen Gesellschaft.“5

Dabei ging es im Grunde um die Aufnahme einer neuen Perspektive der Ek-
klesiologie, die Guardini mit dem Stichwort „Die Kirche erwacht in den Seelen“ 
schon zu Beginn der 20er Jahre des 20. Jh. gegeben hatte: Kirche neu zu verstehen 
als eine geschwisterliche Gemeinschaft des Volkes Gottes – Kirche als eine Ge-
meinschaft der Kirchen vor Ort. Die damit angesprochene existenzielle Wende 
der Ekklesiologie ist allerdings bislang nicht hinreichend rezipiert worden. Der 
Gedanke einer geistlich-existenziellen Partizipation am Geheimnis der Kirche 
und damit einer bewussteren und geistlich vertieften Weise des Kircheseins 
konnte sich nicht durchsetzen: „Tatsache ist, dass sich die erste Rezeption 
des Konzils bei uns noch weitgehend im Rahmen der noch wirksamen volks-
kirchlichen Mentalität vollzog. Dem volkskirchlichen Bewusstsein galt die Zu-
gehörigkeit zur Kirche ja noch als selbstverständlich. Nicht diese erschien ihm 
als ein Problem, vielmehr war ihm ein vordringliches Anliegen die größere ver-
antwortliche Partizipation der Laien, für die die entsprechenden Strukturen 
zu schaffen waren. Das erklärt, warum uns die Reform der Kirche zu einer Ge-
meinschaft des Volkes Gottes vor allem eine Strukturreform bedeutete.“6 Zu-
sammen mit den Herausforderungen der 68er Jahre und ihrem Bemühen 
um demokratische Mitbestimmung führte dies dazu, dass das Anliegen einer 
existenziellen Wende der Ekklesiologie, wie sie im Konzil vorgedacht worden 
war, nicht in den Vordergrund trat. 

Was ist „Communio“?

Erst angesichts der Herausforderungen, die das Ende milieuhafter Volkskirchlich-
keit deutlich macht, gerät diese Perspektive neu in den Blick und erweist sich als 
„Bauplan für die Kirche von heute“. In der Tat hat Papst Johannes Paul II. immer 
wieder den Versuch unternommen, die vom Konzil gewagte Perspektive einer 
existenziellen Ekklesiologie neu in den Blick zu nehmen. Ein erster wichtiger 
Meilenstein ist die Bischofssynode zwanzig Jahre nach dem Konzil: Die Neuent-
deckung des Communioverständnisses, wie sie dort vorgeschlagen wurde, geriet 

5  H.J. Pottmeyer, Neue Sammlung und Sendung – die Chance eines Endes? Tag der Priester und Diako-
ne im Bistum Essen. Essen 2007, 7f.; vgl. www.bistum-essen.de/index.php?id=31&no_cache =1&sendfi-
le=070108-priester-diakone.pdf [Stand: 06.02.2009].
6  AaO., 8.



198      Christian Hennecke

in den 80er Jahren allerdings sofort unter Ideologieverdacht. Mit Recht wurde 
wahrgenommen, dass im Begriff der Communio nicht zuerst eine strukturelle Er-
neuerung der Ekklesiologie angestrebt war, sondern eine spirituelle. Angesichts 
der damaligen Auseinandersetzungen wurde der Communio-Ekklesiologie vor-
gehalten, mit diesem spirituellen Akzent die Strukturfragen übergehen zu wollen. 
Die Communio-Ekklesiologie konnte sich in ihrer tiefen mystischen Dimension 
vor diesem Hintergrund noch nicht durchsetzen. 

Johannes Paul II. hat noch ein zweites Mal versucht, dieses konziliare Anliegen 
in den Blick zu rücken, und zwar in seinem Schreiben Novo Millennio Ineunte, 
das als sein pastorales Vermächtnis gelten darf: „Die Kirche zum Haus und zur 
Schule der Gemeinschaft zu machen, darin liegt die große Herausforderung, die 
in dem beginnenden Jahrtausend vor uns steht, wenn wir dem Plan Gottes treu 
sein und auch den tiefgreifenden Erwartungen der Welt entsprechen wollen.“7 
Die „prophetische Intuition“ (Pottmeyer) des Papstes besteht in der Erkennt-
nis, dass eine Neugestaltung der Kirche als Communio voraussetzt, sich in eine 
Spiritualität der Communio einzuleben. In NMI wird diese Spiritualität deutlich 
beschrieben und zwar so, dass auch die strukturellen Konsequenzen dieses An-
satzes deutlich werden. 

Die Überlegungen Pottmeyers zur ausstehenden Rezeption der Konzilsek-
klesiologie – er deutet auch die entsprechenden Akzente in ›Dei Verbum‹ an – 
machen mehr als deutlich, dass es hier um einen existenziell-spirituellen Zu-
gang zur Ekklesiologie geht, der sich offensichtlich nicht ohne weiteres aus den 
Strukturreformen der Ortskirchen ergibt, sondern charismatisches Geschenk an 
die Kirche sein muss. Im Anschluss an diese Überlegungen kann für unseren Zu-
sammenhang noch einmal deutlicher werden, welchen ekklesiologischen Ort die 
charismatischen Aufbrüche gerade auch in dieser Übergangs- und Umbruchs-
zeit der Kirche haben. Sie sind ja vor allem existenzielle Aufbrüche zu einem ge-
lebten Christsein, die eben nicht nur die Umkehr und Berufung des einzelnen 
in den Blick nehmen, sondern auch – unter einem besonderen charismatisch 
bestimmten Gesichtspunkt – eine Sammlung zum Kirchesein beinhalten und 
mithin für die Kirche insgesamt ein Ort sein können, an dem charismatisch-
weisheitliche Erfahrungen des Kircheseins abgerufen und eingeübt werden 
können. 

Margit Eckholt vertieft dieses Anliegen im Blick auf die Rezeption der 
Kirchenkonstitution ›Lumen Gentium‹. Auch sie verweist auf die existenzielle 
Wende der Ekklesiologie des II. Vatikanums. Kirche zu sein, das ist in der Theo-
logie von LG nicht vor allem Struktur, sondern Ort und Erfahrung der lebendigen 

7  Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben ›Novo Millennio Ineunte‹ zum Abschluss des Großen Jubi-
läums des Jahres 2000 (06.01.2001), n. 43. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 
2001 (VAS; 150), 39 (zit. als NMI).



„Löscht den Geist nicht aus!“      199

Gegenwart des Herrn, der sein Volk sammelt. Die hier sich abzeichnende Ek-
klesiologie orientiert sich dabei – wie schon in der Liturgiekonstitution ›Sacro-
sanctum Concilium‹ deutlich wird – am Paschamysterium.

Die Kirchenkonstitution LG, die in ihrem ersten Teil die sakramentale Gestalt 
der Kirche in ihrem Geheimnis beschreibt und dabei vor allem die Beziehungs-
gestalt der Kirche ans Licht kommen lässt, entfaltet in ihrem zweiten Teil eine 
existenziell-spirituelle Konnotation. Eckholt verweist im Kontext des Übergangs 
von einer institutionszentrierten hin zu einer personal-existenziellen Form des 
Christseins und des christlichen Glaubens auf die Ordensgemeinschaften – und 
das gilt eben auch für charismatisch gegründete Gemeinschaften –, denen hier 
eine wichtige „Scharnierfunktion“ zukommt: „Es ruft für die Kirchen in Er-
innerung, dass Glauben ein persönlicher und die Freiheit nicht überspringender 
Bildungsprozess ist, dass er sich ausprägt in Lebensformen, deren Attraktivität 
den ‚Charme‘ des Glaubens, die ‚gratia‘ Gottes zum Ausdruck bringt. Die Sicht-
barkeit einer Radikalität christlicher Nachfolge, der Zeichencharakter und die 
besondere Zeugenschaft des Ordenslebens, die in ihnen geborgenen spirituellen 
Ressourcen haben für viele – sich auch von den Kirchen abwendenden – 
Zeitgenossen immer noch besondere Autorität und Anziehungskraft.“8

Betrachtet man LG in diesem Licht, dann lässt sich eine innere Logik schlüssig 
entwickeln. Gerade der zweite Teil beschreibt nämlich jene Existenzvollzüge, 
ohne die die trinitarische und paschachristologische Gründung und Grundgestalt 
der Kirche gar nicht ins Leben kommt. Kirche, die ja von Gott dem Menschen 
geschenkt und vorgegeben ist, bedarf einer Weise des Lebens, einer ekklesial 
gelebten Taufgnade, wie sie auch Johannes Paul II. in seinen Überlegungen zu 
einer Spiritualität in Gemeinschaft andeutet (vgl. NMI, n. 43): „Kirche als Ge-
meinschaft der Glaubenden, als Volk Gottes, das in der Liebe und Freundschaft 
des lebendigen Gottes gründet, ist nur dann wirklich und glaubwürdig Kirche, 
wenn sie aus dieser Freundschaft lebt und diese Freundschaft sichtbar macht. 
Dazu ist jeder Getaufte berufen und herausgerufen; die Konzilsväter haben 
in beeindruckender Weise auf die Verantwortung hingewiesen, die im Tauf-
sakrament und in der Taufgnade gründen .. . Dies darf jedoch nicht eine abstrakte 
theologische Bestimmung bleiben, die theologische Aussage bewahrheitet sich, 
wenn sich auf dem Weg des Hineinwachsens in die Taufgnade Lebensformen 
ausbilden, an denen die Freundschaft Gottes mit dem Menschen sichtbar wird 
und zu einer Freundschaft untereinander – in und außerhalb der Kirche – wird.“9

Vor diesem Hintergrund kann Eckholt daher das charismatische Leben der 
Kirche, näherhin das Ordensleben, und seinen Ort in diesem ekklesiologischen 

8  M. Eckholt, Freundschaft und Weisheit. Zur ekklesiologischen Verortung des Ordenslebens, in M. Gru-
ber/S. Kiechle (Hrsg.), Gottesfreundschaft. Würzburg 2007, 143–166, hier 146.
9  Vgl. aaO., 154f.



200      Christian Hennecke

Grundgefüge profilieren. Das Ordensleben gibt dann nämlich Zeugnis für ein 
Leben in der Christusnähe. Das Taufsakrament verdichtet sich in einer Ordens-
weihe, insofern hier in besonderer Weise ein „öffentliches Sinnbild der gelebten 
Freundschaft mit Christus“ erkennbar wird. Charismatisch gegründete Ge-
meinschaften sind aber immer auch Orte der Ekklesiogenese, da sich ja immer 
wieder solche neuen Sinnbilder in der Geschichte ausprägen. Sie sind Zeichen 
des Geistes für eine uns eschatologisch erreichende christlich-kirchliche Lebens-
gestalt, durch die suchende Menschen immer wieder neu eingeführt werden 
können in das Geheimnis des Christseins und seiner ekklesialen Lebensform.

Aus der Geschichte der Konzilsrezeption wird deutlich, dass innovative Kon-
zilsbeschlüsse einerseits häufig Frucht einer charismatischen Erfahrung waren, 
zum anderen aber der charismatischen Aufbrüche bedurften, um sich im Leben 
der Kirche nachhaltig durchzusetzen. 

3 � Spannungen als Indikatoren eines epochalen Übergangs

Die katholische Kirche entwickelt ihre Ekklesiologie zwar nicht aus der Theo-
logie der Ortsgemeinden, dennoch resultiert die aktuell beschriebene Grund-
spannung zwischen charismatischen Aufbrüchen und Ortskirchen auch aus einer 
zeitbedingten Umbruchskonstellation. Faktisch nämlich hat auch die katholische 
Kirche in den letzten Jahrzehnten ihre Praxis immer stärker an einer Gemeinde-
theologie ausgerichtet, die kirchliches Leben auf die Kirchengemeinde fixierte. 
Da die geistlichen Bewegungen (wie die Orden auch) nicht auf dieses einseitige 
Modell ausgerichtet sind, kam es immer wieder zu Spannungen.

Schon die gemeindetheologische Fixierung ihrerseits verweist auf eine als pro-
blematisch empfundene Umbruchssituation, auf die hier kurz einzugehen ist: 
Seit etwa vierzig Jahren verändern sich die Koordinaten des Christwerdens und 
Christseins fundamental. Von einem ererbten Christentum, das wie selbstver-
ständlich von einer Generation an die nächste weitergegeben wird und für das 
es einen geprägten Milieurahmen braucht, in den die Homogenität der Über-
zeugungen eingehegt ist, wird das Christwerden und Christbleiben immer mehr 
zu einer Frage der Berufung und persönlichen Wahl – entsprechend braucht es 
eine andere Sozialgestalt im Kontext einer grundsätzlich veränderten Gesell-
schaft, die das Christsein nicht mehr fördert, geschweige denn garantiert oder 
sanktionieren kann. In diesem Übergang hat die Kirche angesichts der sich auf-
lösenden Milieus versucht, das gelungene Modell eines Milieuchristentums 
durch die Bildung intensiver Gemeindestrukturen zu sichern und zu bewahren. 
Dabei kam es zu einer starken Gemeindefixierung mit den entsprechenden 
hermetischen Tendenzen – auch und gerade gegen Neuaufbrüche im Innern 



„Löscht den Geist nicht aus!“      201

der Kirche. Die Grenze dieser Strategie ist nun schon seit etwa zwanzig Jahren 
deutlich wahrnehmbar. Dabei verstärken sich die Abschottungstendenzen umso 
mehr, je deutlicher erkennbar wird, dass dieses Modell keine Zukunft hat. 

Genau in dieser spannungsreichen Zeit antworten aber – nicht immer aus-
gereift – die charismatischen Aufbrüche in (und auch außerhalb) der Kirche. 
Sie sind in der Tat prophetische Aufbrüche. Man könnte von „Laboratorien“ 
des Geistes sprechen, in denen zukünftige Lebensformen des Christentums aus-
probiert werden, ohne dass sie als normativ für die Gesamtkirche eingefordert 
werden könnten.10 Welche Akzente werden nun in diesen „Zukunftswerkstätten 
des Geistes“ sichtbar?

Gemeinschaft als Ort der Christusbegegnung

„Der Fromme von morgen wird ein ‚Mystiker‘ sein, einer der etwas ‚erfahren‘ 
hat, oder er wird nicht mehr sein.“11 Die Neuen Geistlichen Gemeinschaften 
und Kirchlichen Bewegungen rücken einen Akzent des Christseins in den Vor-
dergrund, der in der Zeit kirchlicher Milieubildung in den Hintergrund trat: 
Christsein ist eine Berufung, die aus einer persönlichen – mystischen – Be-
gegnung mit Christus erwächst. Gotteserfahrung und Berufung sind nicht 
religiösen Eliten vorbehalten, sondern der christliche Normal- und Ernstfall. 
Die persönliche Gotteserfahrung, die in die Nachfolge ruft, widerfährt dem 
Einzelnen als unplanbares Gnadenereignis. Das hat Konsequenzen: Geistliche 
Gemeinschaften und Bewegungen entstehen nicht durch selbstverständliche 
religiöse Sozialisation, und mithin gibt es auch keine Pädagogik des Glauben-
lernens und Hineinwachsens in den Glauben, der Kinder und Jugendliche 
präferiert. Nimmt man Berufung und Christusbegegnung als Gnadenwirklichkeit 
ernst, dann braucht es eine Initiation in die Glaubenswelt für alle Altersgruppen. 
Von daher sind Neue Geistliche Gemeinschaften auch immer katechumenale 
Gemeinschaften. Das Paradigma des Erwachsenenkatechumenats verweist auf 
längere Anwege des Glaubens, die biographisch orientiert sind und einen ge-
meinschaftlichen Prozess beinhalten, der in einer gegenseitigen Bezeugung des 
Glaubens besteht. 

Die Neuen Geistlichen Bewegungen rücken auf diese Weise das gemeinsame 
Priestertum der Gläubigen in den Mittelpunkt: Die Erfahrung der Berufung zum 
Christsein ist ja zugleich eine Erfahrung des Hineingenommenwerdens in den 

10  Vgl. hierzu M. Hochschild, Zukunftslaboratorien. Soziologische Aspekte der Neuen Geistlichen Ge-
meinschaften, in: Ch. Hegge (Hrsg.), Kirche bricht auf. Die Dynamik der Neuen Geistlichen Gemeinschaf-
ten. Münster 2005, 11–34.
11  K. Rahner, Frömmigkeit heute und morgen, in: Geist und Leben 39 (1966), 326–342, hier 335.



202      Christian Hennecke

Leib Christi, in eine Gemeinschaft von Christen, in der alle eine gleiche Würde 
haben (vgl. LG, art. 12). Die Rede vom gemeinsamen Priestertum aller Gläubigen 
ist eingebunden in eine kirchliche Spiritualität, eine reale Erfahrung des auf-
erstandenen Christus in der Mitte der Seinen. Eine solche Spiritualität, die in 
den Neuen Geistlichen Gemeinschaften oft erlebt und gelebt wird, beschreibt 
zukunftsweisend Johannes Paul II.: „Spiritualität der Gemeinschaft bedeutet vor 
allem, den Blick des Herzens auf das Geheimnis der Dreifaltigkeit zu lenken, das 
in uns wohnt und dessen Licht auch auf dem Angesicht der Brüder und Schwes-
tern im Glauben neben uns wahrgenommen werden muss. Spiritualität der Ge-
meinschaft bedeutet zudem die Fähigkeit, den Bruder und die Schwester im 
Glauben in der tiefen Einheit des mystischen Leibes zu erkennen, d.h. es geht um 
‚einen, der zu mir gehört‘, damit ich seine Freuden und seine Leiden teilen, seine 
Wünsche erahnen und mich seiner Bedürfnisse annehmen und ihm schließlich 
echte, tiefe Freundschaft anbieten kann. Spiritualität der Gemeinschaft ist auch 
die Fähigkeit, vor allem das Positive im anderen zu sehen, um es als Gottes-
geschenk anzunehmen und zu schätzen: nicht nur ein Geschenk für den anderen, 
der es direkt empfangen hat, sondern auch ein ‚Geschenk für mich‘. Spiritualität 
der Gemeinschaft heißt schließlich, dem Bruder ‚Platz machen‘ können, indem 
‚einer des anderen Last trägt‘ (Gal 6,2) und den egoistischen Versuchungen 
widersteht, die uns dauernd bedrohen und Rivalität, Karrierismus, Misstrauen 
und Eifersüchteleien erzeugen.“12

Eine solche Spiritualität führt zu einem Neuverständnis des Kircheseins: 
Existenziell und spirituell geht es darum, die Gemeinschaft der Gläubigen als 
Ort der Christusgegenwart zu verstehen. Zum einen wird daraus deutlich, was 
Joseph Ratzinger mit der „bleibenden Grundform des kirchlichen Lebens“ 
meint: Der Dienst des Amtes und die ortskirchlichen Strukturen sollen genau 
dieser geistlichen und gemeinschaftlichen Erfahrung des Kircheseins dienen. 
Die Eucharistiefeier, die Verkündigung des Wortes und der Dienst an der Ein-
heit sollen das Volk Gottes zum Aufbau des Leibes Christi und mithin in eine 
eucharistische Lebensweise führen, die den auferstandenen Herrn bezeugt. Zum 
anderen wird deutlich, dass die apostolische Nachfolge immer auch meint, dass 
die apostolische Grundwirklichkeit der Kirche, wie sie in Apg 2 beschrieben 
wird, in den geistlichen und charismatischen Aufbrüchen der Kirche vergegen-
wärtigt wird.

Zugleich aber bedeutet das Charisma der apostolischen Nachfolge noch ein 
Drittes. Die Neuen Geistlichen Gemeinschaften sind apostolisch, weil sie in sich 
eine missionarische Sendung tragen: Sie wollen ihre Erfahrung bis an die Grenzen 
der Erde weitertragen. Das ist ganz natürlich, wie schon in der Heiligen Schrift 

12  NMI, n. 43 (S. 40).



„Löscht den Geist nicht aus!“      203

klar wird: Die ergreifende Erfahrung der Christusnähe führt zu dem Wunsch, 
diese Botschaft allen weiterzugeben. Von daher sind die Neuen Geistlichen Ge-
meinschaften von großer Bedeutung in einer Umbruchszeit, in der unsere Kirchen 
einen Aufbruch versuchen. Kirche wird nur missionarisch und evangelisierend 
sein, so zeigen Neue Geistliche Gemeinschaften sehr deutlich, wenn ihre Glieder 
aus einer geprägten Christusbeziehung leben und in einer reichen Erfahrung des 
Kircheseins verwurzelt sind. Erst dann geschieht glaubwürdiges Leben. Umge-
kehrt muss für die Neuen Geistlichen Gemeinschaften und Bewegungen gesagt 
werden, dass sie dann ihrem charismatischen Ursprung entsprechen, wenn sie den 
Blick auf ihre missionarische Dimension richten. Auch geistliche Gemeinschaften 
riskieren immer wieder den Blick nach innen – auf sich selbst und ihre Akzeptanz 
in der bestehenden Kirchen- und Gemeindestruktur. Gerade dann aber verlieren 
sie ihre apostolische Sprengkraft. 

Unterwegs zu einer neuen Vielfalt des Kircheseins

Noch ein viertes Kennzeichen der apostolischen Nachfolge sei genannt, das für 
die heutige Umbruchssituation der Kirche von hoher Bedeutung ist. Auch wenn 
viele Geistliche Gemeinschaften und Kirchliche Bewegungen sich als nach außen 
offenes Netzwerk von Kleingruppen und Kernkreisen beschreiben lassen, so ist 
doch zugleich auch eine große Gestaltvielfalt gegeben. Das scheint mir für die 
eher homogene und milieubegrenzte Gestalt der Ortsgemeinden eine wichtige 
Herausforderung zu sein. In der Tat haben viele Pfarreien ein doppeltes Problem: 
Die gemeindekirchliche Gestalt findet sich wieder im Gefängnis ihres eigenen 
Erfolgs. Die in den 70er Jahren gewachsene Gemeindegestalt mit ihren Gruppen, 
die sich um Gemeindezentren sammeln, findet kaum noch Menschen, die sich in-
tegrieren wollen. Umgekehrt vermitteln viele Gruppen einen hermetischen Ein-
druck, auch wenn sie dies nicht wollen. Die Logik des „Drinnen“ und „Draußen“ 
schlägt hier durch und führt auch zu einem Verlust apostolischer Sendung 
zugunsten der Bestandswahrung. Neue Geistliche Gemeinschaften machen 
schon aufgrund ihrer spirituell bewegten Kirchenerfahrung deutlich, dass Kirche 
dort sein kann, wo Menschen sich im Namen Jesu versammeln: in Hauskirchen 
wie in Gemeinden, in Betrieben wie in Schulen, in Kleinen Christlichen Ge-
meinschaften wie in Familien. Aus dieser Perspektive wird die bleibende sa-
kramentale Grundform des kirchlichen Lebens ausgestaltet zu einem lebendigen 
und vielfältigen Netzwerk kirchlicher Orte, die sich ihrer jeweiligen Sendung 
entsprechend bilden. 



204      Christian Hennecke

4 � Eine charismatische Rezeption des Konzils

An diesen Kennzeichen, die in den neuen charismatischen Aufbrüchen inner-
halb (wie außerhalb) der Kirche Gestalt gewinnen, lässt sich also eine Zukunfts-
perspektive der Kirche gewinnen, wie sie bereits vom II. Vatikanischen Konzil 
entworfen wurde. 

Wenn also die Liturgiekonstitution der Kirche, die Ergebnisse der Liturgischen 
Bewegung des 20. Jh. rezipierend, in neuer Weise die Feier der Liturgie als 
Zeichenhandlung in der Gegenwart des Auferstandenen und als Vergegen-
wärtigung des Mysterium paschale beschreibt, dabei zugleich auch die innere 
Anteilhabe und Anteilnahme der Gläubigen urgiert, dann weisen diese Impulse 
(und nicht so sehr „äußerliche Veränderungen“) auf ein Neuverständnis der 
Liturgie als einer mystagogischen Feier. Genau dies aber lässt sich als Zeichen 
der Zeit erkennen – wie auch als ein Merkmal vieler geistlicher Gemeinschaften 
und Bewegungen, die das liturgische Feiern in den Mittelpunkt ihres Aufbruchs 
stellen. Gerade charismatische Gemeinschaften im engeren Sinne unterstreichen 
dabei die Bedeutsamkeit des gemeinsamen Betens und Feierns; und nicht zu-
letzt die katechumenale Grundstruktur des Christwerdens mit ihren Stufenfeiern 
wurde hier an vielen Stellen – oft intuitiv – aufgenommen.

Auf die Kirchenkonstitution des II. Vatikanums wurde schon Bezug 
genommen. Die Absicht des Konzils, eine existenzielle Ekklesiologie zu pro-
filieren, ist besonders von den Bewegungen und charismatischen Aufbrüchen 
aufgenommen worden und kann so für die Kirche insgesamt maßgeblich werden. 
Zum einen nämlich zeigen charismatische Gemeinschaften einen praktischen 
Weg auf, eine Spiritualität der Gemeinschaft zu leben und einzuüben, zum 
anderen findet Kirche im Modell von „kommunikativen Glaubensmilieus“13 
einen Einstieg in ein Neuverständnis der Gemeindetheologie. Gemeinde er-
weist sich so als vielgestaltiges Netzwerk kleiner Gemeinschaften, in denen sich 
Berufung, Gemeinschaft in Christus und Sendung in die Welt konkretisieren: 
Kirche im Kleinen.

Die Konstitution ›Dei Verbum‹ wirft ein neues Licht auf den mit diesen Hin-
weisen angedeuteten Paradigmenwechsel im Offenbarungsverständnis: Eine 
bislang instruktionsorientierte Auffassung von Offenbarung wurde eingebettet 
in ein Verständnis, bei dem die beziehungstiftende Liebe Gottes den Menschen 
hineinnimmt in sein Geheimnis. Zugleich bedeutete dies auf praktischer Ebe-
ne ein neues Verstehen des Wortes Gottes: Das Hören der Schrift wird Ek-
klesiogenesis und diese ereignet sich überall dort, wo Menschen dieses Wort 

13  Vgl. dazu zuletzt M. Kehl, Reizwort Gemeindezusammenlegung, in: Stimmen der Zeit 225 (2007), 
316–329, hier 326.



„Löscht den Geist nicht aus!“      205

hören und daraus leben. Das institutionell-sakramentale und damit auch hie-
rarchische Kirchenverständnis wird ergänzt durch ein existenzielles: Kirche er-
eignet sich dort, wo Menschen das Wort annehmen und es somit „Fleisch“ wird 
und „unter uns zeltet“.

Schließlich erweist sich, dass charismatische Bewegungen und Aufbrüche in-
tensiv die Impulse von ›Gaudium et Spes‹ aufgreifen: Die Sendung in die Welt 
von heute wird ja gerade durch eine Fülle von charismatischen Aufbrüchen 
vollzogen, so dass wirklich „Freude und Hoffnung, Trauer und Angst“ der 
Menschen eine Antwort finden. Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang, dass 
charismatische Aufbrüche und Bewegungen diesen Dienst aus der ureigensten 
Kraft ihres Charismas tun, nicht als institutionalisiertes Organ der Kirche. Es ist 
ein Ausdruck des existenziell transformierten Christseins, nicht zuerst eine Ak-
tivität im Rahmen einer strukturellen Notwendigkeit.

Der Paradigmenwechsel, für den die charismatischen Aufbrüche projekthaft 
stehen, ist ein langfristiger Prozess mit vielen Ungleichzeitigkeiten. Der Kirche 
muss alles daran liegen, den Geist nicht auszulöschen, sondern zu bewahren, 
damit die Bewegungen für diesen epochalen Wandel fruchtbar bleiben. Die 
katholische Kirche bemüht sich daher, die innovativen und prophetischen 
Impulse der Aufbrüche zu bewahren, indem sie sie anerkennt: Regeln und 
Statuten sind keineswegs vor allem rechtliche Festlegungen, sondern „Zielfoto-
graphien“ für den Geist des Charismas, der – je länger sich ein Aufbruch ent-
wickelt – in eine ähnliche Logik gerät wie die Gesamtkirche: So wichtig eine 
Institutionalisierung ist, so riskant ist es auch, dabei des Geistes verlustig zu 
gehen, ohne es zu merken.

Während der langen Prozesse, in denen die Kirche ein Charisma prüft 
(und das kann durchaus eine „schwere Prüfung“ sein), geschieht es aber auch, 
dass die Kirche als ganze den Geist der Aufbrüche selbst Schritt für Schritt 
assimiliert und für das Ganze fruchtbar macht. Dabei stellt sich oft heraus, dass 
die „Laborsituationen“, in denen charismatische Aufbrüche sich entwickeln 
konnten, als solche nicht übernehmbar sind. Einzelne Akzente, aber auch die 
Substanz des Charismas selbst, werden oft – ihrer Spezifizität entkleidet – zu 
Musterelementen einer künftigen Kirchengestalt.14

Provokation und Chance

Warum hat sich gerade die deutsche Kirche in den vergangenen Jahrzehnten als 
relativ resistent gegenüber charismatischen Aufbrüchen erwiesen? Zum einen 

14  Vgl. hierzu ausführlich Ch. Hegge (Hrsg.), Kirche bricht auf (Anm. 10).



206      Christian Hennecke

hat die katholische Kirche in Deutschland schon vor mehr als 150 Jahren einen 
bedeutenden charismatischen Aufbruch erlebt. Nach der Säkularisierung der 
Kirchengüter fand sie sich fast mittellos vor. In dieser katastrophalen Situation 
kam es zu unerwarteten Aufbrüchen sowohl im Ordensleben als auch unter 
den Christgläubigen insgesamt (Adolf Kolping ist nur ein Beispiel). Diese 
charismatischen Aufbrüche haben der Kirche in Deutschland ein neues Gesicht 
gegeben. Hinzukamen die ökumenische und liturgische Bewegung, aber auch die 
Bibelbewegung. Die hier sich abzeichnenden Modelle wurden von der Kirche der 
Nachkriegszeit stark aufgenommen und führten zu einer Neugestaltung des Ge-
meindelebens. Da diese Aufbrüche immer mehr auch strukturell das Gerüst der 
Pfarreien bildeten, wurden neuere geistliche Aufbrüche der 60er und 70er Jahre 
eher als störend denn als bereichernd empfunden. So ist es bis heute. 

Wie könnten in einer Zeit des Umbruchs diese Spannungen konstruktiv ge-
staltet werden? Einfache Lösungen verbieten sich hier: Es wird nicht gelingen, 
die Neuen Geistlichen Gemeinschaften und Kirchlichen Bewegungen als Er-
neuerungsmodule unmittelbar in die bestehende Gemeindelandschaft ein-
zugliedern. Das wird von beiden Seiten nicht gewollt. Zum einen ist die ge-
prägte Gemeindewirklichkeit kaum in der Lage, so fundamental andere 
Berufungs-, Gemeinschafts-, Spiritualitäts- und Dienstformen zu integrieren. 
Zum anderen entspricht es auch nicht den jeweiligen Charismen der Ge-
meinschaften, zu einer „Gruppe der Gemeinde“ zu werden: Sie verstehen sich 
mit Ausnahmen – die Vielfalt verbietet eine Generalisierung – zumeist als Ge-
meinschaften innerhalb der diözesanen Ortskirche (und ähneln hier eher Or-
densgemeinschaften).

In den Umstrukturierungen hin zu größeren pastoralen Räumen mit drei 
und mehr Kirchengemeinden liegt aber auch eine Chance der Geistlichen Ge-
meinschaften in ihrem Verhältnis zur Großpfarrei. Durch diese Maßnahmen 
wird nämlich immer deutlicher, dass in Zukunft mit einer weitaus größeren 
Vielfalt an kirchlichen Orten gerechnet werden darf: Die klassisch geprägte Kern-
gemeinde ist schon jetzt nur einer der Orte des Kircheseins neben vielen neu 
entstehenden (früher kategorial genannten) wie Kindergärten, Schulen, Alten-
heimen. In einem solchen dezentralen „paroikalen Netzwerk“15 ist auch mehr 
Platz für charismatische Aufbrüche und Kirchliche Bewegungen.

Angesichts neuerer Ergebnisse kirchensoziologischer Untersuchungen (vgl. 
z.B. die Sinusstudie) legt es sich ohnehin nahe, mit einer größeren Pluralität 
kirchlicher Existenzvollzüge zu rechnen und zugleich die unterschiedlichen 
Prozesse von Kirchwerdung zu fördern. Dann aber kommt den gegenwärtigen 
und zukünftigen Pfarrern und pastoralen Mitarbeitern eine Schlüsselfunktion 

15  Vgl. F.-P. Tebartz-van Elst, Gemeinden werden sich verändern. Würzburg 2001, 148.



„Löscht den Geist nicht aus!“      207

zu. In einem solch prekären Übergang braucht es Leitungspersönlichkeiten, 
die die Weite des Katholischen immer wieder aufbrechen und die Vielfalt von 
Spiritualitäten und entsprechenden Gemeinschaften auch dann würdigen, wenn 
sie selbst sie nicht teilen. Der Schutz der bestehenden und kommenden Neuent-
wicklungen im kirchlichen Leben und die Bildung paroikaler Netzwerke führen 
zu einer neuen Vielfalt des Kircheseins in unserem Land. Der Dienst an der Ein-
heit besteht darin, die verschiedenen Sichtweisen und Perspektiven immer wieder 
in den Dialog zu bringen und dafür zu sorgen, dass die Eucharistiefeier für alle 
zur Herausforderung der kirchlichen Einheit wird.

Charismatische Aufbrüche sind eine Provokation. Der Apostel Petrus hat dies 
am eigenen Leib erfahren. Mitten in sein Gebet zur Mittagszeit platzt eine Vision 
Gottes (vgl. Apg 10ff.): Da soll etwas gegessen werden, was doch unrein ist. In 
seiner Tradition feststehend lehnt Petrus entschieden ab. Doch eine Stimme, die 
Stimme Gottes, erinnert ihn charmant daran, dass nicht die (wenn auch gott-
gewirkte) Tradition, sondern der lebendige Gott der Maßstab bleibt: „Was ich 
für rein erkläre, das erkläre du nicht für unrein.“ Man darf staunen über die 
geistliche Wachheit und Unterscheidungsgabe des Petrus, der sich auf diese 
„charismatische Neuheit“ Gottes einlässt, und so im Haus des Cornelius erleben 
darf, dass es zu neuen Wegen kommt: Gott beruft auch die Heiden.

Die Auseinandersetzungen um diesen charismatischen Impuls Gottes sind 
heftig, aber sie orientieren sich an zwei Polen, zum einen daran, dass in der fak-
tischen Erfahrung „Gott ja schon entschieden hat“, zum anderen wächst den 
Aposteln im Blick auf das Eingreifen Gottes ein neues Schriftverständnis zu, das 
unbekannte Horizonte eröffnet: Es bleibt der Kirche zu wünschen, dass sie in Ge-
meinschaft mit denen, die ihren Weg in die Zukunft mitgestalten, dieses immer 
neue Wirken des Geistes dankbar annimmt, reinigt und integriert und die ent-
stehenden Spannungen aushält – aber nicht auslöscht.

Die Weisheit des Gamaliel

Umgekehrt bleibt die Frage, ob die neu entstehenden Spiritualitäten und Ge-
meinschaftsstile auf Dauer Bestand haben können. Fragen richten sich auch 
an das spirituelle Niveau der verschiedenen Geistlichen Gemeinschaften und 
Kirchlichen Bewegungen. Man kann sie schwerlich generell beantworten – die 
Vielfalt würde Einzeluntersuchungen erfordern. Einige Hinweise mögen hier 
genügen: Schon die Geschichte des christlichen Ordenslebens macht deutlich, 
dass nicht nur große und langlebige Gemeinschaften entstanden sind, sondern 
es unter diesen Gemeinschaften ein Werden und Vergehen gab, gibt und geben 



208      Christian Hennecke

wird. Mag also manche Spiritualität ein wenig schmalbrüstig wirken, ist über 
ihre zukünftige Entwicklung noch nichts gesagt. 

Die Geschichte der Orden, die sich auch im Kirchenrecht spiegelt, macht 
deutlich, dass es der Kirche immer wieder vor allem darum ging, das jeweilige 
Charisma durch die Regel der Gemeinschaft für die kommenden Zeiten zu 
sichern – denn klar ist auch, dass dort, wo ein Charisma nicht mehr in seiner 
ursprünglichen Kraft gelebt wird, diese Gemeinschaften keinen Bestand haben 
werden. 

Ihren spezifischen Beitrag können Orden und Geistliche Gemeinschaften 
ohnehin nicht selbst kontrollieren: Er liegt darin, dass sie entstanden sind auf 
einen Ruf Gottes hin, der sie in eine bestimmte – oft abenteuerliche – Sendung 
ruft, unabhängig vom Beifall der Zeitgenossen und auch ohne intendiertes 
politisches Ziel. Was der Geist in seiner Kirche durch diese oder jene Ge-
meinschaft wirken will, lässt sich oft erst im Rückblick sagen: Die Wirkungs-
geschichte einer Gemeinschaft liegt nicht in ihrer Hand.

Gamaliel gab den Pharisäern einen weisen Rat: „Wenn denn dieses Vorhaben 
oder dieses Werk von Menschen stammt, wird es zerstört werden, stammt es aber 
von Gott, so könnt ihr sie nicht vernichten; sonst werdet ihr noch als Kämpfer 
gegen Gott dastehen“. Die Pharisäer, so die Schrift, „stimmten ihm zu“ (Apg 5, 
38f.). In dieser Zustimmung stecken eine Gelassenheit und eine Geisteswachheit, 
die wir gerade angesichts der vielfältigen Umbrüche der Kirche Gottes auch heute 
gut gebrauchen können.


