Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

Praktische Theologie
des Ordenslebens

Mirjam Schambeck / Bamberg

Das Ordensleben’ ist im Umbruch. Das sagen uns nicht nur die Statistiken. Es ist
an den Ordensleuten zu spiiren, den alltdglichen Lebensrhythmen, den Fragen,
Sorgen und Hoffnungen, dass sich das Ordensleben verandert. Umbriiche sind
Zeiten, die aus dem Gewohnten herausfallen - und schon deshalb fiir viele etwas
Schwieriges, das man sich nicht unbedingt wiinschen wiirde, wenn man wéhlen
kénnte. Gerade weil sich Zeiten des Umbruchs vom Gewohnten absetzen, bergen
sie auch Chancen. Anders als Zeiten, in denen es Festgelegtes auszufiillen und
zu erfiillen gilt, bringen Umbriiche die Chance mit sich, sich den eigentlichen
Fragen zu stellen und vielleicht noch nie Gesehenes in den Blick zu nehmen.

Wenn wir davon reden, dass das Ordensleben im Umbruch ist, sind diese
beiden Seiten zu bedenken: Die Trauerprozesse ernst zu nehmen, aber auch
die Chancen sehen zu lernen, die sich auftun. Und genau an dieser Stelle ergibt
sich die Notwendigkeit einer Theologie des Ordenslebens. Wenn wir erleben,
dass sich Ordensleben verdndert, miissen wir uns fragen, worauthin es sich aus-
richten soll.

1 Ratlosigkeit angesichts der Rite

Das Wort Jesu ,,Wen sucht ihr?“ (Joh 1,38) mag helfen, die Aufgaben an-
zugehen. Wie Jesus Andreas und den anderen Jiinger fragt, was sie umtreibt,
warum sie ihm nachgegangen sind, so muss auch fiir das Ordensleben neu ge-
fragt werden: Was sind die Wurzeln, das Eigentliche des Ordenslebens, was be-
geistert Menschen, dieses Leben zu leben, oder, um in einem Bild zu sprechen,
was ist die Asche, die verglithen darf, und was das Feuer, das weitergegeben zu
werden lohnt?” Eine Ordenstheologie will Fragen stellen, die die Wirklichkeit
wahrnehmen und deuten helfen, sowie Moglichkeiten er6ffnen, was sein konn-
te. Sie versucht, die Ungleichzeitigkeiten, die wir erleben, auszuhalten und zu

1 Im Folgenden wird der Begriff »Ordensleben« als Ubersetzung flr vita consecrata verwendet; gemeint
sind damit die verschiedenen Formen und Stile des Lebens in geistlichen Gemeinschaften, Gesellschaften,
Orden, Sakularinstituten etc.

2 Vgl. J. Chittister, Unter der Asche ein heimliches Feuer. Miinchen 2000, 18f.

Gul 82/3(2009) 209-222



210 Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

gestalten: Zwischen Alten und Jiingeren, zwischen solchen, die bleiben wollen
oder miissen, und solchen, die Kraft, Hoffnung und Mut haben aufzubrechen.
Wenn ich im Folgenden Grundlinien einer Ordenstheologie heute vorstelle,
verbinde ich damit das Anliegen, die Umbriiche des Ordenslebens sichtbar zu
machen und zu deuten sowie zu einer lebenstiftenden Praxis zu motivieren. Der
Ansatz soll Impulse geben, wohin der nétige Autbruch gehen kann, und zum
Autbruch selbst anstiften. Er versteht sich in diesem Sinne als praktische Theo-
logie des Ordenslebens

Lange Zeit war es tblich, die evangelischen Rite gleichsam als ,,Kurzformel
fir das Ordensleben zu verstehen.? Das II. Vatikanische Konzil, das die alte
Standetheologie abloste, versuchte eine Ordenstheologie ausgehend von den
evangelischen Réten zu entwerfen. Dabei kam es zu Schwierigkeiten, die sich
schon in den Konzilstexten selbst finden. Zum einen hatte das Konzil deutlich
gemacht, dass die evangelischen Rite das Leben aller Getauften beschreiben. Was
an ihnen ist also fiir das Ordensleben charakteristisch? Zum anderen weisen die
Konzilstexte selbst darauf hin, dass die evangelischen Rite nicht nur auf Ehe-
losigkeit, Gehorsam und Besitzlosigkeit reduziert werden diirfen. Viele Ansitze
einer nachkonziliaren Ordenstheologie nahmen aber gerade die Dreizahl zum
Ausgangspunkt ihres Entwurfs.*

Die grofite Schwierigkeit aber ist die, dass in den Konzilstexten die Lehre des
Thomas von Aquin einseitig rezipiert wurde. Thomas hatte die evangelischen
Rite noch instrumentaliter verstanden,® also als Weg und Weise, wie man die
Vollkommenheit, die in der Liebe (caritas) besteht, leben kann. Unter der Hand
sind die evangelischen Rite jedoch gleichsam zum Inhalt des Ordenslebens
geworden. Wenn hier auf Schwachstellen der Konzilstexte hingewiesen wird,
darf das nicht missverstanden werden. Die Grundsitze des Konzils fiir eine zu-
kunftsfahige Gestalt des Ordenslebens sind immer noch wegweisend. Insgesamt
aber ist festzustellen, und darauf sollten diese Anmerkungen abzielen, dass das
II. Vaticanum zwar eine bestimmte Ordenstheologie abgelst und Weichen fiir
eine Erneuerung des Ordenslebens gestellt hat, dass es aber nach wie vor aus-
steht, eine zukunfteréffnende Ordenstheologie zu entwerfen.

Bei Begegnungen mit Ordensleuten wie im konkreten Leben spiirt man, dass
diese Konzentration auf die evangelischen Rite, zumal wenn sie als ,,-losigkeiten
gedeutet werden, leer bleibt. Eine Ordenstheologie, die Ordensleben darauf
reduziert, kann den derzeitigen Umbriichen kaum bzw. gar keine Orientierung
geben. Eine Ordenstheologie aber hat die Aufgabe, Impulse zu geben, die zum

3 Vgl. dazu die erhellende Einleitung bei M. Scheuer, Die Evangelischen Rdte. Wiirzburg 21992, 1-4.

4 Vgl. u.a. JLM.R. Tillard, Vertrauen zur Gemeinschaft. Freiburg 1973; P. Zulehner, Leibhaftig glauben. Frei-
burg 1983 u. J. Bours/F. Kamphaus, Leidenschaft fir Gott. Freiburg “1981.

5 Vgl. z.B. Thomas von Aquin, Sth. lI-ll, g. 184, a. 3.



Aus DEM LEBEN DER KIRCHE 211

Leben anstiften, und die Richtung zu zeigen, in die der notige Autbruch gehen
kann. Vor diesem Hintergrund muss man nach anderen Paradigmen Ausschau
halten, die sich wie ein roter Faden durch die Geschichte und die verschiedenen
Spiritualititen ziehen und vielleicht besser als die evangelischen Rite helfen, die
Fragen zu stellen, die einen Umbruch zum Aufbruch werden lassen.

2 Theologische Fundamentierung einer Ordenstheologie heute

Wenn wir nach den Grundlinien einer Ordenstheologie suchen, ist die Frage hilf-
reich, was Menschen auf den Weg gestellt hat, welche Gedanken sie bewegten, als
sie sich einer geistlichen Gemeinschaft anschlossen. Was hat sie das Eine wahlen
und damit vieles andere ausschlieflen lassen? Sicher werden die Antworten so
verschieden sein wie die Menschen, die sie geben. Letztlich aber werden sich die
Antworten auch in der Erfahrung treffen, dass sich Menschen von Gott gemeint
fuhlten, dass sie sich angesprochen oder, wie die biblischen Schriften formulieren,
beim Namen gerufen wussten (vgl. Jes 43,1; Jer 1,5). Sie haben gespiirt, dass es an
ihnen liegt, eine Antwort auf dieses ,,Angesprochenwerden® zu geben.

Wenn man junge Menschen fragt, wie sie ihre Beziehung zu Gott deuten, ist
sehr oft von Sehnsucht die Rede: ,,Etwas zieht mich, das mehr ist als ich selbst.”
»Ich habe eine Ahnung von Gott und diese Ahnung lasst mich nicht mehr
los.“ Die Sehnsucht nach Gott ist Ausdruck dafiir, dass es um ein existentielles
Angeriihrtsein durch Gott geht. Interessant ist, dass auch die Spiritualitéts-
geschichte die ,,Gottessehnsucht™ kennt als Ausdruck fiir das ureigene Erfahren
Gottes durch den Menschen.® Die Gottesbeziehung zu leben, dem lebendigen
Gott zu begegnen, ist die Grundlage des Ordenslebens wie jedes christlichen
Lebens. Der lebendige Gott ist die Quelle und der Urgrund dieses Lebens.

Wenn wir also danach fragen, welche Gestalt Ordensleben heute und morgen
haben kann und soll, gilt es zu kliren, wie Menschen die Gottesbeziehung
lebenstiftend erfahren kdnnen, wie die Gottesbeziehung das Leben durchformt
und den Einzelnen immer mehr Mensch werden ldsst. Es gilt auch zu klaren,
welche Gotteserfahrungen die jeweiligen Gemeinschaften gepréagt haben, welche
Akzentuierungen in der jeweiligen Spiritualitdt zum Tragen kommen und welche
gerade heute Zukunft und Lebensraum eréftnen.

6 Vgl. dazu M. Schambeck, Die Gottessehnsucht — Motiv und Horizont des Ordenslebens, in: M. Gruber/
St. Kiechle (Hrsg.), Gottesfreundschaft. Wirzburg 2007, 88-110.



212 Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Freundschaft mit Christus leben

Gottesbeziehung zu leben, heifSt christlich gesprochen, die Beziehung zu Jesus
Christus zu leben. Jesus Christus selbst und sein Weg sind das Modell, wie
erfiillltes Menschsein Gestalt gewinnen kann. Betrachtet man die biblischen
Schriften unter diesem Blickwinkel, so ldsst sich Jesu Weg als Kenosis, als ,, Weg
nach unten charakterisieren, der im Tod am Kreuz seinen absoluten Tief-
punkt erfahren hat. Von dort hat ihn Gott ins Leben geholt. Diese Entauflerung
und die Kehre zum Leben sind in das Leben jedes Christen eingeschrieben.
Anders gesagt ist Christsein nur denkbar als Gepragtsein durch Christus und
seinen Weg. Das Gesetz der Nachfolge aber bestimmt sich so als ,,Grammatik
der Minoritit“.” Nachfolge heif3t, sich vom Schicksal Jesu, von seinem Tod und
seiner Auferstehung, formen zu lassen. Gehalt und Gestalt einer lebenstiftenden
Ordensexistenz miissen sich daher am entdufSerten und auferweckten Herrn
orientieren.

Das Johannesevangelium kennt dafiir einen eigenen Ausdruck. In der Stunde
der Krisis, als der Weg ans Kreuz immer unausweichlicher wird, nimmt Jesus
seine Jiinger hinein in das Paschageschehen. Die Fufiwaschung als unmittel-
barer Akt der Teilhabe am Gekreuzigten ist die Handlung, die das auf sinnenfl-
lige Weise zum Ausdruck bringt (Joh 13). Die folgenden Kapitel (14-17) deuten
in den so genannten johanneischen Abschiedsreden dieses unglaubliche Er-
eignis aus. Wir sind nicht mehr Knechte (douloi). Jesus bezeichnet die, die sich
auf ihn und seinen Weg einlassen, als Freunde (philoi). Fiir das Johannesevan-
gelium bedeutet Nachfolge, immer mehr in die Freundschaft mit Jesus hinein-
zuwachsen. Das aber heif3t, sich auf das Kreuz einzulassen und von Gott her die
Kehre zum Leben zu erhoffen. Darum geht es im christlichen Leben. Und das
ist auch das Maf3 des Ordenslebens: die Freundschaft mit dem Gekreuzigt-Auf-
erweckten zu leben.

Das Ordensleben ist eine konkrete Antwort von Menschen auf die Einladung
Gottes, sich ihm zu 6ffnen und ihm zu begegnen. Wenn das christlich gesprochen
heifit, mit Christus immer vertrauter zu werden und sich immer mehr auf
seinen Weg einzulassen, gilt es im Folgenden naher auszufiihren, wie das gehen
kann. Zuvor will ich noch etwas zur Verortung des Ordenslebens in der Kirche
anmerken. Denn so wie Christsein nicht alleine geht, sondern sich immer im
Bezug zur Gemeinschaft der Glaubenden vollzieht, so ist auch das Ordensleben
auf die Kirche bezogen und umgekehrt.

7 . Minoritat” wird hier im Sinne der minoritas gedacht, die sich als Gestaltwerdung der Kenosis, der Ent-
auBerung, zu erkennen gibt.



Aus DEM LEBEN DER KIRCHE 213

Zum ekklesiologischen Ort des Ordenslebens

Die wohl wichtigste Weichenstellung, die das II. Vaticanum hierzu vorgenommen
hat, ist in »Lumen Gentium« (LG) dokumentiert: Die Berufung zur Heiligkeit gilt
dem ganzen Volk Gottes (LG 5; das Kap. tiber die Ordensleute folgt unmittel-
bar darauf). Sie charakterisiert nicht nur Ordenschristen, vielmehr sind alle Ge-
tauften und Gefirmten aufgerufen, durch ihre Lebensweise diese Berufung zur
Heiligkeit zu entfalten.

Wie die verschiedenen Bearbeitungen der Schemata von LG beweisen, haben
die Konzilsviter um das rechte Verstandnis der Kirche als Gemeinschaft und der
Kirche in ihren Gliedern und Diensten hart gerungen. Seit dem Konzil aber ist
der Gedanke, dass Gott alle Christglaubigen zu seinem Volk berufen hat und wir
als solches miteinander auf den Weg gestellt sind, Mittelpunkt der Ekklesiologie.
Erst von daher sind die hierarchischen Strukturen, die verschiedenen Dienste,
Amter und Charismen zu entfalten.®

Eine zweite wichtige ekklesiologische Weichenstellung besteht darin, dass
das Ordensleben als ,gottliche Gabe“ bezeichnet wird, die die ,Kirche von
ihrem Herrn empfangen hat und in seiner Gnade immer bewahrt.“ (LG 43).
Zum ersten Mal in der Geschichte der Lehrverkiindigungen wird das Ordens-
leben als unbedingt zur Kirche gehorend gewtirdigt. Das bedeutet, dass es keine
Kirche ohne Ordensleben geben kann. Das aber macht den Erneuerungsauftrag
der Gemeinschaften umso dringlicher. Es ist nicht in ihr Belieben gestellt, ob sie
sich erneuern wollen oder nicht. Es ist Auftrag der Kirche, sich um eine ,,Ver-
heutigung® des Ordenslebens zu bemithen.

Zum dritten lobt das Konzil die Verschiedenheit des Ordenslebens und deutet
sie als Ausdruck des Wirkens von Gottes Geist in seiner Kirche.” Bei der Er-
neuerung des Ordenslebens, die das Konzil so sehr wiinscht, geht es also nicht
um Uniformierungsversuche. Das Konzil distanziert sich auch davon, eine
»Monasterisierung“ im Sinne einer ,, Verklosterlichung® der Orden zu betreiben,
wie es gerade im 19. Jh. und bis in die Tage des Konzils hinein Praxis der Kirche
vor allem in Bezug auf Frauengemeinschaften war. Die Vielfalt des geweihten
Lebens und seine unterschiedlichen Ausprigungen werden ausdriicklich be-

8 Der Aufbau von LG zeigt das ganz deutlich: Bevor die Struktur der Kirche erortert wird (LG 3: Die hier-
archische Verfassung der Kirche; LG 4: Die Laien), wird das Geheimnis der Kirche beleuchtet (LG 1: Das
Mysterium der Kirche; LG 2: Das Volk Gottes); in LG 5 (Die allgemeine Berufung zur Heiligkeit in der Kir-
che) und LG 6 (Die Ordensleute) wird Uiber die Zielrichtung der Kirche gesprochen; vgl. Dogmatische Kon-
stitution (ber die Kirche >Lumen gentium«; zit. n. K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium.
Freiburg 1966, 105-200.

9 Vql. Dekret (iber die zeitgemdfse Erneuerung des Ordenslebens >Perfectae Caritatis< (PC), art. 1; zit.
n. aa0., 317



214 Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

griifit und sollen gefordert werden.'® Das ist ein wichtiger Impuls fiir eine Ver-
lebendigung des Ordenslebens heute.

Gehalt und Gestalt des Ordenslebens

Bezeichnen diese drei Vorgaben den Ort des Ordenslebens in der Kirche, so be-
schreiben weitere dessen Gehalt und Gestalt. Das Konzil zeichnet hier Ordens-
leben gleichsam von innen her. Dabei ist der wohl grundlegendste Gedanke der,
dass das Ordensleben im Leben und Beispiel Jesu selbst verankert wird.'' Das
Konzil entscheidet damit eine Frage, die lange Zeit in der Spiritualitdtsgeschichte
unterschiedlich verhandelt wurde: Kann sich das Ordensleben auf Jesus Christus
selbst beziehen oder ist es einer Bewegung der Weltflucht entsprungen, wie sie
die Kirche im 2. und 3. Jh. erlebte? Damals zogen viele in die Wiiste, um der
Ambivalenz der Welt zu entfliehen und sie zugleich auf Gott auszurichten.'?
Der Gedanke der Nachfolge riickt damit in den Vordergrund und wird zum
charakterisierenden Ausdruck fiir das Ordensleben und zu seinem Maf3stab."?
Dabher rithren auch Formulierungen, die das Ordensleben als Leben der Gott-
suche bezeichnen'* und als verborgenes Leben mit Christus.'® Wichtig ist auch,
dass die Contemplatio als Grundbestimmung des Ordenslebens mit dem apos-
tolischen Dienst korrespondiert, dass also beide in einer Abhéngigkeit zu-
einander stehen,'® die sich gerade in den apostolischen Gemeinschaften als
Herausforderung und als charakterisierendes Element zeigt.”

3 Fragen, die das Konzil offen lisst

Konnte das Konzil wichtige Prinzipien fiir eine zukunftsfahige Gestalt des Or-
denslebens benennen und erste Gedanken anfiihren, die sie beschreiben, so liegt
eine grundlegende Schwierigkeit darin, dass die alte Ordenstheologie zwar abge-
16st wurde, an ihre Stelle aber bislang nichts vergleichbar Neues getreten ist. Das
zeigt sich z.B. an der offenen Frage, wie mit der Stdndetheologie umzugehen ist:

10 Vgl. aaO, art. 7-11 (321f.)

11 Vgl. aa0,, 1 (317).

12 Die Rede vom Kampf mit den Damonen ist in diesem Sinn zu deuten. Zum aszetischen, weltflichtigen
Charakter des Ordenslebens und iber seine weltverandernde Absicht vgl. die Debatte bei J.M.R. Tillard,
Vertrauen zur Gemeinschaft (Anm. 4), 71-95.

13 Vgl. PC 8 (Anm. 9), 322.

14 Vgl. aa0, 5 u. 6 (320).

15 Vgl. ebd.

16 Vgl. aaO, 1 u. 5 (318 u. 320).

17 Vgl. aaO, 8 (3211.).



Aus DEM LEBEN DER KIRCHE 215

Einerseits wurde sie abgelost, andererseits aber bleibt sie in der Frage nach dem
Magis (,Mehr“)'® des Ordenslebens weiterhin virulent.

Bleibt das ,,Magis“ des Ordenslebens dennoch?

LG verdeutlichte auf der einen Seite, dass das Ordensleben ein Entwurf neben
anderen ist, die Berufung aller zur Heiligkeit zu verwirklichen. Zugleich aber
spricht das Konzil verschiedentlich von einem ,Magis“ des Ordenslebens."’
Schon Karl Rahner wies in seinem Aufsatz ,,Uber die evangelischen Rite“ (1966)
auf diese Schwierigkeit hin.?® Dieser Widerspruch in der Rede vom Ordensleben
ist in nachkonziliaren Texten weiter tradiert worden; es finden sich lediglich ei-
nige Ansatzpunkte ihn auszugleichen.

Die Verlautbarung >Neubeginn in Christus< versucht eine Vermittlung iiber
den Begrift der Zeichenhaftigkeit: Betonend, dass aufgrund der Berufung aller
zur Heiligkeit kein bestimmter Stand fiir die Erreichung der evangelischen Voll-
kommenheit notwendig sei, bestehe die Einladung des Ordenslebens darin, ,,den
Wert der Zeichenhaftigkeit zu erkennen, der dem geweihten Leben gegeniiber
der Heiligkeit aller Glieder der Kirche zukommt.“*' Damit ist Entscheidendes
gesagt: Ordensleben kann nur angemessen erfasst werden, wenn es nicht wieder
als ein Stand des ,,Magis“ konturiert wird. Das aber soll keineswegs heiflen, das
Spezifikum des Ordenslebens aufzugeben; vielmehr gilt, es inmitten der Berufung
aller zur Heiligkeit zu verorten.

Im Folgenden will ich sowohl das Spezifikum des Ordenslebens wie auch seine
Grundmomente naher beschreiben. Zunachst soll das ,Magis“ des Ordenslebens,
dann das Verhéltnis des Ordenslebens zu anderen christlichen Lebensformen ge-
klirt werden. Dabei sind zwei Aspekte zu unterscheiden. Der eine fragt auf einer
allgemeinen Ebene nach der Prigung einer Haltung bzw. Lebensform durch
die Prinzipien des Glaubens. Der andere konkretisiert, was eine Haltung bzw.
Lebensform ausmacht, indem er auf deren individuelle Verwirklichung abhebt.

18 In der ignatianischen Spiritualitat steht das lat. Wort »magis« fir das Anliegen, mehr mit Gott zu le-
ben: , Innere Erkenntnis des Herrn erbitten, der fir mich Mensch geworden ist, damit ich mehr ihn liebe
und ihm nachfolge.” (Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Ubers. von P. Knauer. Graz 31988, n. 104).
19 Vgl. z.B. aa0, 1 (317f.); hier wird des Ofteren in einem komparativischen Sinn vom Ordensleben ge-
sprochen: in , grofRerer Freiheit nachfolgen”, ,ausdrlicklicher nachahmen”, ,in besonderer Weise weihen”
etc.; aa0, 12 (323) artikuliert das in Bezug auf die Ehelosigkeit: ,sie macht das Herz des Menschen in ein-
zigartiger Weise flr eine grofere Liebe zu Gott und zu allen Menschen frei”; vgl. auch LG 6,44 (Anm. 8),
177: ,s0 dass er (der Ordenschrist; Erg.d.Verf.) selbst durch einen neuen und besonderen Titel auf Gottes
Dienst und Ehre hingeordnet wird.”

20 Vgl. K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. 7. Zirich, KoIn 1966, 404-434, hier 406-408.

21 Neubeginn in Christus. Ein neuer Aufbruch des geweihten Lebens im Dritten Jahrtausend (19.05.2002),
n. 13. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2002 (VAS; 155), 19.



216 Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Prinzipien des Glaubens als ,,Magis“

Anders als Werte wie Wohlstand, Macht oder Reichtum stellen die christlichen
Lebensprinzipien von vornherein gute Moglichkeiten dar, die von Gott
gegebenen Gaben zu entfalten. Solche Prinzipien sind z.B. die evangelischen
Rite, die wiederum allen Christen zukommen, oder auch Glaube, Hoffnung und
Liebe. Sie sind sogar gegeniiber Werten, die erst im Glauben ausgerichtet werden
missen, die besseren.”? Insofern kann man von einem ,,Magis*“ der evangelischen
Rite, des Glaubens, der Hoffnung und Liebe, der Friedfertigkeit, der Demut und
anderer christlicher Haltungen sprechen. Als ,,Prinzipien des Glaubens® zielen
sie an sich darauf, das Leben immer mehr von Gott gestalten zu lassen.

Sie kommen also nicht einer Lebensform qua se zu, sondern: Je mehr eine
Lebensform von den Prinzipien des Glaubens getragen ist, desto deutlicher ist
sie auf Gott ausgerichtet. Das gilt grundsitzlich fiir alle christlichen Lebensent-
wiirfe. Damit bietet nicht ein bestimmter eine strukturell bessere Méglichkeit, die
Prinzipien des Glaubens zu verwirklichen. Die Frage ist vielmehr, inwieweit sie
in einer christlichen Lebensform zur Geltung kommen. In dieser Hinsicht aber
sind beispielsweise die Ehe und das Ordensleben gleich gute Formen, Glaube,
Hoffnung und Liebe zu verwirklichen.

Das individuelle ,,Magis“

Neben der allgemeinen Ebene gibt es auch eine individuelle, die jene erst kon-
kretisiert und damit Wirklichkeit werden ldsst. Jeder Mensch ist berufen, das
gottgeschenkte Heil zu erlangen. Fiir den einen ist das Leben in der Ehe oder
als Single, fiir den anderen das Leben als Ordenschrist der individuell bessere
Weg, auf Gottes Ruf zu antworten. Der Einzelne muss herausfinden, was fiir
ihn der jeweils angemessene Weg ist, um Gott zu begegnen. In den ,,Geistlichen
Ubungen® des Ignatius ist deshalb von der Wahl die Rede, die grundsitzlich als
Wahl zwischen zwei oder mehreren Giitern zu verstehen ist.>* Karl Rahner nennt

22 Genau das will m.E. auch Karl Rahners Rede besagen, dass den evangelischen Raten neben der relati-
ven Interpretation (verstanden als je besserer Weg fir den Einzelnen, die christliche Vollkommenheit zu le-
ben) auch ein objektives , Besser” zukomme. Dieses , objektive Besser” ist durch die Charakterisierung der
evangelischen Rate gegeben, dass sie immer schon den hoffenden Glauben verwirklichen wollen. Sie sind
aus sich heraus Moglichkeiten, dass der Mensch sein Dasein auf Gott hin entlassen kann, und per defini-
tionem Haltungen des Glaubens; vgl. Ders., Uber die evangelischen Rdte (Anm. 20), 417423.427 u. 430.
23 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, n. 169f. Nach dem spanischen Urtext (ibers. von P. Knau-
er. Wirzburg 32003, 81f.



Aus DEM LEBEN DER KIRCHE 217

das in seiner Interpretation des Exerzitienweges den ,,individuellen Imperativ®.>*

Hier verwirklicht sich das ,Magis“, und zwar als individuell geltendes.

Es ist eine christliche Aufgabe, die ,,Gabe“ Gottes fiir sich selbst zu finden und
zu wéhlen. Dabei gilt, dass die Wege des Ordenslebens wie der Ehe und andere
als solche ,,Gaben Gottes“ zu verstehen sind. Sie konnen nicht vom Menschen
erfunden und ,,zusammengebastelt” werden, sondern sind Gaben, die mehr sind
als vom Menschen Gemachtes. Damit sind sie aber auch nicht fest umrissen,
sondern wollen entdeckt und angenommen werden.

Insgesamt bleibt also festzuhalten, dass die Rede vom ,Magis“ des Or-
denslebens nicht im Sinne eines objektiven ,Magis“ zu verstehen ist. Der
Weg des Ordenslebens ist nicht an sich etwas Besseres, Leichteres, Gottes-
fihigeres. Aufgrund seiner konkreten Gestaltung — mehr Rdume und Zeiten
zum Gebet, zum christlichen Engagement, zur lebenstiftenden Gemeinschaft
- kann er eine Lebensform sein, die gute Moglichkeiten bietet, sich auf Gott
und den Nichsten auszurichten. Das aber muss vom Einzelnen und von den
jeweiligen Gemeinschaften auch so realisiert werden. Das ,,Magis“ gibt sich da-
mit als individuelles und konkretes ,,Magis“ zu erkennen. Es ist ferner ein Hin-
weis darauf, dass es in jedem christlichen Leben darum geht, immer mehr von
Gott durchwirkt zu werden. Je deutlicher das geschieht, umso mehr verwirk-
licht sich Christsein. Damit zeigt sich, dass das Konzil das Stindedenken abge-
16st und durch den Gedanken der Berufung aller zur Heiligkeit ersetzt hat. Die
Glaubwiirdigkeit christlichen Lebens bemisst sich demnach an der Ausrichtung
auf Gott und den Néchsten.

Das Konzil hat das Ordensleben neu positioniert. Es hat den ,,grofSen Sprung
nach vorne“ gewagt und das Ordensleben wieder dort verankert, wo es hingehort,
in die Antwort der Getauften auf Gott (vgl. LG 5). Das Ordensleben ist demnach
nicht als eigener Stand in der Kirche, vor allem nicht als Stand der Vollkom-
menheit zu verstehen, sondern als eine Weise, den Ruf Christi zu beantworten.
Das Konzil hat erstmals in der Lehrverkiindigung der Kirche darauf hingewiesen,
dass das Ordensleben eine ,,gottliche Gabe“ des Herrn an seine Kirche ist und
damit unbedingt zur Kirche gehort. Diese neue Positionierung des Ordenslebens
wurde bislang allerdings nicht geniigend ausgelotet. Es gilt nach wie vor theo-
logisch zu konkretisieren, wie eine Ordenstheologie, die die gegenwirtigen Um-
briiche auf eine gute Zukunft ausrichtet, aussehen und umgesetzt werden kann.

24 Vgl. K. Rahner, Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch. Minchen 1965, 123; vgl. dazu M.
Schambeck, Mystagogisches Lernen. Wirzburg 2006, 176f.



218 Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

4 Grundlegende Momente des Ordenslebens

Die folgenden Ausfithrungen wollen dazu beitragen, indem sie das Spezifikum
des Ordenslebens anhand seiner Grundmomente verdeutlichen: der Contemplatio
(Aus der Gottesbeziehung leben: Gebet), der Compassio (Gott in der konkreten
Sendung bezeugen) und der Communio (die Gemeinschaft als Ort verstehen
lernen, an dem Gott und die Welt zu finden sind). Die evangelischen Réte werden
dabei als ,, Instrumente® verstanden, diese Grundmomente zu konkretisieren.

Contemplatio - aus der Gottesbeziehung leben

Der Begrift beschreibt, was das Ordensleben ausmacht, namlich die Gottesbeziehung
zu leben und sich immer mehr von Gott gestalten zu lassen. Contemplatio ist aus-
gerichtet auf den unmittelbaren Grund des Ordenslebens, auf Gott selbst, der sich
dem Menschen zeigt. Sie ist damit auch Ausdruck fiir das Gebet, umfassender noch
fiir das Verweilen des ganzen Menschen in Gott, das sich auch im Engagement und
im Leben in Gemeinschaft vollzieht. Contemplatio bezeichnet das Ganze des Or-
denslebens, namlich in der Begegnung mit Gott zu leben, wie ein einzelnes Moment,
das Gebet als unmittelbaren Vollzug und Ausdruck der Gotteserfahrung.

Wenn wir danach fragen, wie wir Ordensleben heute lebendig gestalten
konnen, muss uns beschiftigen, wie die Gottesbeziehung unser konkretes Leben
prigt: Wie steht es um die Formen unseres Betens, der Meditation und unserer
Liturgie? Schaffen sie Raum fiir die Begegnung mit dem lebendigen Gott? Sind
die Worte, die wir in unseren téglichen Gebetszeiten sprechen, weit und offen
genug, damit das Leben auch in der Kirglichkeit und Uberladenheit des Alltags
Platz hat? Kommt das Herz im Gebet tiberhaupt zum Sprechen oder sind die Ge-
betsformen zu sehr darauf konzentriert, viele Worte zu bewegen, die vielleicht
sogar die Begegnung mit dem Wort Gottes an uns, Jesus Christus, verhindern?

Das Gebet und seine Formen sind ein meist sehr sensibles Moment in den
Gemeinschaften. Eingetibtes und dadurch vertraut Gewordenes steht der Frage
gegeniiber, ob die praktizierten Formen noch iibereinstimmen mit einem Alltag,
der sich verdndert hat. Fiir dltere Ordensmitglieder ist er vermehrt auf die Ge-
meinschaft konzentriert. Fiir die in voller Aktivitéit stehenden ist er oft erfiillt von
vielerlei Aufgaben, von der Begegnung mit vielen Menschen. Es ist eine wichtige
Herausforderung, sich dafiir zu engagieren, dass die Formen des Gebets wirklich
Moglichkeiten sind, ins Gebet zu kommen. Hier ist Experimentierfreude gefragt
und auch die Bereitschaft loszulassen und sich einzulassen.

Das Grundmoment der Contemplatio stellt uns auflerdem vor die Frage, ob
unser konkretes Leben, unsere Aktivititen, das, was uns Sorgen und was uns



Aus DEM LEBEN DER KIRCHE 219

Hoffnung macht, Raum ldsst fiir Gott. Bewegen sich unsere Arbeit und unsere
Sorgen noch in einem rechten Maf3? Ist es moglich, Fragen, Herausforderungen,
unsere Tatigkeiten mit Kreativitdt und Tatkraft und aus dem Wissen um das Ge-
tragensein durch Gott anzugehen? Oder ist unser Leben so sehr iiberladen und
belastet, dass sich uns der Zugang zur Quelle immer mehr verstellt? Ich meine,
dass die Zukunft des Ordenslebens davon abhidngen wird, inwieweit die kon-
kreten Formen, wie wir Ordensleben gestalten, es Menschen ermdglichen, in
einer lebendigen Gottes-, Selbst-, Du- und Weltbeziehung zu leben. Von daher ist
es wichtig, dass wir uns in unseren Kapiteln und Konferenzen der Frage stellen,
wie die verschiedenen Generationen, wie die einzelnen Schwestern und Briider
in unseren Gemeinschaften einen Raum finden und einen Raum gestalten (!),
Gott zu erfahren.

Compassio - Gott in der konkreten Sendung bezeugen

In der Compassio wird das, was der Einzelne und eine Gemeinschaft in der Contem-
platio erfahren haben, in die Welt hineingeschrieben. Gotteserfahrung drangt da-
nach sich auszudriicken: im konkreten Engagement, in unseren Beziehungen, kurz
darin, wie wir mit uns selbst, mit anderen und der Welt umgehen. Wenn ich hier
von Compassio spreche, dann verbinde ich damit zwei Akzentuierungen: Wenn
wir ernst nehmen, dass Nachfolge heift, sich an Jesus Christus und an seinem Weg
zu orientieren, dann muss auch die Sendung, die wir leben, davon geprégt sein. In
einem ersten Sinn bedeutet das, dass wir Christen weltverbunden leben. Was wir
von Gott erfahren haben, drangt uns dazu, unsere Welt ein Stiick menschen- und
lebensfreundlicher zu machen. Konkret heift das, dass gerade die, die unten stehen,
uns besonders vertraut und lieb sein mégen. Gerade in den Geringen, Bediirftigen
und Geschundenen gibt sich unser Gott zu erkennen. Ist das nicht eine Heraus-
forderung, die uns bei Entscheidungen motivieren muss?

Damit sind wir bei der zweiten Akzentuierung angelangt: Nicht nur unser
konkretes Engagement und Tun soll erkennbar den Weg Jesu nach unten wider-
spiegeln. Wir als Einzelne und als Gemeinschaften sind gefragt, uns dem Leid und
den Leidenden zu stellen und nicht auszuweichen. Weil Gott selbst das Dunkle,
das Leid, ja den Tod nicht ausgeblendet hat, diirfen auch wir uns den dunklen
Seiten des Lebens und unserer Welt zuwenden und brauchen nicht vor ihnen
davonlaufen. In Gott und gestarkt durch die Zusage, dass Gott uns fiir das Leben
geschaffen hat, konnen wir mit all denen aushalten, deren Leben abgeschnitten
und ausgeloscht wird. Wenn wir uns fragen, wie zukunftsfihiges Ordensleben
aussieht, dann gilt es, sich der Herausforderung zu stellen, inwieweit in unserem
Alltag der Weg ,,nach unten® eine Rolle spielt. Wie spiegelt sich diese Perspektive



220 Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

in unseren konkreten Entscheidungen? Welche Werke halten wir, welche geben
wir auf, wofiir engagieren wir uns etc.?

Der Raum, in dem sich sowohl die Contemplatio als auch die Compassio
vollziehen, ist die Gemeinschaft. Die Communio halte ich deshalb fiir das dritte
grundlegende Moment des Ordenslebens.

Communio - wo Gott und die Welt zu finden sind

Die Gemeinschaft ist der Ort, an dem wir Gott, die Welt und uns selbst finden.
Mit Gemeinschaft meine ich sowohl die konkrete Kongregation, den Orden
etc. als auch die Lebensgemeinschaft (Kommunitit), in der jemand lebt. Das
Verstindnis von Communio ist in den einzelnen Orden sehr unterschiedlich.
Es reicht von Lebens-, Gebets-, Zweck-, Arbeitsgemeinschaft bis zu betreutem
Wohnen, um nur einige zu nennen. Gerade in Frauengemeinschaften ist das
Gemeinschaftsleben ein eigenes, wichtiges Thema. Daher lohnt der Blick, was
Communio eigentlich sein will, um sie weder {iber- noch unterzubewerten.

Communio ist zundchst Ausdruck dafiir, dass die Bezogenheit auf Gott immer
auch den Anderen einbezieht. Auch wenn die Beziehung zu Gott den Einzelnen
zutiefst meint und ihn in seinem Innersten anriihrt, gilt, dass die Begegnung
mit Gott offen ist auf etwas Drittes: den Anderen, die Welt. Communio ist da-
mit sowohl Ereignis, das sich stiftet aus der lebendigen Begegnung des Einzelnen
mit Gott, als auch Raum, der die Erfahrung des Einzelnen mit Gott pragt und
deuten hilft. Sie ist ebenso der Raum, der gestaltet wird durch die Gottes-
erfahrung und dazu ermutigt, das Erfahrene in die Welt hineinzuschreiben. Diese
Wechselbeziehung von Einzelnem und Gemeinschaft findet ihren Ausdruck so-
wohl in der Beziehung zur (Ordens-)Gemeinschaft als auch zur Gemeinschaft
der Glaubenden schlechthin, der Kirche.

Gottes-, Selbst- und Weltbeziehung

Communio ist mehr als eine Arbeitsgemeinschaft. Sie ist auch mehr als eine
Ansammlung einzelner Frommer. Communio ist ein Raum, der sich durch die
Gottesbeziehung und die Sendung eréffnet, aber auch beides formt. Wie wir
glauben, wie wir Gott erfahren, ist auch durch die Gemeinschaft gepragt, in der
wir leben: die Gemeinschaft der Kirche, die konkrete Ordensgemeinschaft, die
Kommunitit und umgekehrt.

Je nachdem, wie Gottesbeziehung und Sendung gelebt werden, wird sich auch
die Art und Weise von Communio verdndern. In monastischen Gemeinschaften



Aus DEM LEBEN DER KIRCHE 221

sieht deshalb die gelebte Communio anders aus als in apostolischen. Grundsatzlich
gilt aber, dass die Communio immer eingespannt bleibt in die Gottesbeziehung und
die Sendung. Sie ist nicht losgelost von ihnen zu verstehen. Von daher ergeben sich
Herausforderungen fiir die heutige Gestalt des Ordenslebens: Trégt es dazu bei,
Raum fiir den lebendigen Gott zu erdfinen und zu engagiertem Tun anzuspornen?

Will Ordensleben Zukunft haben, dann wird viel daran liegen, inwieweit seine
Formen und Strukturen ermdglichen, dass der Einzelne wichst und immer mehr
der wird, als der er von Gott gedacht ist, ndmlich als einer, der in Beziehung zu
anderen lebt. Das bedeutet, sich mit folgenden Fragen auseinanderzusetzen: Wie
sieht die Kultur unserer Beziehungen aus? Leben wir miteinander, nehmen wir
aneinander Anteil und wagen Beziehungen, oder bleibt es bei einem freundlichen
Nebeneinander? Wie gehen wir mit Schwierigkeiten und Konflikten um? Wie
gehen wir um mit Scheitern, mit Wunden, mit Defiziten?

Damit ist auch die Frage angesprochen, wie die verschiedenen Generationen,
Menschen mit ganz unterschiedlichen Pragungen und Prioritdten, miteinander
gut in unseren Gemeinschaften leben konnen: Was ist die Grundlage des Dialogs?
Wie konnen sich die verschiedenen Gruppen konstruktiv in die Gemeinschaft
einbringen? SchliefSlich fordert uns die Communio heraus, die Gemeinschafts-
strukturen zu bedenken: Welche Strukturen geben wir unseren Gemeinschaften
und woran richten wir sie aus? Wie werden z.B. Leitungsaufgaben verstanden?
Wie verstehen wir die Phasen der Integration und wie gestalten wir sie?

Evangelische Rite als ,Instrumente“ der Konkretisierung

Konnten wir die drei Momente der Contemplatio, der Compassio und der
Communio als Grundmomente des Ordenslebens skizzieren, so bleibt nach wie
vor die Aufgabe, sie ins Heute zu tibersetzen. Die evangelischen Rite erweisen
sich dabei als Moglichkeiten der Konkretisierung und Spezifizierung. Wie weiter
oben deutlich wurde, findet sich sowohl in den Konzilstexten als auch in nach-
konziliaren Ansétzen der Ordenstheologie immer wieder der Hinweis, dass das
Ordensleben mit den evangelischen Riten zu identifizieren sei.>* Damit bleibt
meines Erachtens vieles offen und unspezifisch. Ich méchte deshalb auf Thomas
von Aquin zuriickgreifen und verstehe die evangelischen Réte als Hilfen (instru-
mentaliter),’® die Grundmomente des Ordenslebens in den jeweiligen Lebens-
kontext zu iibersetzen. Was ist damit gemeint?

25 Vgl. z.B. PC 1 (Anm. 9), 317f. Diejenigen, die die vita consecrata leben, werden identifiziert mit denen,
.die von Gott zum Leben der evangelischen Rate berufen werden”.
26 Vgl. Anm. 5.



222 Aus DEM LEBEN DER KIRCHE

Wie wir als Ordenschristen die Contemplatio — also die Gottesbeziehung und
das Gebet - leben konnen, veranschaulichen folgende Fragen: Was bedeutet die
Contemplatio fiir uns, wenn wir, weder an Menschen noch an Dinge gebunden,
aus freiem Herzen Gott suchen wollen (Ehelosigkeit)? Welchen Raum nimmt das
Gebet ein und welche Formen des Gebets helfen uns, wenn wir als Menschen leben
wollen, die sich im Horen ausrichten auf den lebendigen Gott und die Menschen,
in denen er uns begegnen will (Gehorsam)? Wie verstehen wir die Contemplatio
und wie prégt sie unser Leben, wenn wir als Menschen leben, die sich ihrer leeren
Hénde bewusst sind und das Eigentliche von Gott erhoffen und nicht von se-
kundéren Giitern, seien sie auch noch so kostbar, wie z.B. Beziehungen es sind? Wie
driickt sich das in unserem konkreten Leben aus (Armut)? Gleiches gilt es fiir die
Compassio und die Communio zu prizisieren. Die evangelischen Rite sind gleich-
sam Kriterien, Strukturprinzipien und , Instrumente®, die Ordensleben in seinen
Grundmomenten in den jeweiligen Kontext einer Kultur, einer Epoche, einer Or-
densgemeinschaft und einer konkreten Kommunitit tibersetzen. Damit ist auch
klar geworden, dass weder die Grundmomente Contemplatio, Compassio und
Communio noch die evangelischen Réte exklusiv den Ordenschristen zukommen.
Erst in der konkreten Art und Weise, wie sie gelebt werden und durch die evan-
gelischen Rite spezifiziert werden, beschreiben sie eine konkrete Lebensform von
Christsein - eben derjenigen von Ordensleuten, von Ehepaaren, Singles o.a.

5 Ordensleben in das Heute einschreiben

All das, was hier ausgefithrt wurde, lasst sehr schnell ahnen, dass es eine wichtige
Aufgabe ist, Ordensleben fiir heute zu denken und zu gestalten. Es geht darum,
eine Theologie zu entwerfen, die hilft, die Fragen zu stellen, die mitten in den
Umbriichen fiir neues Leben aufmerksam machen. Es gilt, Formen zu finden,
damit Gottesbeziehung lebenstiftend gelebt werden kann. Die Grundmomente
von Contemplatio, Compassio und Communio und deren konkrete Realisierung
in den geistlichen Gemeinschaften sagen etwas tiber deren Lebendigkeit aus. Sie
sind die Kriterien, durch die tiberpriift werden kann, in welchem Maf sich eine
Gemeinschaft ins Heute zu inkarnieren wagt. Deshalb tun Gemeinschaften gut
daran zu tiberlegen, wie sie Contemplatio, Compassio und Communio heute leben
wollen: Welche Herausforderungen und welche Chancen ergeben sich fiir heute
und welche Wege gilt es hier zu gehen? Das aber braucht Menschen, die den Mut
zum Experiment haben, die vertrauend loslassen, auch Umwege riskieren und
sogar Fehler in Kauf nehmen, um Ordensleben ins Heute einzuschreiben. Weil es
aber auch heute Menschen gibt, die sich von Gott angeriihrt und gemeint wissen,
lohnt es die Miihe, solche Gestalten und Formen fiir heute zu entwickeln.



