
GuL 82/3 (2009) 209–222

Aus dem Leben der Kirche      209

Praktische Theologie  
des Ordenslebens
Mirjam Schambeck / Bamberg

Das Ordensleben1 ist im Umbruch. Das sagen uns nicht nur die Statistiken. Es ist 
an den Ordensleuten zu spüren, den alltäglichen Lebensrhythmen, den Fragen, 
Sorgen und Hoffnungen, dass sich das Ordensleben verändert. Umbrüche sind 
Zeiten, die aus dem Gewohnten herausfallen – und schon deshalb für viele etwas 
Schwieriges, das man sich nicht unbedingt wünschen würde, wenn man wählen 
könnte. Gerade weil sich Zeiten des Umbruchs vom Gewohnten absetzen, bergen 
sie auch Chancen. Anders als Zeiten, in denen es Festgelegtes auszufüllen und 
zu erfüllen gilt, bringen Umbrüche die Chance mit sich, sich den eigentlichen 
Fragen zu stellen und vielleicht noch nie Gesehenes in den Blick zu nehmen.

Wenn wir davon reden, dass das Ordensleben im Umbruch ist, sind diese 
beiden Seiten zu bedenken: Die Trauerprozesse ernst zu nehmen, aber auch 
die Chancen sehen zu lernen, die sich auftun. Und genau an dieser Stelle ergibt 
sich die Notwendigkeit einer Theologie des Ordenslebens. Wenn wir erleben, 
dass sich Ordensleben verändert, müssen wir uns fragen, woraufhin es sich aus-
richten soll.

1 � Ratlosigkeit angesichts der Räte

Das Wort Jesu „Wen sucht ihr?“ (Joh 1,38) mag helfen, die Aufgaben an-
zugehen. Wie Jesus Andreas und den anderen Jünger fragt, was sie umtreibt, 
warum sie ihm nachgegangen sind, so muss auch für das Ordensleben neu ge-
fragt werden: Was sind die Wurzeln, das Eigentliche des Ordenslebens, was be-
geistert Menschen, dieses Leben zu leben, oder, um in einem Bild zu sprechen, 
was ist die Asche, die verglühen darf, und was das Feuer, das weitergegeben zu 
werden lohnt?2 Eine Ordenstheologie will Fragen stellen, die die Wirklichkeit 
wahrnehmen und deuten helfen, sowie Möglichkeiten eröffnen, was sein könn-
te. Sie versucht, die Ungleichzeitigkeiten, die wir erleben, auszuhalten und zu 

1  Im Folgenden wird der Begriff »Ordensleben« als Übersetzung für vita consecrata verwendet; gemeint 
sind damit die verschiedenen Formen und Stile des Lebens in geistlichen Gemeinschaften, Gesellschaften, 
Orden, Säkularinstituten etc.
2  Vgl. J. Chittister, Unter der Asche ein heimliches Feuer. München 2000, 18f.



210      Aus dem Leben der Kirche

gestalten: Zwischen Alten und Jüngeren, zwischen solchen, die bleiben wollen 
oder müssen, und solchen, die Kraft, Hoffnung und Mut haben aufzubrechen. 
Wenn ich im Folgenden Grundlinien einer Ordenstheologie heute vorstelle, 
verbinde ich damit das Anliegen, die Umbrüche des Ordenslebens sichtbar zu 
machen und zu deuten sowie zu einer lebenstiftenden Praxis zu motivieren. Der 
Ansatz soll Impulse geben, wohin der nötige Aufbruch gehen kann, und zum 
Aufbruch selbst anstiften. Er versteht sich in diesem Sinne als praktische Theo-
logie des Ordenslebens

Lange Zeit war es üblich, die evangelischen Räte gleichsam als „Kurzformel 
für das Ordensleben“ zu verstehen.3 Das II. Vatikanische Konzil, das die alte 
Ständetheologie ablöste, versuchte eine Ordenstheologie ausgehend von den 
evangelischen Räten zu entwerfen. Dabei kam es zu Schwierigkeiten, die sich 
schon in den Konzilstexten selbst finden. Zum einen hatte das Konzil deutlich 
gemacht, dass die evangelischen Räte das Leben aller Getauften beschreiben. Was 
an ihnen ist also für das Ordensleben charakteristisch? Zum anderen weisen die 
Konzilstexte selbst darauf hin, dass die evangelischen Räte nicht nur auf Ehe-
losigkeit, Gehorsam und Besitzlosigkeit reduziert werden dürfen. Viele Ansätze 
einer nachkonziliaren Ordenstheologie nahmen aber gerade die Dreizahl zum 
Ausgangspunkt ihres Entwurfs.4

Die größte Schwierigkeit aber ist die, dass in den Konzilstexten die Lehre des 
Thomas von Aquin einseitig rezipiert wurde. Thomas hatte die evangelischen 
Räte noch instrumentaliter verstanden,5 also als Weg und Weise, wie man die 
Vollkommenheit, die in der Liebe (caritas) besteht, leben kann. Unter der Hand 
sind die evangelischen Räte jedoch gleichsam zum Inhalt des Ordenslebens 
geworden. Wenn hier auf Schwachstellen der Konzilstexte hingewiesen wird, 
darf das nicht missverstanden werden. Die Grundsätze des Konzils für eine zu-
kunftsfähige Gestalt des Ordenslebens sind immer noch wegweisend. Insgesamt 
aber ist festzustellen, und darauf sollten diese Anmerkungen abzielen, dass das 
II. Vaticanum zwar eine bestimmte Ordenstheologie abgelöst und Weichen für 
eine Erneuerung des Ordenslebens gestellt hat, dass es aber nach wie vor aus-
steht, eine zukunfteröffnende Ordenstheologie zu entwerfen.

Bei Begegnungen mit Ordensleuten wie im konkreten Leben spürt man, dass 
diese Konzentration auf die evangelischen Räte, zumal wenn sie als „-losigkeiten“ 
gedeutet werden, leer bleibt. Eine Ordenstheologie, die Ordensleben darauf 
reduziert, kann den derzeitigen Umbrüchen kaum bzw. gar keine Orientierung 
geben. Eine Ordenstheologie aber hat die Aufgabe, Impulse zu geben, die zum 

3  Vgl. dazu die erhellende Einleitung bei M. Scheuer, Die Evangelischen Räte. Würzburg 21992, 1–4.
4  Vgl. u.a. J.M.R. Tillard, Vertrauen zur Gemeinschaft. Freiburg 1973; P. Zulehner, Leibhaftig glauben. Frei-
burg 51983 u. J. Bours/F. Kamphaus, Leidenschaft für Gott. Freiburg 41981.
5  Vgl. z.B. Thomas von Aquin, Sth. II-II, q. 184, a. 3.



Aus dem Leben der Kirche      211

Leben anstiften, und die Richtung zu zeigen, in die der nötige Aufbruch gehen 
kann. Vor diesem Hintergrund muss man nach anderen Paradigmen Ausschau 
halten, die sich wie ein roter Faden durch die Geschichte und die verschiedenen 
Spiritualitäten ziehen und vielleicht besser als die evangelischen Räte helfen, die 
Fragen zu stellen, die einen Umbruch zum Aufbruch werden lassen.

2 � Theologische Fundamentierung einer Ordenstheologie heute

Wenn wir nach den Grundlinien einer Ordenstheologie suchen, ist die Frage hilf-
reich, was Menschen auf den Weg gestellt hat, welche Gedanken sie bewegten, als 
sie sich einer geistlichen Gemeinschaft anschlossen. Was hat sie das Eine wählen 
und damit vieles andere ausschließen lassen? Sicher werden die Antworten so 
verschieden sein wie die Menschen, die sie geben. Letztlich aber werden sich die 
Antworten auch in der Erfahrung treffen, dass sich Menschen von Gott gemeint 
fühlten, dass sie sich angesprochen oder, wie die biblischen Schriften formulieren, 
beim Namen gerufen wussten (vgl. Jes 43,1; Jer 1,5). Sie haben gespürt, dass es an 
ihnen liegt, eine Antwort auf dieses „Angesprochenwerden“ zu geben. 

Wenn man junge Menschen fragt, wie sie ihre Beziehung zu Gott deuten, ist 
sehr oft von Sehnsucht die Rede: „Etwas zieht mich, das mehr ist als ich selbst.“ 
„Ich habe eine Ahnung von Gott und diese Ahnung lässt mich nicht mehr 
los.“ Die Sehnsucht nach Gott ist Ausdruck dafür, dass es um ein existentielles 
Angerührtsein durch Gott geht. Interessant ist, dass auch die Spiritualitäts-
geschichte die „Gottessehnsucht“ kennt als Ausdruck für das ureigene Erfahren 
Gottes durch den Menschen.6 Die Gottesbeziehung zu leben, dem lebendigen 
Gott zu begegnen, ist die Grundlage des Ordenslebens wie jedes christlichen 
Lebens. Der lebendige Gott ist die Quelle und der Urgrund dieses Lebens. 

Wenn wir also danach fragen, welche Gestalt Ordensleben heute und morgen 
haben kann und soll, gilt es zu klären, wie Menschen die Gottesbeziehung 
lebenstiftend erfahren können, wie die Gottesbeziehung das Leben durchformt 
und den Einzelnen immer mehr Mensch werden lässt. Es gilt auch zu klären, 
welche Gotteserfahrungen die jeweiligen Gemeinschaften geprägt haben, welche 
Akzentuierungen in der jeweiligen Spiritualität zum Tragen kommen und welche 
gerade heute Zukunft und Lebensraum eröffnen.

6  Vgl. dazu M. Schambeck, Die Gottessehnsucht – Motiv und Horizont des Ordenslebens, in: M. Gruber/
St. Kiechle (Hrsg.), Gottesfreundschaft. Würzburg 2007, 88–110.



212      Aus dem Leben der Kirche

Die Freundschaft mit Christus leben

Gottesbeziehung zu leben, heißt christlich gesprochen, die Beziehung zu Jesus 
Christus zu leben. Jesus Christus selbst und sein Weg sind das Modell, wie 
erfülltes Menschsein Gestalt gewinnen kann. Betrachtet man die biblischen 
Schriften unter diesem Blickwinkel, so lässt sich Jesu Weg als Kenosis, als „Weg 
nach unten“ charakterisieren, der im Tod am Kreuz seinen absoluten Tief-
punkt erfahren hat. Von dort hat ihn Gott ins Leben geholt. Diese Entäußerung 
und die Kehre zum Leben sind in das Leben jedes Christen eingeschrieben. 
Anders gesagt ist Christsein nur denkbar als Geprägtsein durch Christus und 
seinen Weg. Das Gesetz der Nachfolge aber bestimmt sich so als „Grammatik 
der Minorität“.7 Nachfolge heißt, sich vom Schicksal Jesu, von seinem Tod und 
seiner Auferstehung, formen zu lassen. Gehalt und Gestalt einer lebenstiftenden 
Ordensexistenz müssen sich daher am entäußerten und auferweckten Herrn 
orientieren. 

Das Johannesevangelium kennt dafür einen eigenen Ausdruck. In der Stunde 
der Krisis, als der Weg ans Kreuz immer unausweichlicher wird, nimmt Jesus 
seine Jünger hinein in das Paschageschehen. Die Fußwaschung als unmittel-
barer Akt der Teilhabe am Gekreuzigten ist die Handlung, die das auf sinnenfäl-
lige Weise zum Ausdruck bringt (Joh 13). Die folgenden Kapitel (14−17) deuten 
in den so genannten johanneischen Abschiedsreden dieses unglaubliche Er-
eignis aus. Wir sind nicht mehr Knechte (doúloi). Jesus bezeichnet die, die sich 
auf ihn und seinen Weg einlassen, als Freunde (phíloi). Für das Johannesevan-
gelium bedeutet Nachfolge, immer mehr in die Freundschaft mit Jesus hinein-
zuwachsen. Das aber heißt, sich auf das Kreuz einzulassen und von Gott her die 
Kehre zum Leben zu erhoffen. Darum geht es im christlichen Leben. Und das 
ist auch das Maß des Ordenslebens: die Freundschaft mit dem Gekreuzigt-Auf-
erweckten zu leben.

Das Ordensleben ist eine konkrete Antwort von Menschen auf die Einladung 
Gottes, sich ihm zu öffnen und ihm zu begegnen. Wenn das christlich gesprochen 
heißt, mit Christus immer vertrauter zu werden und sich immer mehr auf 
seinen Weg einzulassen, gilt es im Folgenden näher auszuführen, wie das gehen 
kann. Zuvor will ich noch etwas zur Verortung des Ordenslebens in der Kirche 
anmerken. Denn so wie Christsein nicht alleine geht, sondern sich immer im 
Bezug zur Gemeinschaft der Glaubenden vollzieht, so ist auch das Ordensleben 
auf die Kirche bezogen und umgekehrt.

7  „Minorität“ wird hier im Sinne der minoritas gedacht, die sich als Gestaltwerdung der Kenosis, der Ent-
äußerung, zu erkennen gibt.



Aus dem Leben der Kirche      213

Zum ekklesiologischen Ort des Ordenslebens

Die wohl wichtigste Weichenstellung, die das II. Vaticanum hierzu vorgenommen 
hat, ist in ›Lumen Gentium‹ (LG) dokumentiert: Die Berufung zur Heiligkeit gilt 
dem ganzen Volk Gottes (LG 5; das Kap. über die Ordensleute folgt unmittel-
bar darauf). Sie charakterisiert nicht nur Ordenschristen, vielmehr sind alle Ge-
tauften und Gefirmten aufgerufen, durch ihre Lebensweise diese Berufung zur 
Heiligkeit zu entfalten. 

Wie die verschiedenen Bearbeitungen der Schemata von LG beweisen, haben 
die Konzilsväter um das rechte Verständnis der Kirche als Gemeinschaft und der 
Kirche in ihren Gliedern und Diensten hart gerungen. Seit dem Konzil aber ist 
der Gedanke, dass Gott alle Christgläubigen zu seinem Volk berufen hat und wir 
als solches miteinander auf den Weg gestellt sind, Mittelpunkt der Ekklesiologie. 
Erst von daher sind die hierarchischen Strukturen, die verschiedenen Dienste, 
Ämter und Charismen zu entfalten.8

Eine zweite wichtige ekklesiologische Weichenstellung besteht darin, dass 
das Ordensleben als „göttliche Gabe“ bezeichnet wird, die die „Kirche von 
ihrem Herrn empfangen hat und in seiner Gnade immer bewahrt.“ (LG 43). 
Zum ersten Mal in der Geschichte der Lehrverkündigungen wird das Ordens-
leben als unbedingt zur Kirche gehörend gewürdigt. Das bedeutet, dass es keine 
Kirche ohne Ordensleben geben kann. Das aber macht den Erneuerungsauftrag 
der Gemeinschaften umso dringlicher. Es ist nicht in ihr Belieben gestellt, ob sie 
sich erneuern wollen oder nicht. Es ist Auftrag der Kirche, sich um eine „Ver-
heutigung“ des Ordenslebens zu bemühen.

Zum dritten lobt das Konzil die Verschiedenheit des Ordenslebens und deutet 
sie als Ausdruck des Wirkens von Gottes Geist in seiner Kirche.9 Bei der Er-
neuerung des Ordenslebens, die das Konzil so sehr wünscht, geht es also nicht 
um Uniformierungsversuche. Das Konzil distanziert sich auch davon, eine 
„Monasterisierung“ im Sinne einer „Verklösterlichung“ der Orden zu betreiben, 
wie es gerade im 19. Jh. und bis in die Tage des Konzils hinein Praxis der Kirche 
vor allem in Bezug auf Frauengemeinschaften war. Die Vielfalt des geweihten 
Lebens und seine unterschiedlichen Ausprägungen werden ausdrücklich be-

8  Der Aufbau von LG zeigt das ganz deutlich: Bevor die Struktur der Kirche erörtert wird (LG 3: Die hier-
archische Verfassung der Kirche; LG 4: Die Laien), wird das Geheimnis der Kirche beleuchtet (LG 1: Das 
Mysterium der Kirche; LG 2: Das Volk Gottes); in LG 5 (Die allgemeine Berufung zur Heiligkeit in der Kir-
che) und LG 6 (Die Ordensleute) wird über die Zielrichtung der Kirche gesprochen; vgl. Dogmatische Kon-
stitution über die Kirche ›Lumen gentium‹; zit. n. K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. 
Freiburg 1966, 105–200.
9  Vgl. Dekret über die zeitgemäße Erneuerung des Ordenslebens ›Perfectae Caritatis‹ (PC), art. 1; zit. 
n. aaO., 317.



214      Aus dem Leben der Kirche

grüßt und sollen gefördert werden.10 Das ist ein wichtiger Impuls für eine Ver-
lebendigung des Ordenslebens heute.

Gehalt und Gestalt des Ordenslebens

Bezeichnen diese drei Vorgaben den Ort des Ordenslebens in der Kirche, so be-
schreiben weitere dessen Gehalt und Gestalt. Das Konzil zeichnet hier Ordens-
leben gleichsam von innen her. Dabei ist der wohl grundlegendste Gedanke der, 
dass das Ordensleben im Leben und Beispiel Jesu selbst verankert wird.11 Das 
Konzil entscheidet damit eine Frage, die lange Zeit in der Spiritualitätsgeschichte 
unterschiedlich verhandelt wurde: Kann sich das Ordensleben auf Jesus Christus 
selbst beziehen oder ist es einer Bewegung der Weltflucht entsprungen, wie sie 
die Kirche im 2. und 3. Jh. erlebte? Damals zogen viele in die Wüste, um der 
Ambivalenz der Welt zu entfliehen und sie zugleich auf Gott auszurichten.12

Der Gedanke der Nachfolge rückt damit in den Vordergrund und wird zum 
charakterisierenden Ausdruck für das Ordensleben und zu seinem Maßstab.13 
Daher rühren auch Formulierungen, die das Ordensleben als Leben der Gott-
suche bezeichnen14 und als verborgenes Leben mit Christus.15 Wichtig ist auch, 
dass die Contemplatio als Grundbestimmung des Ordenslebens mit dem apos-
tolischen Dienst korrespondiert, dass also beide in einer Abhängigkeit zu-
einander stehen,16 die sich gerade in den apostolischen Gemeinschaften als 
Herausforderung und als charakterisierendes Element zeigt.17

3 � Fragen, die das Konzil offen lässt

Konnte das Konzil wichtige Prinzipien für eine zukunftsfähige Gestalt des Or-
denslebens benennen und erste Gedanken anführen, die sie beschreiben, so liegt 
eine grundlegende Schwierigkeit darin, dass die alte Ordenstheologie zwar abge-
löst wurde, an ihre Stelle aber bislang nichts vergleichbar Neues getreten ist. Das 
zeigt sich z.B. an der offenen Frage, wie mit der Ständetheologie umzugehen ist: 

10  Vgl. aaO., art. 7–11 (321f.)
11  Vgl. aaO., 1 (317).
12  Die Rede vom Kampf mit den Dämonen ist in diesem Sinn zu deuten. Zum aszetischen, weltflüchtigen 
Charakter des Ordenslebens und über seine weltverändernde Absicht vgl. die Debatte bei J.M.R. Tillard, 
Vertrauen zur Gemeinschaft (Anm. 4), 71–95.
13  Vgl. PC 8 (Anm. 9), 322.
14  Vgl. aaO., 5 u. 6 (320).
15  Vgl. ebd.
16  Vgl. aaO., 1 u. 5 (318 u. 320).
17  Vgl. aaO., 8 (321f.).



Aus dem Leben der Kirche      215

Einerseits wurde sie abgelöst, andererseits aber bleibt sie in der Frage nach dem 
Magis („Mehr“)18 des Ordenslebens weiterhin virulent.

Bleibt das „Magis“ des Ordenslebens dennoch?

LG verdeutlichte auf der einen Seite, dass das Ordensleben ein Entwurf neben 
anderen ist, die Berufung aller zur Heiligkeit zu verwirklichen. Zugleich aber 
spricht das Konzil verschiedentlich von einem „Magis“ des Ordenslebens.19 
Schon Karl Rahner wies in seinem Aufsatz „Über die evangelischen Räte“ (1966) 
auf diese Schwierigkeit hin.20 Dieser Widerspruch in der Rede vom Ordensleben 
ist in nachkonziliaren Texten weiter tradiert worden; es finden sich lediglich ei-
nige Ansatzpunkte ihn auszugleichen.

Die Verlautbarung ›Neubeginn in Christus‹ versucht eine Vermittlung über 
den Begriff der Zeichenhaftigkeit: Betonend, dass aufgrund der Berufung aller 
zur Heiligkeit kein bestimmter Stand für die Erreichung der evangelischen Voll-
kommenheit notwendig sei, bestehe die Einladung des Ordenslebens darin, „den 
Wert der Zeichenhaftigkeit zu erkennen, der dem geweihten Leben gegenüber 
der Heiligkeit aller Glieder der Kirche zukommt.“21 Damit ist Entscheidendes 
gesagt: Ordensleben kann nur angemessen erfasst werden, wenn es nicht wieder 
als ein Stand des „Magis“ konturiert wird. Das aber soll keineswegs heißen, das 
Spezifikum des Ordenslebens aufzugeben; vielmehr gilt, es inmitten der Berufung 
aller zur Heiligkeit zu verorten.

Im Folgenden will ich sowohl das Spezifikum des Ordenslebens wie auch seine 
Grundmomente näher beschreiben. Zunächst soll das „Magis“ des Ordenslebens, 
dann das Verhältnis des Ordenslebens zu anderen christlichen Lebensformen ge-
klärt werden. Dabei sind zwei Aspekte zu unterscheiden. Der eine fragt auf einer 
allgemeinen Ebene nach der Prägung einer Haltung bzw. Lebensform durch 
die Prinzipien des Glaubens. Der andere konkretisiert, was eine Haltung bzw. 
Lebensform ausmacht, indem er auf deren individuelle Verwirklichung abhebt.

18  In der ignatianischen Spiritualität steht das lat. Wort »magis« für das Anliegen, mehr mit Gott zu le-
ben: „Innere Erkenntnis des Herrn erbitten, der für mich Mensch geworden ist, damit ich mehr ihn liebe 
und ihm nachfolge.“ (Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Übers. von P. Knauer. Graz 31988, n. 104).
19  Vgl. z.B. aaO., 1 (317f.); hier wird des Öfteren in einem komparativischen Sinn vom Ordensleben ge-
sprochen: in „größerer Freiheit nachfolgen“, „ausdrücklicher nachahmen“, „in besonderer Weise weihen“ 
etc.; aaO., 12 (323) artikuliert das in Bezug auf die Ehelosigkeit: „sie macht das Herz des Menschen in ein-
zigartiger Weise für eine größere Liebe zu Gott und zu allen Menschen frei“; vgl. auch LG 6,44 (Anm. 8), 
177: „so dass er (der Ordenschrist; Erg.d.Verf.) selbst durch einen neuen und besonderen Titel auf Gottes 
Dienst und Ehre hingeordnet wird.“
20  Vgl. K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. 7. Zürich, Köln 1966, 404–434, hier 406–408.
21  Neubeginn in Christus. Ein neuer Aufbruch des geweihten Lebens im Dritten Jahrtausend (19.05.2002), 
n. 13. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2002 (VAS; 155), 19.



216      Aus dem Leben der Kirche

Die Prinzipien des Glaubens als „Magis“

Anders als Werte wie Wohlstand, Macht oder Reichtum stellen die christlichen 
Lebensprinzipien von vornherein gute Möglichkeiten dar, die von Gott 
gegebenen Gaben zu entfalten. Solche Prinzipien sind z.B. die evangelischen 
Räte, die wiederum allen Christen zukommen, oder auch Glaube, Hoffnung und 
Liebe. Sie sind sogar gegenüber Werten, die erst im Glauben ausgerichtet werden 
müssen, die besseren.22 Insofern kann man von einem „Magis“ der evangelischen 
Räte, des Glaubens, der Hoffnung und Liebe, der Friedfertigkeit, der Demut und 
anderer christlicher Haltungen sprechen. Als „Prinzipien des Glaubens“ zielen 
sie an sich darauf, das Leben immer mehr von Gott gestalten zu lassen.

Sie kommen also nicht einer Lebensform qua se zu, sondern: Je mehr eine 
Lebensform von den Prinzipien des Glaubens getragen ist, desto deutlicher ist 
sie auf Gott ausgerichtet. Das gilt grundsätzlich für alle christlichen Lebensent-
würfe. Damit bietet nicht ein bestimmter eine strukturell bessere Möglichkeit, die 
Prinzipien des Glaubens zu verwirklichen. Die Frage ist vielmehr, inwieweit sie 
in einer christlichen Lebensform zur Geltung kommen. In dieser Hinsicht aber 
sind beispielsweise die Ehe und das Ordensleben gleich gute Formen, Glaube, 
Hoffnung und Liebe zu verwirklichen.

Das individuelle „Magis“

Neben der allgemeinen Ebene gibt es auch eine individuelle, die jene erst kon-
kretisiert und damit Wirklichkeit werden lässt. Jeder Mensch ist berufen, das 
gottgeschenkte Heil zu erlangen. Für den einen ist das Leben in der Ehe oder 
als Single, für den anderen das Leben als Ordenschrist der individuell bessere 
Weg, auf Gottes Ruf zu antworten. Der Einzelne muss herausfinden, was für 
ihn der jeweils angemessene Weg ist, um Gott zu begegnen. In den „Geistlichen 
Übungen“ des Ignatius ist deshalb von der Wahl die Rede, die grundsätzlich als 
Wahl zwischen zwei oder mehreren Gütern zu verstehen ist.23 Karl Rahner nennt 

22  Genau das will m.E. auch Karl Rahners Rede besagen, dass den evangelischen Räten neben der relati-
ven Interpretation (verstanden als je besserer Weg für den Einzelnen, die christliche Vollkommenheit zu le-
ben) auch ein objektives „Besser“ zukomme. Dieses „objektive Besser“ ist durch die Charakterisierung der 
evangelischen Räte gegeben, dass sie immer schon den hoffenden Glauben verwirklichen wollen. Sie sind 
aus sich heraus Möglichkeiten, dass der Mensch sein Dasein auf Gott hin entlassen kann, und per defini-
tionem Haltungen des Glaubens; vgl. Ders., Über die evangelischen Räte (Anm. 20), 417.423.427 u. 430. 
23  Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, n. 169f. Nach dem spanischen Urtext übers. von P. Knau-
er. Würzburg 32003, 81f.



Aus dem Leben der Kirche      217

das in seiner Interpretation des Exerzitienweges den „individuellen Imperativ“.24 
Hier verwirklicht sich das „Magis“, und zwar als individuell geltendes. 

Es ist eine christliche Aufgabe, die „Gabe“ Gottes für sich selbst zu finden und 
zu wählen. Dabei gilt, dass die Wege des Ordenslebens wie der Ehe und andere 
als solche „Gaben Gottes“ zu verstehen sind. Sie können nicht vom Menschen 
erfunden und „zusammengebastelt“ werden, sondern sind Gaben, die mehr sind 
als vom Menschen Gemachtes. Damit sind sie aber auch nicht fest umrissen, 
sondern wollen entdeckt und angenommen werden.

Insgesamt bleibt also festzuhalten, dass die Rede vom „Magis“ des Or-
denslebens nicht im Sinne eines objektiven „Magis“ zu verstehen ist. Der 
Weg des Ordenslebens ist nicht an sich etwas Besseres, Leichteres, Gottes-
fähigeres. Aufgrund seiner konkreten Gestaltung – mehr Räume und Zeiten 
zum Gebet, zum christlichen Engagement, zur lebenstiftenden Gemeinschaft 
– kann er eine Lebensform sein, die gute Möglichkeiten bietet, sich auf Gott 
und den Nächsten auszurichten. Das aber muss vom Einzelnen und von den 
jeweiligen Gemeinschaften auch so realisiert werden. Das „Magis“ gibt sich da-
mit als individuelles und konkretes „Magis“ zu erkennen. Es ist ferner ein Hin-
weis darauf, dass es in jedem christlichen Leben darum geht, immer mehr von 
Gott durchwirkt zu werden. Je deutlicher das geschieht, umso mehr verwirk-
licht sich Christsein. Damit zeigt sich, dass das Konzil das Ständedenken abge-
löst und durch den Gedanken der Berufung aller zur Heiligkeit ersetzt hat. Die 
Glaubwürdigkeit christlichen Lebens bemisst sich demnach an der Ausrichtung 
auf Gott und den Nächsten.

Das Konzil hat das Ordensleben neu positioniert. Es hat den „großen Sprung 
nach vorne“ gewagt und das Ordensleben wieder dort verankert, wo es hingehört, 
in die Antwort der Getauften auf Gott (vgl. LG 5). Das Ordensleben ist demnach 
nicht als eigener Stand in der Kirche, vor allem nicht als Stand der Vollkom-
menheit zu verstehen, sondern als eine Weise, den Ruf Christi zu beantworten. 
Das Konzil hat erstmals in der Lehrverkündigung der Kirche darauf hingewiesen, 
dass das Ordensleben eine „göttliche Gabe“ des Herrn an seine Kirche ist und 
damit unbedingt zur Kirche gehört. Diese neue Positionierung des Ordenslebens 
wurde bislang allerdings nicht genügend ausgelotet. Es gilt nach wie vor theo-
logisch zu konkretisieren, wie eine Ordenstheologie, die die gegenwärtigen Um-
brüche auf eine gute Zukunft ausrichtet, aussehen und umgesetzt werden kann. 

24  Vgl. K. Rahner, Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch. München 1965, 123; vgl. dazu M. 
Schambeck, Mystagogisches Lernen. Würzburg 2006, 176f.



218      Aus dem Leben der Kirche

4 � Grundlegende Momente des Ordenslebens

Die folgenden Ausführungen wollen dazu beitragen, indem sie das Spezifikum 
des Ordenslebens anhand seiner Grundmomente verdeutlichen: der Contemplatio 
(Aus der Gottesbeziehung leben: Gebet), der Compassio (Gott in der konkreten 
Sendung bezeugen) und der Communio (die Gemeinschaft als Ort verstehen 
lernen, an dem Gott und die Welt zu finden sind). Die evangelischen Räte werden 
dabei als „Instrumente“ verstanden, diese Grundmomente zu konkretisieren.

Contemplatio – aus der Gottesbeziehung leben

Der Begriff beschreibt, was das Ordensleben ausmacht, nämlich die Gottesbeziehung 
zu leben und sich immer mehr von Gott gestalten zu lassen. Contemplatio ist aus-
gerichtet auf den unmittelbaren Grund des Ordenslebens, auf Gott selbst, der sich 
dem Menschen zeigt. Sie ist damit auch Ausdruck für das Gebet, umfassender noch 
für das Verweilen des ganzen Menschen in Gott, das sich auch im Engagement und 
im Leben in Gemeinschaft vollzieht. Contemplatio bezeichnet das Ganze des Or-
denslebens, nämlich in der Begegnung mit Gott zu leben, wie ein einzelnes Moment, 
das Gebet als unmittelbaren Vollzug und Ausdruck der Gotteserfahrung.

Wenn wir danach fragen, wie wir Ordensleben heute lebendig gestalten 
können, muss uns beschäftigen, wie die Gottesbeziehung unser konkretes Leben 
prägt: Wie steht es um die Formen unseres Betens, der Meditation und unserer 
Liturgie? Schaffen sie Raum für die Begegnung mit dem lebendigen Gott? Sind 
die Worte, die wir in unseren täglichen Gebetszeiten sprechen, weit und offen 
genug, damit das Leben auch in der Kärglichkeit und Überladenheit des Alltags 
Platz hat? Kommt das Herz im Gebet überhaupt zum Sprechen oder sind die Ge-
betsformen zu sehr darauf konzentriert, viele Worte zu bewegen, die vielleicht 
sogar die Begegnung mit dem Wort Gottes an uns, Jesus Christus, verhindern?

Das Gebet und seine Formen sind ein meist sehr sensibles Moment in den 
Gemeinschaften. Eingeübtes und dadurch vertraut Gewordenes steht der Frage 
gegenüber, ob die praktizierten Formen noch übereinstimmen mit einem Alltag, 
der sich verändert hat. Für ältere Ordensmitglieder ist er vermehrt auf die Ge-
meinschaft konzentriert. Für die in voller Aktivität stehenden ist er oft erfüllt von 
vielerlei Aufgaben, von der Begegnung mit vielen Menschen. Es ist eine wichtige 
Herausforderung, sich dafür zu engagieren, dass die Formen des Gebets wirklich 
Möglichkeiten sind, ins Gebet zu kommen. Hier ist Experimentierfreude gefragt 
und auch die Bereitschaft loszulassen und sich einzulassen.

Das Grundmoment der Contemplatio stellt uns außerdem vor die Frage, ob 
unser konkretes Leben, unsere Aktivitäten, das, was uns Sorgen und was uns 



Aus dem Leben der Kirche      219

Hoffnung macht, Raum lässt für Gott. Bewegen sich unsere Arbeit und unsere 
Sorgen noch in einem rechten Maß? Ist es möglich, Fragen, Herausforderungen, 
unsere Tätigkeiten mit Kreativität und Tatkraft und aus dem Wissen um das Ge-
tragensein durch Gott anzugehen? Oder ist unser Leben so sehr überladen und 
belastet, dass sich uns der Zugang zur Quelle immer mehr verstellt? Ich meine, 
dass die Zukunft des Ordenslebens davon abhängen wird, inwieweit die kon-
kreten Formen, wie wir Ordensleben gestalten, es Menschen ermöglichen, in 
einer lebendigen Gottes-, Selbst-, Du- und Weltbeziehung zu leben. Von daher ist 
es wichtig, dass wir uns in unseren Kapiteln und Konferenzen der Frage stellen, 
wie die verschiedenen Generationen, wie die einzelnen Schwestern und Brüder 
in unseren Gemeinschaften einen Raum finden und einen Raum gestalten (!), 
Gott zu erfahren.

Compassio – Gott in der konkreten Sendung bezeugen

In der Compassio wird das, was der Einzelne und eine Gemeinschaft in der Contem-
platio erfahren haben, in die Welt hineingeschrieben. Gotteserfahrung drängt da-
nach sich auszudrücken: im konkreten Engagement, in unseren Beziehungen, kurz 
darin, wie wir mit uns selbst, mit anderen und der Welt umgehen. Wenn ich hier 
von Compassio spreche, dann verbinde ich damit zwei Akzentuierungen: Wenn 
wir ernst nehmen, dass Nachfolge heißt, sich an Jesus Christus und an seinem Weg 
zu orientieren, dann muss auch die Sendung, die wir leben, davon geprägt sein. In 
einem ersten Sinn bedeutet das, dass wir Christen weltverbunden leben. Was wir 
von Gott erfahren haben, drängt uns dazu, unsere Welt ein Stück menschen- und 
lebensfreundlicher zu machen. Konkret heißt das, dass gerade die, die unten stehen, 
uns besonders vertraut und lieb sein mögen. Gerade in den Geringen, Bedürftigen 
und Geschundenen gibt sich unser Gott zu erkennen. Ist das nicht eine Heraus-
forderung, die uns bei Entscheidungen motivieren muss? 

Damit sind wir bei der zweiten Akzentuierung angelangt: Nicht nur unser 
konkretes Engagement und Tun soll erkennbar den Weg Jesu nach unten wider-
spiegeln. Wir als Einzelne und als Gemeinschaften sind gefragt, uns dem Leid und 
den Leidenden zu stellen und nicht auszuweichen. Weil Gott selbst das Dunkle, 
das Leid, ja den Tod nicht ausgeblendet hat, dürfen auch wir uns den dunklen 
Seiten des Lebens und unserer Welt zuwenden und brauchen nicht vor ihnen 
davonlaufen. In Gott und gestärkt durch die Zusage, dass Gott uns für das Leben 
geschaffen hat, können wir mit all denen aushalten, deren Leben abgeschnitten 
und ausgelöscht wird. Wenn wir uns fragen, wie zukunftsfähiges Ordensleben 
aussieht, dann gilt es, sich der Herausforderung zu stellen, inwieweit in unserem 
Alltag der Weg „nach unten“ eine Rolle spielt. Wie spiegelt sich diese Perspektive 



220      Aus dem Leben der Kirche

in unseren konkreten Entscheidungen? Welche Werke halten wir, welche geben 
wir auf, wofür engagieren wir uns etc.?

Der Raum, in dem sich sowohl die Contemplatio als auch die Compassio 
vollziehen, ist die Gemeinschaft. Die Communio halte ich deshalb für das dritte 
grundlegende Moment des Ordenslebens.

Communio – wo Gott und die Welt zu finden sind

Die Gemeinschaft ist der Ort, an dem wir Gott, die Welt und uns selbst finden. 
Mit Gemeinschaft meine ich sowohl die konkrete Kongregation, den Orden 
etc. als auch die Lebensgemeinschaft (Kommunität), in der jemand lebt. Das 
Verständnis von Communio ist in den einzelnen Orden sehr unterschiedlich. 
Es reicht von Lebens-, Gebets-, Zweck-, Arbeitsgemeinschaft bis zu betreutem 
Wohnen, um nur einige zu nennen. Gerade in Frauengemeinschaften ist das 
Gemeinschaftsleben ein eigenes, wichtiges Thema. Daher lohnt der Blick, was 
Communio eigentlich sein will, um sie weder über- noch unterzubewerten.

Communio ist zunächst Ausdruck dafür, dass die Bezogenheit auf Gott immer 
auch den Anderen einbezieht. Auch wenn die Beziehung zu Gott den Einzelnen 
zutiefst meint und ihn in seinem Innersten anrührt, gilt, dass die Begegnung 
mit Gott offen ist auf etwas Drittes: den Anderen, die Welt. Communio ist da-
mit sowohl Ereignis, das sich stiftet aus der lebendigen Begegnung des Einzelnen 
mit Gott, als auch Raum, der die Erfahrung des Einzelnen mit Gott prägt und 
deuten hilft. Sie ist ebenso der Raum, der gestaltet wird durch die Gottes-
erfahrung und dazu ermutigt, das Erfahrene in die Welt hineinzuschreiben. Diese 
Wechselbeziehung von Einzelnem und Gemeinschaft findet ihren Ausdruck so-
wohl in der Beziehung zur (Ordens-)Gemeinschaft als auch zur Gemeinschaft 
der Glaubenden schlechthin, der Kirche.

Gottes-, Selbst- und Weltbeziehung

Communio ist mehr als eine Arbeitsgemeinschaft. Sie ist auch mehr als eine 
Ansammlung einzelner Frommer. Communio ist ein Raum, der sich durch die 
Gottesbeziehung und die Sendung eröffnet, aber auch beides formt. Wie wir 
glauben, wie wir Gott erfahren, ist auch durch die Gemeinschaft geprägt, in der 
wir leben: die Gemeinschaft der Kirche, die konkrete Ordensgemeinschaft, die 
Kommunität und umgekehrt. 

Je nachdem, wie Gottesbeziehung und Sendung gelebt werden, wird sich auch 
die Art und Weise von Communio verändern. In monastischen Gemeinschaften 



Aus dem Leben der Kirche      221

sieht deshalb die gelebte Communio anders aus als in apostolischen. Grundsätzlich 
gilt aber, dass die Communio immer eingespannt bleibt in die Gottesbeziehung und 
die Sendung. Sie ist nicht losgelöst von ihnen zu verstehen. Von daher ergeben sich 
Herausforderungen für die heutige Gestalt des Ordenslebens: Trägt es dazu bei, 
Raum für den lebendigen Gott zu eröffnen und zu engagiertem Tun anzuspornen?

Will Ordensleben Zukunft haben, dann wird viel daran liegen, inwieweit seine 
Formen und Strukturen ermöglichen, dass der Einzelne wächst und immer mehr 
der wird, als der er von Gott gedacht ist, nämlich als einer, der in Beziehung zu 
anderen lebt. Das bedeutet, sich mit folgenden Fragen auseinanderzusetzen: Wie 
sieht die Kultur unserer Beziehungen aus? Leben wir miteinander, nehmen wir 
aneinander Anteil und wagen Beziehungen, oder bleibt es bei einem freundlichen 
Nebeneinander? Wie gehen wir mit Schwierigkeiten und Konflikten um? Wie 
gehen wir um mit Scheitern, mit Wunden, mit Defiziten?

Damit ist auch die Frage angesprochen, wie die verschiedenen Generationen, 
Menschen mit ganz unterschiedlichen Prägungen und Prioritäten, miteinander 
gut in unseren Gemeinschaften leben können: Was ist die Grundlage des Dialogs? 
Wie können sich die verschiedenen Gruppen konstruktiv in die Gemeinschaft 
einbringen? Schließlich fordert uns die Communio heraus, die Gemeinschafts-
strukturen zu bedenken: Welche Strukturen geben wir unseren Gemeinschaften 
und woran richten wir sie aus? Wie werden z.B. Leitungsaufgaben verstanden? 
Wie verstehen wir die Phasen der Integration und wie gestalten wir sie?

Evangelische Räte als „Instrumente“ der Konkretisierung

Konnten wir die drei Momente der Contemplatio, der Compassio und der 
Communio als Grundmomente des Ordenslebens skizzieren, so bleibt nach wie 
vor die Aufgabe, sie ins Heute zu übersetzen. Die evangelischen Räte erweisen 
sich dabei als Möglichkeiten der Konkretisierung und Spezifizierung. Wie weiter 
oben deutlich wurde, findet sich sowohl in den Konzilstexten als auch in nach-
konziliaren Ansätzen der Ordenstheologie immer wieder der Hinweis, dass das 
Ordensleben mit den evangelischen Räten zu identifizieren sei.25 Damit bleibt 
meines Erachtens vieles offen und unspezifisch. Ich möchte deshalb auf Thomas 
von Aquin zurückgreifen und verstehe die evangelischen Räte als Hilfen (instru-
mentaliter),26 die Grundmomente des Ordenslebens in den jeweiligen Lebens-
kontext zu übersetzen. Was ist damit gemeint? 

25  Vgl. z.B. PC 1 (Anm. 9), 317f. Diejenigen, die die vita consecrata leben, werden identifiziert mit denen, 
„die von Gott zum Leben der evangelischen Räte berufen werden“.
26  Vgl. Anm. 5.



222      Aus dem Leben der Kirche

Wie wir als Ordenschristen die Contemplatio – also die Gottesbeziehung und 
das Gebet – leben können, veranschaulichen folgende Fragen: Was bedeutet die 
Contemplatio für uns, wenn wir, weder an Menschen noch an Dinge gebunden, 
aus freiem Herzen Gott suchen wollen (Ehelosigkeit)? Welchen Raum nimmt das 
Gebet ein und welche Formen des Gebets helfen uns, wenn wir als Menschen leben 
wollen, die sich im Hören ausrichten auf den lebendigen Gott und die Menschen, 
in denen er uns begegnen will (Gehorsam)? Wie verstehen wir die Contemplatio 
und wie prägt sie unser Leben, wenn wir als Menschen leben, die sich ihrer leeren 
Hände bewusst sind und das Eigentliche von Gott erhoffen und nicht von se-
kundären Gütern, seien sie auch noch so kostbar, wie z.B. Beziehungen es sind? Wie 
drückt sich das in unserem konkreten Leben aus (Armut)? Gleiches gilt es für die 
Compassio und die Communio zu präzisieren. Die evangelischen Räte sind gleich-
sam Kriterien, Strukturprinzipien und „Instrumente“, die Ordensleben in seinen 
Grundmomenten in den jeweiligen Kontext einer Kultur, einer Epoche, einer Or-
densgemeinschaft und einer konkreten Kommunität übersetzen. Damit ist auch 
klar geworden, dass weder die Grundmomente Contemplatio, Compassio und 
Communio noch die evangelischen Räte exklusiv den Ordenschristen zukommen. 
Erst in der konkreten Art und Weise, wie sie gelebt werden und durch die evan-
gelischen Räte spezifiziert werden, beschreiben sie eine konkrete Lebensform von 
Christsein – eben derjenigen von Ordensleuten, von Ehepaaren, Singles o.a.

5 � Ordensleben in das Heute einschreiben

All das, was hier ausgeführt wurde, lässt sehr schnell ahnen, dass es eine wichtige 
Aufgabe ist, Ordensleben für heute zu denken und zu gestalten. Es geht darum, 
eine Theologie zu entwerfen, die hilft, die Fragen zu stellen, die mitten in den 
Umbrüchen für neues Leben aufmerksam machen. Es gilt, Formen zu finden, 
damit Gottesbeziehung lebenstiftend gelebt werden kann. Die Grundmomente 
von Contemplatio, Compassio und Communio und deren konkrete Realisierung 
in den geistlichen Gemeinschaften sagen etwas über deren Lebendigkeit aus. Sie 
sind die Kriterien, durch die überprüft werden kann, in welchem Maß sich eine 
Gemeinschaft ins Heute zu inkarnieren wagt. Deshalb tun Gemeinschaften gut 
daran zu überlegen, wie sie Contemplatio, Compassio und Communio heute leben 
wollen: Welche Herausforderungen und welche Chancen ergeben sich für heute 
und welche Wege gilt es hier zu gehen? Das aber braucht Menschen, die den Mut 
zum Experiment haben, die vertrauend loslassen, auch Umwege riskieren und 
sogar Fehler in Kauf nehmen, um Ordensleben ins Heute einzuschreiben. Weil es 
aber auch heute Menschen gibt, die sich von Gott angerührt und gemeint wissen, 
lohnt es die Mühe, solche Gestalten und Formen für heute zu entwickeln.


