LITERATURBERICHT

Suche nach Jesus
Neutestamentliche Theologien
der Gegenwart

Robert Vorholt / Diillmen

Dem ambitionierten Projekt einer umfassenden Darstellung neutestamentlicher
Theologie haben sich in jiingerer Zeit namhafte Exegeten verschrieben. Weg-
weisenden Darstellungen, etwa der ,, Theologiegeschichte des Urchristentums®
von Klaus Berger," der ,Biblischen Theologie“ von Hans Hiibner’ und Peter
Stuhlmacher,® gesellen sich inzwischen neuere Werke hinzu, so die ,Theologie
des Neuen Testaments“ aus der Feder des Hallenser Exegeten Udo Schnelle*
oder die groflen Entwiirfe von Ferdinand Hahn® und Ulrich Wilckens.® Auch das
bedeutende Jesus-Buch Papst Benedikts XVI.” steht in dieser Reihe.

Die Frage, ob und inwieweit Verkiindigung, Wirken und Geschichte des vor-
osterlichen Jesus notwendiger Bestandteil einer neutestamentlichen Theologie
sind, wird schon seit langem innerhalb der exegetischen Zunft intensiv erdrtert.
Neues Gewicht erhilt nun die Betonung der Zusammengehorigkeit von vor-
oOsterlicher Jesus-Geschichte und nachdsterlicher Christus-Verkiindigung, die
aus dem Glauben resultiert, dass sich schon im irdischen Wirken Jesu der An-
bruch der von ihm selbst angesagten Gottesherrschaft vollzieht. So grundsétzlich
der Konsens ist, so unterschiedlich sind die beschrittenen Denkwege.

1 Der Horizont neutestamentlicher Theologie

Theologie ist Nachdenken iiber den Glauben und dient im Letzten seiner Ver-
gewisserung. Die Theologie des Neuen Testaments setzt deshalb beim Glaubens-
zeugnis des Urchristentums an, um von hier aus die eigentlichen und zentralen

1 K. Berger, Theologiegeschichte des Urchristentums. Theologie des Neuen Testaments. Tubingen, Ba-
sel 1994,

2 H. Hlbner, Biblische Theologie des Neuen Testaments, 3 Bde. Gottingen 1990-1995.

3 P. Stuhlmacher, Biblische Theologie des Neuen Testaments, 2 Bde. Gottingen 1992/1999.

4 U. Schnelle, Theologie des Neuen Testaments. Gottingen 2007

5 F Hahn, Theologie des Neuen Testaments, 2 Bde. Tlbingen 2002.

6 U. Wilckens, Theologie des Neuen Testaments, 3 Bde. Neukirchen-Viuyn 2002ff.

7 Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Freiburg, Basel, Wien 2007

Gul 82/3(2009) 223-234



224 LITERATURBERICHT

Grundlagen des christlichen Glaubens zu beschreiben. Eine in diesem Sinne
selbststdndige bibeltheologische Disziplin hat es bis ins 18. Jh. hinein praktisch
nicht gegeben. Alle christliche Theologie galt bis dato als biblisch begriindet
und verstand sich selbstredend als Auslegung der Heiligen Schrift. Erst das aus-
gehende 18. und vor allem das 19. Jh. fithrte zu einer Verdnderung. Historisches
Bewusstsein kam auf und rationale Fragestellungen wurden im Geiste kritischer
Uberpriifung auch an die Bibel herangetragen. Das allerdings hatte erhebliche
Konsequenzen: Nicht nur hinsichtlich der Auspridgung einer genuin exegetischen
Wissenschaft, sondern vor allem im Blick auf das Verstandnis von Schrift und
Schriftauslegung. Insbesondere im Kielwasser der Aufklarung etablierte sich im
Bereich der neu entworfenen Bibelwissenschaft ndmlich eine Form historisch-
kritischer Exegese, die darauf zielte, das Zeugnis der Heiligen Schrift von seiner
vermeintlich falschen Ideologisierung und geistlichen Uberhéhung durch die
kirchliche Verkiindigung zu befreien. Die Aufmerksamkeit richtete sich dabei
nicht zuletzt auf die Person Jesu selbst. Die so genannte ,, Leben-Jesu-Forschung*®
versuchte, Jesus von Nazareth sowohl aus der kirchlich-dogmatischen als auch
der urchristlich-kerygmatischen Auslegungstradition zu lésen, um ihn dann
als ,,historischen Jesus“ zur alleinigen Grundlage und zum einzigen Kriterium
christlichen Glaubens zu erheben. Damit geriet sie in eine unauflsliche Aporie,
die Albert Schweitzer auf den Punkt brachte: ,,Es ist der Leben-Jesu-Forschung
merkwiirdig ergangen. Sie zog aus, um den historischen Jesus zu finden, und
meinte, sie konnte ihn dann, wie er ist, als Lehrer und Heiland in unsere Zeit
hineinstellen. Sie 16ste die Bande, mit denen er seit Jahrhunderten an den Felsen
der Kirchenlehre gefesselt war und freute sich, als wieder Leben und Bewegung
in die Gestalt kam und sie den historischen Menschen Jesus auf sich zukommen
sah. Aber er blieb nicht stehen, sondern ging an unserer Zeit vortiber und kehr-
te in die seinige zuriick“.® Schweitzer hatte schon 1906 die Problematik eines
durch die historische Exegese entwickelten, evolutiven Schemas erkannt, das
den vorosterlichen verkiindenden Jesus vom nachosterlich verkiindeten Christus
zu trennen suchte und so einen tiefen, bis in die Gegenwart spiirbaren Graben
riss zwischen Vernunft und Glaube, Theologie und Kirche, Exegese und Ver-
kiindigung.

Zu einer grundlegenden Revision des hermeneutischen Ansatzes und damit
sicher auch zu einer Art Schadensbegrenzung fiir Theologie und Kirche fithrten
theologische Pionierleistungen, die von der Mitte des 20. Jh. an die historische
Jesusfrage wieder in ihre bibeltheologischen Fragestellungen aufnahmen. Die Ar-
beiten von Ernst Kisemann, Joachim Jeremias, Gerhard Ebeling, Ernst Fuchs oder
James M. Robinson etwa sind gekennzeichnet durch das Bemiihen, im Rahmen

8 A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Tubingen 1906, 631.



LITERATURBERICHT 225

einer Theologie des Neuen Testaments die Bedeutung der vordsterlichen Ge-
schichte und Botschaft Jesu fiir die kirchliche Verkiindigung auf dem Weg iiber
die historische Riickfrage zu erhellen. Derweil Rudolf Bultmann® die urchristliche
Theologie noch einzig vom nachdosterlichen Kerygma aus zu erhellen vermochte,
erdffneten sich Joachim Jeremias neue theologische Horizonte, wenn er in Jesu
ureigener Botschaft nicht nur den Grundstock neutestamentlicher Theologie er-
blickte, sondern in ihr zumindest in nuce die gesamte nachdsterlich entfaltete
Christologie auszumachen verstand.'® Auch die Arbeiten von Leonhard Goppelt*'
und Wilhelm Thiising'? weisen in ihrem Bemiihen, eine Theologie des Neuen
Testaments unter Beachtung der vom Neuen Testament selbst vorausgesetzten
Einheit von Jesus-Uberlieferung und Verkiindigung zu formulieren, in dieselbe
Richtung. Damit ist ein Fundament gelegt, auf dem neuere Entwiirfe einer Theo-
logie des Neuen Testaments in der Riickfrage nach Jesus aufbauen konnen.

2 Biblische Theologie des Neuen Testaments

Peter Stuhlmacher fragt in seiner ,,Biblischen Theologie des Neuen Testaments®
nach den Leitthemen einer gesamtbiblischen Theologie. Sie werde konstituiert
durch das kerygmatische Zeugnis Gottes, des Schopfers, der Israel zu seinem
Volk erwihlt und in Jesus Christus die eschatologische Rettung von Juden und
Heiden vollzogen habe. Daraus schlieSlich resultiere der ,,Versuch, eine vom
Alten Testament herkommende und zu ihm hin offene Biblische Theologie des
Neuen Testaments zu entwerfen und tiber sie hinaus eine gesamtbiblische Theo-
logie ins Auge zu fassen.'> Im Zuge dessen kommt es ihm wesentlich darauf an,
die Botschaft Jesu als ,,mafSgebenden Teil des neutestamentlichen Zeugnisses® zur
Geltung zu bringen und ,,zusétzlich die Einsicht in die fortschreitende Entfaltung
der Offenbarung Gottes in Christus® festzuhalten.'* So sehr es Stuhlmacher also
darum geht, den heilsgeschichtlichen Zusammenhang von AT und NT unter
dieser Pramisse aufzuzeigen, so wenig lasst er die Bedeutsamkeit der historischen
Riickfrage nach Jesus im Horizont einer Theologie des Neuen Testaments aufSer
Acht. Er unterstreicht vielmehr, dass — solange man der Evangelientradition mit
kritischer Sympathie gegeniiberstehe — methodisch nicht von ihrer geschicht-

9 R. Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen. Zrich 1949.

10 J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie, 1. Teil: Die Verkiindigung Jesu. Gltersloh 41988 u. Ders.,
Das Problem des historischen Jesus. Stuttgart 1960.

11 L. Goppelt, Theologie des Neuen Testaments, 2 Bde. Hrsg. von J. Roloff. Géttingen 1975/1976 (Nach-
druck 1978).

12 W. Thising, Die neutestamentlichen Theologien und Jesus Christus, 3 Bde. MUnster 21996-2001.

13 Vgl. P. Stuhlmacher, Biblische Theologie (Anm. 3), 30.

14 Vgl. aa0, 24.



226 LITERATURBERICHT

lichen Unglaubwiirdigkeit, sondern im Gegenteil von ihrer Glaubwiirdigkeit aus-
zugehen sei.'® Der Charakter dieser Tradition als lebendiger Lehrtradition im-
pliziere zwar, dass sie im Zuge von Weiterverkiindigung und Ubersetzungsvor-
géngen ergénzt, teilweise gar umformuliert und aktualisiert worden sei, aber nie
so, dass sie dartiber eine fundamentale Veranderung erfahren habe oder etwas
Neues hinzugekommen sei, was Jesus eben nur nachtriglich in den Mund gelegt
wurde.

Als Zentrum der Verkiindigung Jesu wertet Stuhlmacher die Reich-Gottes-
Predigt Jesu. Zwischen Jesu Wort und Werk bestehe ein besonderer Zusammen-
hang, den er als eschatologisch weit tiber sich hinausweisenden, jedoch alles ent-
scheidenden Anfang Gottes in Jesus beschreibt. In Jesu Worten und Taten sei
Gott unmittelbar gegenwirtig. Indem er das Evangelium von der Gottesherr-
schaft lehre und bezeuge, sei Jesus der Sohn, der im Namen des Vaters hand-
le und lebe.'® Schon rein formal muss es den Leser angesichts solcher an theo-
logischer Klarheit nichts vermissen lassender Spitzensitze neutestamentlicher
Theologie erstaunen, dass Stuhlmacher das Ereignis der Auferweckung des Ge-
kreuzigten erst im zweiten iibergeordneten Kapitel seiner Theologie, das sich
der Verkiindigung der Urgemeinde zuwendet, bespricht. Die Begriindung folgt
umgehend: Jene Texte des Neuen Testaments, die von der Auferweckung Jesu
berichten, wollten nicht einfach nur von der Beobachtung einer Tatsache im
engeren Sinne berichten, sondern von dieser — fiir Stuhlmacher durchaus auch
im historischen Sinne belastbaren - Tatsache in Form eines Bekenntnisses
sprechen. Bei diesem Bekenntnis der Auferweckung Jesu von den Toten hand-
le es sich um nichts Geringeres als die kithne Deutung der Erscheinungen des
erhohten Christus vom Himmel her angesichts seiner Hinrichtung am Kreuz.
Weil dies aber von Anfang an als Werk des einen Gottes gedeutet wurde, sei das
urchristliche Auferweckungsbekenntnis ein entscheidendes Zentraldatum der
biblischen Theologie des Neuen Testaments. So sei Jesus auf der Grundlage des
alttestamentlich-frithjiidischen Bekenntnisses zu Gott als dem Schopfer und Er-
wecker der Toten als der von Gott auferweckte und geméf; Ps 110,1 erhohte Kyrios
geglaubt worden und Gott als derjenige, der Jesus von den Toten auferweckt hat.
Dieses homologische Bekenntnis impliziere zwangsldufig die innere Beteiligung
aller Bekennenden an ihrem Bekenntnis.

15 Vgl. aa0, 45.
16 Vgl. aa0, 73f.



LITERATURBERICHT 227

3 Neutestamentliche Theologie in Vielfalt und Einheit

Ferdinand Hahn wihlt einen anderen Weg. Im Unterschied zu Peter Stuhlmacher
und Hans Hiibner entwirft er seine umfassende Theologie des Neuen Testaments'’
weniger im Licht eines alttestamentlichen Deutehorizontes, sondern unter den
Gesichtspunkten von Vielfalt und Einheit. So ruht sein Werk auf zwei Pfeilern:
Zum einen geht es Hahn um die Beschreibung der urchristlichen Theologie-
geschichte in all ihren unterschiedlichen Traditionsschichten und -stromen,
zum anderen will er die Einheit des Neuen Testaments hervorheben, indem er
sie anhand zentraler Themen - freilich wiederum in Konvergenz und Divergenz
- entfaltet. Die Darstellung der Vielfalt im Sinn einer Theologiegeschichte des
Urchristentums sei also nur ein — wenngleich unerléssliches — Teilstiick. Erst
in der Verbindung mit der Absicht, die verschiedenen theologischen Entwiirfe
des Urchristentums aufeinander zu beziehen und nach deren innerer Einheit zu
fragen, konne schliefllich von einer ,,Theologie des Neuen Testamentes® im ei-
gentlichen Sinn gesprochen werden.

In diesen Duktus seiner Uberlegungen riickt er auch die Frage nach Jesus. Sie
habe allerdings nur dann eine theologische Funktion, wenn zugleich die Uber-
lieferung der vordsterlichen Jesusgeschichte durch das Urchristentum beriick-
sichtigt werde. Das historisch Vorgegebene diirfe also nicht losgelost betrachtet
werden vom kirchlichen Rezeptions- und Interpretationsprozess, in das es
schon frith einbezogen wurde. Darum spielt fiir Hahn neben der Frage nach
der Identitdt der Person von vor- und nachdsterlichem Jesus auch die nach der
Kontinuitdt zwischen beiden eine wesentliche Rolle. Diese Kontinuitdt konne
jedoch nicht ohne die Beriicksichtigung einer Diskontinuitdt zutreffend be-
stimmt werden. Diese Diskontinuitéit will Hahn nun allerdings nicht zuvorderst
als ein theologie- und glaubensgeschichtliches Problem, sondern als eine theo-
logische Notwendigkeit verstanden wissen. Der ,,Ostergraben® habe Bedeutung.
Er beziehe sich einerseits auf den Jiingerkreis Jesu, dessen Glaube am Karfreitag
zerbrochen und erst zu Ostern neu begriindet ist, er beziehe sich aber auch auf
das Geschick Jesu selbst, dessen scheinbares Scheitern am Kreuz erst von Ostern
her tiberwunden werden konnte. Die Zasur zwischen Kreuz und Auferweckung
markiere so verstanden im Letzten eine Kontinuitit des Jesusereignisses, die
unterbrochen war und zugleich neu gestiftet wurde.'® Dieses als Neustiftung ver-
standene Osterliche Ereignis entziehe sich allerdings der historischen Riickfrage,
weil sich seine Faktizitat nicht objektiv nachweisen liele. Historisch fixierbar sei

17 Vgl. Anm. 5.
18 Vgl. F. Hahn, Theologie (Anm. 5), Bd. 1, 42.



228 LITERATURBERICHT

allein das im Glauben zu fassende Zeugnis derer, die nach der Katastrophe des
Kreuzes von der Auferweckung des Gekreuzigten sprechen.

Wo Jesus im Zeichen solcher Kontinuitit als der auferweckte und gegen-
wirtige Kyrios verkiindet werde, konne jedoch auf eine Bezugnahme auf seine ir-
dische Existenz nicht verzichtet werden, weil gerade seine von der Auferstehung
her erkannte geschichtliche Wirklichkeit Grund und Inhalt des Glaubens sei.
Im Zuge einer kritischen Analyse sei deshalb nicht nur zu fragen, wie die eigene
Botschaft und Geschichte Jesu aussah, sondern eben auch, wie sie in das Zeug-
nis seiner Jiinger und der frithen Gemeinde einbezogen wurde. Auf dem Weg
dorthin leiste die historisch-kritische Exegese unverzichtbar wertvolle Dienste.
Sie fithre sogar dazu, jene ,eigentiimliche Offenheit® zu erkennen, die die Ge-
schichte Jesu durchziehe. Doch erst vom Osterglauben her erfiille sich diese Of-
fenheit mit letztem Sinn, weshalb Hahn im Anschluss an Wolfgang Trilling"®
formuliert, der ,,wahre und eindeutige Jesus“ sei allein der des Kerygmas.*® Hier
setzte schliefllich auch die Rezeption der vordsterlichen Botschaft Jesu und die
Entfaltung der Christologie als Anerkennung seiner Person und Wiirde an.
Diesen Prozess skizziert Ferdinand Hahn in dreifacher Tendenz: Zum einen sei
es um die Bewahrung der ureigenen Verkiindigung Jesu gegangen, deren Zen-
trum die Ansage der Basileia ist. Zum anderen zeichne sich schon frith die Ver-
kntipfung der Heilspredigt Jesu mit der urchristlichen Christologie ab. Daneben
gebe es aber auch die selbststindige Weiterfithrung, die eine Interpretation der
Botschaft Jesu mit Hilfe anderer Begriffe und Vorstellungen durchfiihrt. So wurde
im Osterlichen Bekenntnis die Bedeutung der vordsterlichen Geschichte Jesu und
ihre bleibende Aktualitat hervorgehoben.

4 Neutestamentliche Theologie vor dem Horizont der Geschichte

Einen einschneidenden Paradigmenwechsel im theologischen Urteil markiert
die im umfassenden Sinne grofle ,, Theologie des Neuen Testaments® von Ulrich
Wilckens.* Am Anfang seines Werkes steht die kritische Bestandsaufnahme
der bibelwissenschaftlichen Forschungsmethoden, ihrer Ergebnisse und ihrer
Hermeneutik. Die hergebrachte Exegese befinde sich in einer tiefen Krise, weil sie
von einem Verstindnis der Wirklichkeit und der Geschichte beherrscht sei, das
in einen unlésbaren Widerspruch zum Geschichts- und Wirklichkeitsverstdndnis
der Bibel selbst gerdt, indem es den Gott, den Jesus verkiindet, methodisch aus-
klammere. So aber habe die Exegese den Anschluss an die philosophische und

19 Vgl. W. Trilling, Fragen zur Geschichtlichkeit Jesu. Disseldorf 1966, 164.
20 Vgl. FE Hahn, Theologie (Anm. 5), Bd. 1, 18.
21 Vgl. Anm. 6.



LITERATURBERICHT 229

historische Diskussion iiber die Moglichkeiten geschichtlichen Erkennens und
verniinftiger Wirklichkeitsauffassung weitgehend verloren.

Um die Bibelwissenschaft aus dieser Falle herauszufithren und zugleich den
Dienst theologischer Wissenschaft fiir Glaube und Leben der Kirche zu erneuern,
verschreibt Wilckens sich dem Projekt einer kritischen Revision der exegetischen
Analyse des Neuen Testaments. Darin betont er vor allem die historische Wirklich-
keit des Christusereignisses, insbesondere die der Auferweckung des Gekreuzigten,
die die Herzmitte einer Theologie des Neuen Testaments ausmache. Diese sei als
solche das zentrale Verbindungsglied zwischen der vorosterlichen Geschichte
Jesu und der nachdsterlichen Geschichte der Kirche. Da die Geschichte Jesu und
der Kirche in den Evangelien und der Apostelgeschichte als Geschichte gott-
lichen Heilshandelns verstanden, erzahlt und bezeugt werde, konne sie nur dann
historisch angemessen verstanden und nacherzahlt werden, wenn dieser heils-
geschichtliche Charakter sachlich und methodisch ernst genommen werde. Die
Wirklichkeit Gottes selbst sei geschichtlich. Damit hidnge unabdingbar zusammen,
dass alle Zeugnisse seines Geschichtshandelns in je ihrer Zeit wesenhaft zu diesem
selbst hinzugehdren, dass also die Uberlieferungsgeschichte dieser Zeugnisse theo-
logische Bedeutung habe. Vom Neuen Testament her gesehen wirke sich das ge-
schichtliche Wesen Gottes in der konkreten Geschichte Jesu aus, die wiederum die
Geschichte ihrer Vergegenwirtigung in Verkiindigung und Glaube zur Folge habe.

Ziel der Studien Ulrich Wilckens’ ist es, die Wirklichkeit dessen, was die
neutestamentlichen Texte von Gott in seiner Geschichts- und Wirkméchtigkeit
sagen, auch als denkmdglich und denkwiirdig zu betrachten. Diese Pramisse
fihrt ihn dann in grofitmaéglicher Konsequenz dazu, nicht nur die Erscheinungen
des Auferstandenen, sondern sogar die Auffindung des leeren Grabes als his-
torisch durchaus fassbare Fakten zu markieren, die den christlichen Glauben
begriinden und prigen. Wilckens kennt die Argumente seiner Kritiker. Aber er
kritisiert sie seinerseits so, dass es in Zukunft nicht ganz leicht fallen diirfte, die
hergebrachte Kritik an den Osterevangelien fortzuschreiben, indem man vor
allem das vermeintlich Legendenhafte darin betont.

5 Theologie des NT im Gegeniiber zu einer Hermeneutik des Verdachts

In enger inhaltlicher Ndhe zu den in der Theologie Ulrich Wilckens’ erarbeiteten
Positionen steht kein Geringerer als Papst Benedikt XVI. Im ersten Band seines
lehrreichen und vor allem beeindruckenden Buches ,Jesus von Nazareth®
pladiert auch er fiir eine theologische Revision der exegetischen Wissenschaft und
setzt sich kritisch mit den Methoden und Ertrégen der hergebrachten Exegese
auseinander.



230 LITERATURBERICHT

Der Grundtenor seines Buches, der im Vorwort anklingt und in Variation
bis zum Ende hin wahrnehmbar bleibt, liegt in der glaubenden Gewissheit, dass
den Menschen in Jesus Christus kein anderer als Gott selbst begegnet. Dieses
Bekenntnis, darauf kommt es dem Papst an, steht in ungebrochener sachlicher
Kontinuitat zum Selbstverstindnis Jesu von Nazareth selbst und auch in Kon-
tinuitdt zur Darstellung seiner gottlichen Gestalt und seines vollmachtigen
Wirkens in den Evangelien. Auf der Grundlage dieser theologischen Option
will der Papst ,,den Weg Jesu auf Erden und seine Verkiindigung zu verstehen®
suchen.

Im Zuge dessen mdchte er den durch enggefiihrte historische Kritik gerissenen
Graben zwischen historischem Jesus und Christus des Glaubens tiberbriicken.
Ergebnis der so genannten Modernen Bibelwissenschaft sei es gewesen, dass
wenig Sicheres {iber Jesus auszumachen sei und der Glaube an seine Gottheit erst
nachosterlich sein Bild gepragt habe. Diese Annahme sei allerdings dramatisch
fiir den Glauben, weil dadurch sein eigentlicher Bezugspunkt unsicher werde:
Die innere Freundschaft mit Jesus, auf die doch alles ankomme, drohe ins Lee-
re zu greifen. Der Papst betont in diesem Zusammenhang, dass es fiir den bib-
lischen Glauben wesentlich ist, sich auf ein wirklich historisches Geschehen zu
beziehen. Wo namlich Geschichtlichkeit geleugnet werde, werde der christliche
Glaube als solcher aufgehoben. Weil also geschichtliche Faktizitit wesentlicher
Bestandteil des christlichen Glauben sei, miisse er sich notwendig - aufgrund
seiner selbst — der historischen Riickfrage aussetzen.

Dazu kniipft Joseph Ratzinger in seinem Buch an die Tradition einer Theo-
logie der Mysterien des Lebens Jesu an und behandelt zunachst den Weg Jesu
von der Taufe bis hin zur Verklarung. Er verweist auf die ungebrochene Ge-
betsgemeinschaft Jesu mit dem Vater und erkennt darin den entscheidenden
Konstruktionspunkt jeder Christologie. Schon im Reden und Denken Jesu
gebe es Anhaltspunkte fiir seine géttliche Herkunft. Eben diese Divinitét Jesu
manifestiere sich nicht zuletzt in seiner Botschaft vom Anbruch des Gottes-
reiches, denn die neue Ndhe der Herrschaft Gottes, von der Jesus spreche und
deren Ausrufen das Unterscheidende seiner Botschaft sei, bestehe in ihm selbst.
Jesus Christus selbst sei die Basileia,?* d.h. in ihm ist Gott selbst der Handelnde
und Herrschende. So gelangt Ratzinger zu dem Urteil, dass die gesamte Ver-
kiindigung Jesu Botschaft seines eigenen Geheimnisses sei, Christologie also als
Rede von der Anwesenheit Gottes in Jesu Person und Handeln zu verstehen sei,
weil Jesus eben selbst als Sohn des Vaters Gott ist. Damit setzt sich der Papst
und Theologe Joseph Ratzinger sehr deutlich ab von anderen Positionen, die das
Christusbekenntnis als ein Produkt der nachdsterlichen Gemeinde erkldren. Die

22 Vgl. Benedikt XVI., Jesus (Anm. 7), 90.



LITERATURBERICHT 231

Entscheidung des Konzils von Nikaia, das die Wesensgleichheit von Vater und
Sohn definiert hat, sei keine hellenistische Verfilschung, man habe vielmehr in
nichtbiblischer Terminologie das biblische Bekenntnis zu Jesus Christus, dem
Sohn Gottes, zur Sprache gebracht.

So kommt es - in gewisser Weise im Anschluss an die Uberlegungen von
Ulrich Wilckens - zu einem Wendepunkt neutestamentlicher Theologie, die
dem Jesus-Bild der Evangelien mehr Vertrauen entgegenbringt als den vielen
hypothetischen Rekonstruktionen der historisch-kritischen Bibelexegese. Einer
aufgeklarten Hermeneutik des Verdachts, die hinter die Zeugnisse der Evangelien
kritisch zurtickfragt, um sich so dem vermeintlich authentischen Jesus zu néhern,
setzt Benedikt XVI. ein Grundvertrauen gegeniiber, das die Heiligen Schriften
in dem Geist lesen will, in dem sie geschrieben wurden. Ratzinger betont und
wiirdigt in diesem Zusammenhang zwar die Arbeit historisch-kritischer Riick-
frage, aber er fordert zugleich eine genuin theologische Auslegung der biblischen
Zeugnisse, die sich nicht damit begniige, das Wort der Schrift als im umfassenden
Sinne allein menschliches zum Gegenstand zu haben. Die historisch-kritische
Methode sei ohne Zweifel eine der grundlegenden Dimensionen der Auslegung,
aber sie schopfe den Auftrag der Auslegung fiir den nicht aus, der in den bib-
lischen Schriften die eine Heilige Schrift sieht und sie als von Gott inspiriert
glaubt. Darum bezieht er die Kirchenviter, die Liturgie, sogar Heilige als theo-
logische Quellen mit ein, was sein Buch schliefllich der Kritik aussetzte, diese
Quellen fielen letztlich hinter das Niveau der historischen Kritik zuriick. Dem-
gegeniiber bleibt die kritische Anfrage des Papstes im Raum stehen, ob nicht die
Exegese ihrerseits einer methodischen Engfithrung erliegt, wenn sie das lebendige
Gedichtnis der Kirche, das die neutestamentlichen Schriften allererst hervor-
gebracht hat und die Verkiindigung durch alle Zeiten tibergreift, methodisch
und inhaltlich ausklammert.

Papst Benedikt XVI. schaftt so eine mit Theologie angereicherte Darstellung
des historischen Jesus, die vermeidet, worunter andere Wissenschaftler leiden,
die das Auftreten und das Geschick Jesu historisch zu rekonstruieren suchten:
dass sich der historische Jesus, wie Albert Schweitzer es sagte, verselbststdndigt
und die Bedeutung seines irdischen Wirkens fiir Theologie und Glaube unscharf
wird. Stattdessen gibt er den neutestamentlichen Zeugnissen ihren Glanz und
ihre theologische Tiefe zuriick, indem er zeigt: Der Sohn ist nicht vom Vater
losgel6st, sondern Er iibersetzt Gott fiir uns Menschen leiblich und sinnlich und
als Mensch eben in einem fiir Menschen verstehbaren Zeichen. Jesus Christus
ist das Foto von Gott, das wir haben.>?

23 So K. Berger, Ernstfall fiir die Exegeten, in: Rheinischer Merkur, Nr. 21 (24.05.2007), 7; www.rhei-
nischer-merkur.de/index.php?id=20810 [Stand: 25.5.2007].



232 LITERATURBERICHT

6 Neutestamentliche Theologie als Deutung gottlicher Sinnstiftung

Sein im Vorwort selbst gestecktes Ziel, ,,umfassend die Vielfalt und den Reichtum
der neutestamentlichen Gedankenwelt darzustellen®, erreicht Udo Schnelle in
seiner ,, Theologie des Neuen Testaments® auf tiberzeugende Weise. Dazu fithrt
er die Sinn-Kategorie, verstanden als Deutungskraft zur Orientierung innerhalb
der Lebenszusammenhénge, in die Diskussion ein. Fiir eine neutestamentliche
Theologie sei der Sinnbegriff von grof3er Bedeutung, denn er vermége Gottliches
und Menschliches miteinander zu verbinden, indem er die Sinnstiftung Gottes
in Jesus Christus und ihre Bezeugung in den Schriften des Neuen Testaments
gleichermaflen erfasse. Das Neue Testament als Basisurkunde des Christentums
sei eine Sinnbildung mit einer auflergewohnlichen Wirkungsgeschichte, weil
das Urchristentum auf der Basis der vom Neuen Testament vielféltig erzdhlten
Jesus-Geschichte ein Sinngeb4dude zu errichten verstanden habe, das das Leben
der Menschen festigt und strukturiert. Dieses Sinngebaude verftige jedoch iiber
eine grof3e Deutungskraft. Deshalb miisse es das vorrangige Ziel einer Theo-
logie des Neuen Testaments sein, die Grund-Elemente dieser Deutungskraft zu
ermitteln und darzustellen.

Insbesondere die Grundereignisse von Kreuz und Auferweckung bedurften
nach Ansicht Udo Schnelles einer besonderen Sinnbildungsleistung, die seitens
der neutestamentlichen Autoren in je unterschiedlicher Weise erbracht worden
sei. So wurde das Jesus-Ereignis aus verschiedener Perspektive und auf je eigene
Weise erzihlt. Die Aufgabe, vor die Schnelle die Theologie heute gestellt sieht,
besteht darin, die Vielzahl dieser neutestamentlichen Sinnbildungsleistungen
in ihrer theologischen, literarischen und religionsgeschichtlichen Dimension
so zu erheben, dass ihre sachgemifle Rezeption mdglich ist. Angesichts dieses
theologischen Bemiihens, die neutestamentliche Uberlieferung historisch greif-
bar und theologisch verstehbar werden zu lassen, verhindere die Sinnkategorie
als hermeneutische Konstante eine in ihrer Konsequenz fatale Verengung auf
rein historische Fragestellungen. Ohne auf die Wahrheitsfrage verzichten zu
wollen, die ja als solche verbindliche Sinnstiftung vermittelt, ziele die Darstellung
seiner neutestamentlichen Theologie darum nicht auf die Beschreibung eines
entkernten Gedankengebdudes, sondern auf die Erfassung seiner Architektur,
der tragenden Decken und Winde, der Tiiren und Treppen, die Verbindungen
schaffen, und der Fenster, die Ausblicke ermédglichen.**

Insbesondere im Blick auf die Person, das Wirken und die Botschaft Jesu
gelingt Udo Schnelle eine umfassende Darstellung und Interpretation jener Heils-
dynamik, die in Gott selbst griindet. Unter der programmatischen Uberschrift

24 Vgl. U. Schnelle, Theologie (Anm. 4), 17.



LITERATURBERICHT 233

»Jesus von Nazareth: Der nahe Gott“ bewegt er sich grundsitzlich auf solchen
Denkwegen, die auch der Papst mit seinem Jesus-Buch beschreitet. Und es er-
scheint nur konsequent, dass Schnelle mit seinen Uberlegungen bei der Ge-
stalt und im Geheimnis Jesu von Nazareth ansetzt, weil er im Nachdenken tiber
die sich im Christusereignis realisierende Heilsinitiative Gottes die ,grund-
legende Basis und den Ausgangspunkt jeder neutestamentlichen Theologie®
sieht. Dabei diirfe die Frage nach Jesus nicht einfach auf den ,historischen®
Jesus als den ,,wirklichen® Jesus reduziert werden, weil Jesus eben nur in seiner
neutestamentlich narrativen Prasentation zugénglich sei. Gerade insofern Jesus
aber niemals jenseits seiner Bedeutung fiir den Glauben zugénglich war und ist,
miisse eben auch fiir den vordsterlichen Jesus die Frage nach seinem Sendungs-
bewusstsein und der theologischen Bedeutung seines Wirkens gestellt werden.
Dabei verbiete sich die strikte Unterscheidung zwischen historischer und theo-
logischer Riickfrage.

Im Blick auf Jesus urteilt Schnelle, dass seine gesamte Wirklichkeit ein Gottes-
geschehen war. Jesu Weltsicht prige eine tiefe theozentrische Grundperspektive,
deren zentrales Element der Sinnbildung die Erfahrung einer neuen Gottesnahe
und die Formulierung eines neuen Gottesbildes gewesen sei. Herzmitte dieser
Verkiindigung ist auch fiir Schnelle die Proklamation des Reiches Gottes. Um
die Basileia-Predigt Jesu in ihrer Tiefe und Weite auszumessen, fiihrt er des-
halb die Kategorie der symbolischen Dimension ein. Symbole versteht er als
tiber sich selbst hinausweisende, neue Sinnwelten eréftnende Zeichen, die eine
andere Wirklichkeit in die Wirklichkeit der Menschen hineintragen. Aber sie
bilden diese neue Wirklichkeit nicht nur ab, sondern vergegenwirtigen sie so,
dass sie wirksam werden kann. In der Verkiindigung und im Wirken Jesu sei das
zentrale religiése Symbol das Reich Gottes gewesen, das das Kommen des einen
Gottes in seinem Reich anzeige. Sich selbst habe Jesus dabei als der bleibende An-
fang jener konkreten, weltumstiirzenden Wirklichkeit der Basileia verstanden.
Wenn aber Jesus das Aufrichten der Basileia so exklusiv an seine Person ge-
bunden habe, dass er selbst als Anbruch der Gottesherrschaft erscheint, dann
miisse er — insbesondere im Licht von Ostern und der Dynamik des Gottes-
geistes im Hier und Jetzt der Kirche — notwendigerweise nicht nur in die Néhe
Gottes geriickt, sondern mit ihm selbst zusammengedacht werden. In dieser
»ersten Transformation® erblickt Udo Schnelle sozusagen den ,,Urknall der
Christologie®. Die Entstehung der Christologie aus dem Anspruch und der Ver-
kiindigung Jesu heraus sei somit ein natiirlicher historischer und theologischer
Prozess. Ausgehend von der Verkiindigung und dem Wirken Jesu und neu in-
spiriert durch das Ostergeschehen habe sich frithchristlich eine umfangreiche
Text-, Traditions- und Sinnpflege entfaltet, um das Jesus-Ereignis so in seinem
Bestand zu wahren, weiter auszuformulieren und seinen Sinn durch Deutungs-



234 LITERATURBERICHT

anstrengungen aus der Vergangenheit mit der Gegenwart zu vermitteln. Diese
Leistung dokumentiere das Neue Testament, das schon allein deshalb das bis
heute grundlegende Dokument des christlichen Glaubens sei.

7 Spirituelle Impulse

Die Neutestamentliche Theologie fithrt in ihrem Nachdenken iiber die Gestalt
und das Geheimnis Jesu an die Quellen und Urspriinge des Christentums. IThr
Anliegen ist es, angesichts der Vielfalt und der inneren Einheit der Textzeugnisse
einen Verstehenshorizont zu schaffen, vor dem die Dynamik der Liebe Gottes zu
den Menschen allererst fassbar wird. Darin unterliegt sie einem hermeneutischen
Wechsel, der als innerer Zirkel auch die Perspektive des Glaubens bestimmt:
Wo ndmlich das Ganze in den Blick gerit, dndert dies die Sicht auf das Einzelne,
wie umgekehrt die Betrachtung des Einzelnen Auswirkungen hat auf den Zu-
sammenhang des Ganzen. In Bezug auf die Reflexion des Christusereignisses
bedeutet dies, einerseits die Vielzahl der neutestamentlichen Stimmen wahr-
zunehmen und darin andererseits das groflere und zugleich verbindende Ganze
der gottlichen Heilsinitiative zu erkennen. Die beschriebenen Theologien laden
dazu ein, dieser vom Neuen Testament behaupteten und sich im Christus-
ereignis uniiberbietbar manifestierenden Zuwendung Gottes mit einem Ver-
trauen zu begegnen, das auch den Glauben an die Belastbarkeit christlicher
Hoffnung angesichts historischer Infragestellungen beinhaltet. Den im Laufe
der Theologiegeschichte immer wieder - latent oder offen — betriebenen
Reduktionen des Christuskerygmas wird somit eine Sicht entgegengestellt, die
den neutestamentlichen Autoren Urteilsfihigkeit und Wahrhaftigkeit beimisst
und darin zugleich die Rolle der Kirche als Hiiterin der Heiligen Schrift wert-
schitzt. Dann aber kann eine so verstandene Theologie des Neuen Testaments
den Menschen helfen, Antwort auf jene Lebensfragen zu finden, die sich seit jeher
stellen, weil sie sich mit den Daseinsrisiken von Schuld und Tod verbinden. Was
ist Erlosung? Wer schafft Erlsung? Und worin liegt sie begriindet? Suchende und
fragende Menschen haben, insofern der christliche Glaube mehr als nur Welt-
anschauung ist, ein Recht auf verbindliche Antworten. Sie zu entwickeln und zu-
gleich vor Gott und dem Forum menschlicher Vernunft zu verantworten, ist das
Ergebnis jenes Nachsinnens iiber Jesus, das sich in den vorgestellten Werken als
gelungene Theologie des Neuen Testaments prasentiert.



