
GuL 82/3 (2009) 223–234

Literaturbericht      223

Suche nach Jesus
Neutestamentliche Theologien  
der Gegenwart
Robert Vorholt / Dülmen

Dem ambitionierten Projekt einer umfassenden Darstellung neutestamentlicher 
Theologie haben sich in jüngerer Zeit namhafte Exegeten verschrieben. Weg-
weisenden Darstellungen, etwa der „Theologiegeschichte des Urchristentums“ 
von Klaus Berger,1 der „Biblischen Theologie“ von Hans Hübner2 und Peter 
Stuhlmacher,3 gesellen sich inzwischen neuere Werke hinzu, so die „Theologie 
des Neuen Testaments“ aus der Feder des Hallenser Exegeten Udo Schnelle4 
oder die großen Entwürfe von Ferdinand Hahn5 und Ulrich Wilckens.6 Auch das 
bedeutende Jesus-Buch Papst Benedikts XVI.7 steht in dieser Reihe.

Die Frage, ob und inwieweit Verkündigung, Wirken und Geschichte des vor-
österlichen Jesus notwendiger Bestandteil einer neutestamentlichen Theologie 
sind, wird schon seit langem innerhalb der exegetischen Zunft intensiv erörtert. 
Neues Gewicht erhält nun die Betonung der Zusammengehörigkeit von vor-
österlicher Jesus-Geschichte und nachösterlicher Christus-Verkündigung, die 
aus dem Glauben resultiert, dass sich schon im irdischen Wirken Jesu der An-
bruch der von ihm selbst angesagten Gottesherrschaft vollzieht. So grundsätzlich 
der Konsens ist, so unterschiedlich sind die beschrittenen Denkwege. 

1 � Der Horizont neutestamentlicher Theologie

Theologie ist Nachdenken über den Glauben und dient im Letzten seiner Ver-
gewisserung. Die Theologie des Neuen Testaments setzt deshalb beim Glaubens-
zeugnis des Urchristentums an, um von hier aus die eigentlichen und zentralen 

1  K. Berger, Theologiegeschichte des Urchristentums. Theologie des Neuen Testaments. Tübingen, Ba-
sel 1994.
2  H. Hübner, Biblische Theologie des Neuen Testaments, 3 Bde. Göttingen 1990–1995.
3  P. Stuhlmacher, Biblische Theologie des Neuen Testaments, 2 Bde. Göttingen 1992/1999.
4  U. Schnelle, Theologie des Neuen Testaments. Göttingen 2007.
5  F. Hahn, Theologie des Neuen Testaments, 2 Bde. Tübingen 2002.
6  U. Wilckens, Theologie des Neuen Testaments, 3 Bde. Neukirchen-Vluyn 2002ff.
7  Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Freiburg, Basel, Wien 2007.



224      Literaturbericht

Grundlagen des christlichen Glaubens zu beschreiben. Eine in diesem Sinne 
selbstständige bibeltheologische Disziplin hat es bis ins 18. Jh. hinein praktisch 
nicht gegeben. Alle christliche Theologie galt bis dato als biblisch begründet 
und verstand sich selbstredend als Auslegung der Heiligen Schrift. Erst das aus-
gehende 18. und vor allem das 19. Jh. führte zu einer Veränderung. Historisches 
Bewusstsein kam auf und rationale Fragestellungen wurden im Geiste kritischer 
Überprüfung auch an die Bibel herangetragen. Das allerdings hatte erhebliche 
Konsequenzen: Nicht nur hinsichtlich der Ausprägung einer genuin exegetischen 
Wissenschaft, sondern vor allem im Blick auf das Verständnis von Schrift und 
Schriftauslegung. Insbesondere im Kielwasser der Aufklärung etablierte sich im 
Bereich der neu entworfenen Bibelwissenschaft nämlich eine Form historisch-
kritischer Exegese, die darauf zielte, das Zeugnis der Heiligen Schrift von seiner 
vermeintlich falschen Ideologisierung und geistlichen Überhöhung durch die 
kirchliche Verkündigung zu befreien. Die Aufmerksamkeit richtete sich dabei 
nicht zuletzt auf die Person Jesu selbst. Die so genannte „Leben-Jesu-Forschung“ 
versuchte, Jesus von Nazareth sowohl aus der kirchlich-dogmatischen als auch 
der urchristlich-kerygmatischen Auslegungstradition zu lösen, um ihn dann 
als „historischen Jesus“ zur alleinigen Grundlage und zum einzigen Kriterium 
christlichen Glaubens zu erheben. Damit geriet sie in eine unauflösliche Aporie, 
die Albert Schweitzer auf den Punkt brachte: „Es ist der Leben-Jesu-Forschung 
merkwürdig ergangen. Sie zog aus, um den historischen Jesus zu finden, und 
meinte, sie könnte ihn dann, wie er ist, als Lehrer und Heiland in unsere Zeit 
hineinstellen. Sie löste die Bande, mit denen er seit Jahrhunderten an den Felsen 
der Kirchenlehre gefesselt war und freute sich, als wieder Leben und Bewegung 
in die Gestalt kam und sie den historischen Menschen Jesus auf sich zukommen 
sah. Aber er blieb nicht stehen, sondern ging an unserer Zeit vorüber und kehr-
te in die seinige zurück“.8 Schweitzer hatte schon 1906 die Problematik eines 
durch die historische Exegese entwickelten, evolutiven Schemas erkannt, das 
den vorösterlichen verkündenden Jesus vom nachösterlich verkündeten Christus 
zu trennen suchte und so einen tiefen, bis in die Gegenwart spürbaren Graben 
riss zwischen Vernunft und Glaube, Theologie und Kirche, Exegese und Ver-
kündigung.

Zu einer grundlegenden Revision des hermeneutischen Ansatzes und damit 
sicher auch zu einer Art Schadensbegrenzung für Theologie und Kirche führten 
theologische Pionierleistungen, die von der Mitte des 20. Jh. an die historische 
Jesusfrage wieder in ihre bibeltheologischen Fragestellungen aufnahmen. Die Ar-
beiten von Ernst Käsemann, Joachim Jeremias, Gerhard Ebeling, Ernst Fuchs oder 
James M. Robinson etwa sind gekennzeichnet durch das Bemühen, im Rahmen 

8  A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Tübingen 1906, 631.



Literaturbericht      225

einer Theologie des Neuen Testaments die Bedeutung der vorösterlichen Ge-
schichte und Botschaft Jesu für die kirchliche Verkündigung auf dem Weg über 
die historische Rückfrage zu erhellen. Derweil Rudolf Bultmann9 die urchristliche 
Theologie noch einzig vom nachösterlichen Kerygma aus zu erhellen vermochte, 
eröffneten sich Joachim Jeremias neue theologische Horizonte, wenn er in Jesu 
ureigener Botschaft nicht nur den Grundstock neutestamentlicher Theologie er-
blickte, sondern in ihr zumindest in nuce die gesamte nachösterlich entfaltete 
Christologie auszumachen verstand.10 Auch die Arbeiten von Leonhard Goppelt11 
und Wilhelm Thüsing12 weisen in ihrem Bemühen, eine Theologie des Neuen 
Testaments unter Beachtung der vom Neuen Testament selbst vorausgesetzten 
Einheit von Jesus-Überlieferung und Verkündigung zu formulieren, in dieselbe 
Richtung. Damit ist ein Fundament gelegt, auf dem neuere Entwürfe einer Theo-
logie des Neuen Testaments in der Rückfrage nach Jesus aufbauen können.

2 � Biblische Theologie des Neuen Testaments

Peter Stuhlmacher fragt in seiner „Biblischen Theologie des Neuen Testaments“ 
nach den Leitthemen einer gesamtbiblischen Theologie. Sie werde konstituiert 
durch das kerygmatische Zeugnis Gottes, des Schöpfers, der Israel zu seinem 
Volk erwählt und in Jesus Christus die eschatologische Rettung von Juden und 
Heiden vollzogen habe. Daraus schließlich resultiere der „Versuch, eine vom 
Alten Testament herkommende und zu ihm hin offene Biblische Theologie des 
Neuen Testaments zu entwerfen und über sie hinaus eine gesamtbiblische Theo-
logie ins Auge zu fassen“.13 Im Zuge dessen kommt es ihm wesentlich darauf an, 
die Botschaft Jesu als „maßgebenden Teil des neutestamentlichen Zeugnisses“ zur 
Geltung zu bringen und „zusätzlich die Einsicht in die fortschreitende Entfaltung 
der Offenbarung Gottes in Christus“ festzuhalten.14 So sehr es Stuhlmacher also 
darum geht, den heilsgeschichtlichen Zusammenhang von AT und NT unter 
dieser Prämisse aufzuzeigen, so wenig lässt er die Bedeutsamkeit der historischen 
Rückfrage nach Jesus im Horizont einer Theologie des Neuen Testaments außer 
Acht. Er unterstreicht vielmehr, dass – solange man der Evangelientradition mit 
kritischer Sympathie gegenüberstehe – methodisch nicht von ihrer geschicht-

9  R. Bultmann, Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen. Zürich 1949.
10  J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie, 1. Teil: Die Verkündigung Jesu. Gütersloh 41988 u. Ders., 
Das Problem des historischen Jesus. Stuttgart 1960.
11  L. Goppelt, Theologie des Neuen Testaments, 2 Bde. Hrsg. von J. Roloff. Göttingen 1975/1976 (Nach-
druck 1978).
12  W. Thüsing, Die neutestamentlichen Theologien und Jesus Christus, 3 Bde. Münster 21996–2001.
13  Vgl. P. Stuhlmacher, Biblische Theologie (Anm. 3), 30.
14  Vgl. aaO., 24.



226      Literaturbericht

lichen Unglaubwürdigkeit, sondern im Gegenteil von ihrer Glaubwürdigkeit aus-
zugehen sei.15 Der Charakter dieser Tradition als lebendiger Lehrtradition im-
pliziere zwar, dass sie im Zuge von Weiterverkündigung und Übersetzungsvor-
gängen ergänzt, teilweise gar umformuliert und aktualisiert worden sei, aber nie 
so, dass sie darüber eine fundamentale Veränderung erfahren habe oder etwas 
Neues hinzugekommen sei, was Jesus eben nur nachträglich in den Mund gelegt 
wurde.

Als Zentrum der Verkündigung Jesu wertet Stuhlmacher die Reich-Gottes-
Predigt Jesu. Zwischen Jesu Wort und Werk bestehe ein besonderer Zusammen-
hang, den er als eschatologisch weit über sich hinausweisenden, jedoch alles ent-
scheidenden Anfang Gottes in Jesus beschreibt. In Jesu Worten und Taten sei 
Gott unmittelbar gegenwärtig. Indem er das Evangelium von der Gottesherr-
schaft lehre und bezeuge, sei Jesus der Sohn, der im Namen des Vaters hand-
le und lebe.16 Schon rein formal muss es den Leser angesichts solcher an theo-
logischer Klarheit nichts vermissen lassender Spitzensätze neutestamentlicher 
Theologie erstaunen, dass Stuhlmacher das Ereignis der Auferweckung des Ge-
kreuzigten erst im zweiten übergeordneten Kapitel seiner Theologie, das sich 
der Verkündigung der Urgemeinde zuwendet, bespricht. Die Begründung folgt 
umgehend: Jene Texte des Neuen Testaments, die von der Auferweckung Jesu 
berichten, wollten nicht einfach nur von der Beobachtung einer Tatsache im 
engeren Sinne berichten, sondern von dieser – für Stuhlmacher durchaus auch 
im historischen Sinne belastbaren – Tatsache in Form eines Bekenntnisses 
sprechen. Bei diesem Bekenntnis der Auferweckung Jesu von den Toten hand-
le es sich um nichts Geringeres als die kühne Deutung der Erscheinungen des 
erhöhten Christus vom Himmel her angesichts seiner Hinrichtung am Kreuz. 
Weil dies aber von Anfang an als Werk des einen Gottes gedeutet wurde, sei das 
urchristliche Auferweckungsbekenntnis ein entscheidendes Zentraldatum der 
biblischen Theologie des Neuen Testaments. So sei Jesus auf der Grundlage des 
alttestamentlich-frühjüdischen Bekenntnisses zu Gott als dem Schöpfer und Er-
wecker der Toten als der von Gott auferweckte und gemäß Ps 110,1 erhöhte Kyrios 
geglaubt worden und Gott als derjenige, der Jesus von den Toten auferweckt hat. 
Dieses homologische Bekenntnis impliziere zwangsläufig die innere Beteiligung 
aller Bekennenden an ihrem Bekenntnis.

15  Vgl. aaO., 45.
16  Vgl. aaO., 73f.



Literaturbericht      227

3 � Neutestamentliche Theologie in Vielfalt und Einheit

Ferdinand Hahn wählt einen anderen Weg. Im Unterschied zu Peter Stuhlmacher 
und Hans Hübner entwirft er seine umfassende Theologie des Neuen Testaments17 
weniger im Licht eines alttestamentlichen Deutehorizontes, sondern unter den 
Gesichtspunkten von Vielfalt und Einheit. So ruht sein Werk auf zwei Pfeilern: 
Zum einen geht es Hahn um die Beschreibung der urchristlichen Theologie-
geschichte in all ihren unterschiedlichen Traditionsschichten und -strömen, 
zum anderen will er die Einheit des Neuen Testaments hervorheben, indem er 
sie anhand zentraler Themen – freilich wiederum in Konvergenz und Divergenz 
– entfaltet. Die Darstellung der Vielfalt im Sinn einer Theologiegeschichte des 
Urchristentums sei also nur ein – wenngleich unerlässliches – Teilstück. Erst 
in der Verbindung mit der Absicht, die verschiedenen theologischen Entwürfe 
des Urchristentums aufeinander zu beziehen und nach deren innerer Einheit zu 
fragen, könne schließlich von einer „Theologie des Neuen Testamentes“ im ei-
gentlichen Sinn gesprochen werden.

In diesen Duktus seiner Überlegungen rückt er auch die Frage nach Jesus. Sie 
habe allerdings nur dann eine theologische Funktion, wenn zugleich die Über-
lieferung der vorösterlichen Jesusgeschichte durch das Urchristentum berück-
sichtigt werde. Das historisch Vorgegebene dürfe also nicht losgelöst betrachtet 
werden vom kirchlichen Rezeptions- und Interpretationsprozess, in das es 
schon früh einbezogen wurde. Darum spielt für Hahn neben der Frage nach 
der Identität der Person von vor- und nachösterlichem Jesus auch die nach der 
Kontinuität zwischen beiden eine wesentliche Rolle. Diese Kontinuität könne 
jedoch nicht ohne die Berücksichtigung einer Diskontinuität zutreffend be-
stimmt werden. Diese Diskontinuität will Hahn nun allerdings nicht zuvorderst 
als ein theologie- und glaubensgeschichtliches Problem, sondern als eine theo-
logische Notwendigkeit verstanden wissen. Der „Ostergraben“ habe Bedeutung. 
Er beziehe sich einerseits auf den Jüngerkreis Jesu, dessen Glaube am Karfreitag 
zerbrochen und erst zu Ostern neu begründet ist, er beziehe sich aber auch auf 
das Geschick Jesu selbst, dessen scheinbares Scheitern am Kreuz erst von Ostern 
her überwunden werden konnte. Die Zäsur zwischen Kreuz und Auferweckung 
markiere so verstanden im Letzten eine Kontinuität des Jesusereignisses, die 
unterbrochen war und zugleich neu gestiftet wurde.18 Dieses als Neustiftung ver-
standene österliche Ereignis entziehe sich allerdings der historischen Rückfrage, 
weil sich seine Faktizität nicht objektiv nachweisen ließe. Historisch fixierbar sei 

17  Vgl. Anm. 5.
18  Vgl. F. Hahn, Theologie (Anm. 5), Bd. 1, 42.



228      Literaturbericht

allein das im Glauben zu fassende Zeugnis derer, die nach der Katastrophe des 
Kreuzes von der Auferweckung des Gekreuzigten sprechen.

Wo Jesus im Zeichen solcher Kontinuität als der auferweckte und gegen-
wärtige Kyrios verkündet werde, könne jedoch auf eine Bezugnahme auf seine ir-
dische Existenz nicht verzichtet werden, weil gerade seine von der Auferstehung 
her erkannte geschichtliche Wirklichkeit Grund und Inhalt des Glaubens sei. 
Im Zuge einer kritischen Analyse sei deshalb nicht nur zu fragen, wie die eigene 
Botschaft und Geschichte Jesu aussah, sondern eben auch, wie sie in das Zeug-
nis seiner Jünger und der frühen Gemeinde einbezogen wurde. Auf dem Weg 
dorthin leiste die historisch-kritische Exegese unverzichtbar wertvolle Dienste. 
Sie führe sogar dazu, jene „eigentümliche Offenheit“ zu erkennen, die die Ge-
schichte Jesu durchziehe. Doch erst vom Osterglauben her erfülle sich diese Of-
fenheit mit letztem Sinn, weshalb Hahn im Anschluss an Wolfgang Trilling19 
formuliert, der „wahre und eindeutige Jesus“ sei allein der des Kerygmas.20 Hier 
setzte schließlich auch die Rezeption der vorösterlichen Botschaft Jesu und die 
Entfaltung der Christologie als Anerkennung seiner Person und Würde an. 
Diesen Prozess skizziert Ferdinand Hahn in dreifacher Tendenz: Zum einen sei 
es um die Bewahrung der ureigenen Verkündigung Jesu gegangen, deren Zen-
trum die Ansage der Basileia ist. Zum anderen zeichne sich schon früh die Ver-
knüpfung der Heilspredigt Jesu mit der urchristlichen Christologie ab. Daneben 
gebe es aber auch die selbstständige Weiterführung, die eine Interpretation der 
Botschaft Jesu mit Hilfe anderer Begriffe und Vorstellungen durchführt. So wurde 
im österlichen Bekenntnis die Bedeutung der vorösterlichen Geschichte Jesu und 
ihre bleibende Aktualität hervorgehoben.

4 � Neutestamentliche Theologie vor dem Horizont der Geschichte

Einen einschneidenden Paradigmenwechsel im theologischen Urteil markiert 
die im umfassenden Sinne große „Theologie des Neuen Testaments“ von Ulrich 
Wilckens.21 Am Anfang seines Werkes steht die kritische Bestandsaufnahme 
der bibelwissenschaftlichen Forschungsmethoden, ihrer Ergebnisse und ihrer 
Hermeneutik. Die hergebrachte Exegese befinde sich in einer tiefen Krise, weil sie 
von einem Verständnis der Wirklichkeit und der Geschichte beherrscht sei, das 
in einen unlösbaren Widerspruch zum Geschichts- und Wirklichkeitsverständnis 
der Bibel selbst gerät, indem es den Gott, den Jesus verkündet, methodisch aus-
klammere. So aber habe die Exegese den Anschluss an die philosophische und 

19  Vgl. W. Trilling, Fragen zur Geschichtlichkeit Jesu. Düsseldorf 1966, 164.
20  Vgl. F. Hahn, Theologie (Anm. 5), Bd. 1, 18.
21  Vgl. Anm. 6.



Literaturbericht      229

historische Diskussion über die Möglichkeiten geschichtlichen Erkennens und 
vernünftiger Wirklichkeitsauffassung weitgehend verloren.

Um die Bibelwissenschaft aus dieser Falle herauszuführen und zugleich den 
Dienst theologischer Wissenschaft für Glaube und Leben der Kirche zu erneuern, 
verschreibt Wilckens sich dem Projekt einer kritischen Revision der exegetischen 
Analyse des Neuen Testaments. Darin betont er vor allem die historische Wirklich-
keit des Christusereignisses, insbesondere die der Auferweckung des Gekreuzigten, 
die die Herzmitte einer Theologie des Neuen Testaments ausmache. Diese sei als 
solche das zentrale Verbindungsglied zwischen der vorösterlichen Geschichte 
Jesu und der nachösterlichen Geschichte der Kirche. Da die Geschichte Jesu und 
der Kirche in den Evangelien und der Apostelgeschichte als Geschichte gött-
lichen Heilshandelns verstanden, erzählt und bezeugt werde, könne sie nur dann 
historisch angemessen verstanden und nacherzählt werden, wenn dieser heils-
geschichtliche Charakter sachlich und methodisch ernst genommen werde. Die 
Wirklichkeit Gottes selbst sei geschichtlich. Damit hänge unabdingbar zusammen, 
dass alle Zeugnisse seines Geschichtshandelns in je ihrer Zeit wesenhaft zu diesem 
selbst hinzugehören, dass also die Überlieferungsgeschichte dieser Zeugnisse theo-
logische Bedeutung habe. Vom Neuen Testament her gesehen wirke sich das ge-
schichtliche Wesen Gottes in der konkreten Geschichte Jesu aus, die wiederum die 
Geschichte ihrer Vergegenwärtigung in Verkündigung und Glaube zur Folge habe.

Ziel der Studien Ulrich Wilckens’ ist es, die Wirklichkeit dessen, was die 
neutestamentlichen Texte von Gott in seiner Geschichts- und Wirkmächtigkeit 
sagen, auch als denkmöglich und denkwürdig zu betrachten. Diese Prämisse 
führt ihn dann in größtmöglicher Konsequenz dazu, nicht nur die Erscheinungen 
des Auferstandenen, sondern sogar die Auffindung des leeren Grabes als his-
torisch durchaus fassbare Fakten zu markieren, die den christlichen Glauben 
begründen und prägen. Wilckens kennt die Argumente seiner Kritiker. Aber er 
kritisiert sie seinerseits so, dass es in Zukunft nicht ganz leicht fallen dürfte, die 
hergebrachte Kritik an den Osterevangelien fortzuschreiben, indem man vor 
allem das vermeintlich Legendenhafte darin betont.

5 � Theologie des NT im Gegenüber zu einer Hermeneutik des Verdachts

In enger inhaltlicher Nähe zu den in der Theologie Ulrich Wilckens’ erarbeiteten 
Positionen steht kein Geringerer als Papst Benedikt XVI. Im ersten Band seines 
lehrreichen und vor allem beeindruckenden Buches „Jesus von Nazareth“ 
plädiert auch er für eine theologische Revision der exegetischen Wissenschaft und 
setzt sich kritisch mit den Methoden und Erträgen der hergebrachten Exegese 
auseinander.



230      Literaturbericht

Der Grundtenor seines Buches, der im Vorwort anklingt und in Variation 
bis zum Ende hin wahrnehmbar bleibt, liegt in der glaubenden Gewissheit, dass 
den Menschen in Jesus Christus kein anderer als Gott selbst begegnet. Dieses 
Bekenntnis, darauf kommt es dem Papst an, steht in ungebrochener sachlicher 
Kontinuität zum Selbstverständnis Jesu von Nazareth selbst und auch in Kon-
tinuität zur Darstellung seiner göttlichen Gestalt und seines vollmächtigen 
Wirkens in den Evangelien. Auf der Grundlage dieser theologischen Option 
will der Papst „den Weg Jesu auf Erden und seine Verkündigung zu verstehen“ 
suchen.

Im Zuge dessen möchte er den durch enggeführte historische Kritik gerissenen 
Graben zwischen historischem Jesus und Christus des Glaubens überbrücken. 
Ergebnis der so genannten Modernen Bibelwissenschaft sei es gewesen, dass 
wenig Sicheres über Jesus auszumachen sei und der Glaube an seine Gottheit erst 
nachösterlich sein Bild geprägt habe. Diese Annahme sei allerdings dramatisch 
für den Glauben, weil dadurch sein eigentlicher Bezugspunkt unsicher werde: 
Die innere Freundschaft mit Jesus, auf die doch alles ankomme, drohe ins Lee-
re zu greifen. Der Papst betont in diesem Zusammenhang, dass es für den bib-
lischen Glauben wesentlich ist, sich auf ein wirklich historisches Geschehen zu 
beziehen. Wo nämlich Geschichtlichkeit geleugnet werde, werde der christliche 
Glaube als solcher aufgehoben. Weil also geschichtliche Faktizität wesentlicher 
Bestandteil des christlichen Glauben sei, müsse er sich notwendig – aufgrund 
seiner selbst – der historischen Rückfrage aussetzen. 

Dazu knüpft Joseph Ratzinger in seinem Buch an die Tradition einer Theo-
logie der Mysterien des Lebens Jesu an und behandelt zunächst den Weg Jesu 
von der Taufe bis hin zur Verklärung. Er verweist auf die ungebrochene Ge-
betsgemeinschaft Jesu mit dem Vater und erkennt darin den entscheidenden 
Konstruktionspunkt jeder Christologie. Schon im Reden und Denken Jesu 
gebe es Anhaltspunkte für seine göttliche Herkunft. Eben diese Divinität Jesu 
manifestiere sich nicht zuletzt in seiner Botschaft vom Anbruch des Gottes-
reiches, denn die neue Nähe der Herrschaft Gottes, von der Jesus spreche und 
deren Ausrufen das Unterscheidende seiner Botschaft sei, bestehe in ihm selbst. 
Jesus Christus selbst sei die Basileia,22 d.h. in ihm ist Gott selbst der Handelnde 
und Herrschende. So gelangt Ratzinger zu dem Urteil, dass die gesamte Ver-
kündigung Jesu Botschaft seines eigenen Geheimnisses sei, Christologie also als 
Rede von der Anwesenheit Gottes in Jesu Person und Handeln zu verstehen sei, 
weil Jesus eben selbst als Sohn des Vaters Gott ist. Damit setzt sich der Papst 
und Theologe Joseph Ratzinger sehr deutlich ab von anderen Positionen, die das 
Christusbekenntnis als ein Produkt der nachösterlichen Gemeinde erklären. Die 

22  Vgl. Benedikt XVI., Jesus (Anm. 7), 90.



Literaturbericht      231

Entscheidung des Konzils von Nikaia, das die Wesensgleichheit von Vater und 
Sohn definiert hat, sei keine hellenistische Verfälschung, man habe vielmehr in 
nichtbiblischer Terminologie das biblische Bekenntnis zu Jesus Christus, dem 
Sohn Gottes, zur Sprache gebracht.

So kommt es – in gewisser Weise im Anschluss an die Überlegungen von 
Ulrich Wilckens – zu einem Wendepunkt neutestamentlicher Theologie, die 
dem Jesus-Bild der Evangelien mehr Vertrauen entgegenbringt als den vielen 
hypothetischen Rekonstruktionen der historisch-kritischen Bibelexegese. Einer 
aufgeklärten Hermeneutik des Verdachts, die hinter die Zeugnisse der Evangelien 
kritisch zurückfragt, um sich so dem vermeintlich authentischen Jesus zu nähern, 
setzt Benedikt XVI. ein Grundvertrauen gegenüber, das die Heiligen Schriften 
in dem Geist lesen will, in dem sie geschrieben wurden. Ratzinger betont und 
würdigt in diesem Zusammenhang zwar die Arbeit historisch-kritischer Rück-
frage, aber er fordert zugleich eine genuin theologische Auslegung der biblischen 
Zeugnisse, die sich nicht damit begnüge, das Wort der Schrift als im umfassenden 
Sinne allein menschliches zum Gegenstand zu haben. Die historisch-kritische 
Methode sei ohne Zweifel eine der grundlegenden Dimensionen der Auslegung, 
aber sie schöpfe den Auftrag der Auslegung für den nicht aus, der in den bib-
lischen Schriften die eine Heilige Schrift sieht und sie als von Gott inspiriert 
glaubt. Darum bezieht er die Kirchenväter, die Liturgie, sogar Heilige als theo-
logische Quellen mit ein, was sein Buch schließlich der Kritik aussetzte, diese 
Quellen fielen letztlich hinter das Niveau der historischen Kritik zurück. Dem-
gegenüber bleibt die kritische Anfrage des Papstes im Raum stehen, ob nicht die 
Exegese ihrerseits einer methodischen Engführung erliegt, wenn sie das lebendige 
Gedächtnis der Kirche, das die neutestamentlichen Schriften allererst hervor-
gebracht hat und die Verkündigung durch alle Zeiten übergreift, methodisch 
und inhaltlich ausklammert.

Papst Benedikt XVI. schafft so eine mit Theologie angereicherte Darstellung 
des historischen Jesus, die vermeidet, worunter andere Wissenschaftler leiden, 
die das Auftreten und das Geschick Jesu historisch zu rekonstruieren suchten: 
dass sich der historische Jesus, wie Albert Schweitzer es sagte, verselbstständigt 
und die Bedeutung seines irdischen Wirkens für Theologie und Glaube unscharf 
wird. Stattdessen gibt er den neutestamentlichen Zeugnissen ihren Glanz und 
ihre theologische Tiefe zurück, indem er zeigt: Der Sohn ist nicht vom Vater 
losgelöst, sondern Er übersetzt Gott für uns Menschen leiblich und sinnlich und 
als Mensch eben in einem für Menschen verstehbaren Zeichen. Jesus Christus 
ist das Foto von Gott, das wir haben.23

23  So K. Berger, Ernstfall für die Exegeten, in: Rheinischer Merkur, Nr. 21 (24.05.2007), 7; www.rhei-
nischer-merkur.de/index.php?id=20810 [Stand: 25.5.2007].



232      Literaturbericht

6 � Neutestamentliche Theologie als Deutung göttlicher Sinnstiftung

Sein im Vorwort selbst gestecktes Ziel, „umfassend die Vielfalt und den Reichtum 
der neutestamentlichen Gedankenwelt darzustellen“, erreicht Udo Schnelle in 
seiner „Theologie des Neuen Testaments“ auf überzeugende Weise. Dazu führt 
er die Sinn-Kategorie, verstanden als Deutungskraft zur Orientierung innerhalb 
der Lebenszusammenhänge, in die Diskussion ein. Für eine neutestamentliche 
Theologie sei der Sinnbegriff von großer Bedeutung, denn er vermöge Göttliches 
und Menschliches miteinander zu verbinden, indem er die Sinnstiftung Gottes 
in Jesus Christus und ihre Bezeugung in den Schriften des Neuen Testaments 
gleichermaßen erfasse. Das Neue Testament als Basisurkunde des Christentums 
sei eine Sinnbildung mit einer außergewöhnlichen Wirkungsgeschichte, weil 
das Urchristentum auf der Basis der vom Neuen Testament vielfältig erzählten 
Jesus-Geschichte ein Sinngebäude zu errichten verstanden habe, das das Leben 
der Menschen festigt und strukturiert. Dieses Sinngebäude verfüge jedoch über 
eine große Deutungskraft. Deshalb müsse es das vorrangige Ziel einer Theo-
logie des Neuen Testaments sein, die Grund-Elemente dieser Deutungskraft zu 
ermitteln und darzustellen.

Insbesondere die Grundereignisse von Kreuz und Auferweckung bedurften 
nach Ansicht Udo Schnelles einer besonderen Sinnbildungsleistung, die seitens 
der neutestamentlichen Autoren in je unterschiedlicher Weise erbracht worden 
sei. So wurde das Jesus-Ereignis aus verschiedener Perspektive und auf je eigene 
Weise erzählt. Die Aufgabe, vor die Schnelle die Theologie heute gestellt sieht, 
besteht darin, die Vielzahl dieser neutestamentlichen Sinnbildungsleistungen 
in ihrer theologischen, literarischen und religionsgeschichtlichen Dimension 
so zu erheben, dass ihre sachgemäße Rezeption möglich ist. Angesichts dieses 
theologischen Bemühens, die neutestamentliche Überlieferung historisch greif-
bar und theologisch verstehbar werden zu lassen, verhindere die Sinnkategorie 
als hermeneutische Konstante eine in ihrer Konsequenz fatale Verengung auf 
rein historische Fragestellungen. Ohne auf die Wahrheitsfrage verzichten zu 
wollen, die ja als solche verbindliche Sinnstiftung vermittelt, ziele die Darstellung 
seiner neutestamentlichen Theologie darum nicht auf die Beschreibung eines 
entkernten Gedankengebäudes, sondern auf die Erfassung seiner Architektur, 
der tragenden Decken und Wände, der Türen und Treppen, die Verbindungen 
schaffen, und der Fenster, die Ausblicke ermöglichen.24

Insbesondere im Blick auf die Person, das Wirken und die Botschaft Jesu 
gelingt Udo Schnelle eine umfassende Darstellung und Interpretation jener Heils-
dynamik, die in Gott selbst gründet. Unter der programmatischen Überschrift 

24  Vgl. U. Schnelle, Theologie (Anm. 4), 17.



Literaturbericht      233

„Jesus von Nazareth: Der nahe Gott“ bewegt er sich grundsätzlich auf solchen 
Denkwegen, die auch der Papst mit seinem Jesus-Buch beschreitet. Und es er-
scheint nur konsequent, dass Schnelle mit seinen Überlegungen bei der Ge-
stalt und im Geheimnis Jesu von Nazareth ansetzt, weil er im Nachdenken über 
die sich im Christusereignis realisierende Heilsinitiative Gottes die „grund-
legende Basis und den Ausgangspunkt jeder neutestamentlichen Theologie“ 
sieht. Dabei dürfe die Frage nach Jesus nicht einfach auf den „historischen“ 
Jesus als den „wirklichen“ Jesus reduziert werden, weil Jesus eben nur in seiner 
neutestamentlich narrativen Präsentation zugänglich sei. Gerade insofern Jesus 
aber niemals jenseits seiner Bedeutung für den Glauben zugänglich war und ist, 
müsse eben auch für den vorösterlichen Jesus die Frage nach seinem Sendungs-
bewusstsein und der theologischen Bedeutung seines Wirkens gestellt werden. 
Dabei verbiete sich die strikte Unterscheidung zwischen historischer und theo-
logischer Rückfrage.

Im Blick auf Jesus urteilt Schnelle, dass seine gesamte Wirklichkeit ein Gottes-
geschehen war. Jesu Weltsicht präge eine tiefe theozentrische Grundperspektive, 
deren zentrales Element der Sinnbildung die Erfahrung einer neuen Gottesnähe 
und die Formulierung eines neuen Gottesbildes gewesen sei. Herzmitte dieser 
Verkündigung ist auch für Schnelle die Proklamation des Reiches Gottes. Um 
die Basileia-Predigt Jesu in ihrer Tiefe und Weite auszumessen, führt er des-
halb die Kategorie der symbolischen Dimension ein. Symbole versteht er als 
über sich selbst hinausweisende, neue Sinnwelten eröffnende Zeichen, die eine 
andere Wirklichkeit in die Wirklichkeit der Menschen hineintragen. Aber sie 
bilden diese neue Wirklichkeit nicht nur ab, sondern vergegenwärtigen sie so, 
dass sie wirksam werden kann. In der Verkündigung und im Wirken Jesu sei das 
zentrale religiöse Symbol das Reich Gottes gewesen, das das Kommen des einen 
Gottes in seinem Reich anzeige. Sich selbst habe Jesus dabei als der bleibende An-
fang jener konkreten, weltumstürzenden Wirklichkeit der Basileia verstanden. 
Wenn aber Jesus das Aufrichten der Basileia so exklusiv an seine Person ge-
bunden habe, dass er selbst als Anbruch der Gottesherrschaft erscheint, dann 
müsse er – insbesondere im Licht von Ostern und der Dynamik des Gottes-
geistes im Hier und Jetzt der Kirche – notwendigerweise nicht nur in die Nähe 
Gottes gerückt, sondern mit ihm selbst zusammengedacht werden. In dieser 
„ersten Transformation“ erblickt Udo Schnelle sozusagen den „Urknall der 
Christologie“. Die Entstehung der Christologie aus dem Anspruch und der Ver-
kündigung Jesu heraus sei somit ein natürlicher historischer und theologischer 
Prozess. Ausgehend von der Verkündigung und dem Wirken Jesu und neu in-
spiriert durch das Ostergeschehen habe sich frühchristlich eine umfangreiche 
Text-, Traditions- und Sinnpflege entfaltet, um das Jesus-Ereignis so in seinem 
Bestand zu wahren, weiter auszuformulieren und seinen Sinn durch Deutungs-



234      Literaturbericht

anstrengungen aus der Vergangenheit mit der Gegenwart zu vermitteln. Diese 
Leistung dokumentiere das Neue Testament, das schon allein deshalb das bis 
heute grundlegende Dokument des christlichen Glaubens sei.

7 � Spirituelle Impulse

Die Neutestamentliche Theologie führt in ihrem Nachdenken über die Gestalt 
und das Geheimnis Jesu an die Quellen und Ursprünge des Christentums. Ihr 
Anliegen ist es, angesichts der Vielfalt und der inneren Einheit der Textzeugnisse 
einen Verstehenshorizont zu schaffen, vor dem die Dynamik der Liebe Gottes zu 
den Menschen allererst fassbar wird. Darin unterliegt sie einem hermeneutischen 
Wechsel, der als innerer Zirkel auch die Perspektive des Glaubens bestimmt: 
Wo nämlich das Ganze in den Blick gerät, ändert dies die Sicht auf das Einzelne, 
wie umgekehrt die Betrachtung des Einzelnen Auswirkungen hat auf den Zu-
sammenhang des Ganzen. In Bezug auf die Reflexion des Christusereignisses 
bedeutet dies, einerseits die Vielzahl der neutestamentlichen Stimmen wahr-
zunehmen und darin andererseits das größere und zugleich verbindende Ganze 
der göttlichen Heilsinitiative zu erkennen. Die beschriebenen Theologien laden 
dazu ein, dieser vom Neuen Testament behaupteten und sich im Christus-
ereignis unüberbietbar manifestierenden Zuwendung Gottes mit einem Ver-
trauen zu begegnen, das auch den Glauben an die Belastbarkeit christlicher 
Hoffnung angesichts historischer Infragestellungen beinhaltet. Den im Laufe 
der Theologiegeschichte immer wieder – latent oder offen – betriebenen 
Reduktionen des Christuskerygmas wird somit eine Sicht entgegengestellt, die 
den neutestamentlichen Autoren Urteilsfähigkeit und Wahrhaftigkeit beimisst 
und darin zugleich die Rolle der Kirche als Hüterin der Heiligen Schrift wert-
schätzt. Dann aber kann eine so verstandene Theologie des Neuen Testaments 
den Menschen helfen, Antwort auf jene Lebensfragen zu finden, die sich seit jeher 
stellen, weil sie sich mit den Daseinsrisiken von Schuld und Tod verbinden. Was 
ist Erlösung? Wer schafft Erlösung? Und worin liegt sie begründet? Suchende und 
fragende Menschen haben, insofern der christliche Glaube mehr als nur Welt-
anschauung ist, ein Recht auf verbindliche Antworten. Sie zu entwickeln und zu-
gleich vor Gott und dem Forum menschlicher Vernunft zu verantworten, ist das 
Ergebnis jenes Nachsinnens über Jesus, das sich in den vorgestellten Werken als 
gelungene Theologie des Neuen Testaments präsentiert.


