
GuL 82/3 (2009) 235–239

Bücher
Buchbesprechungen

Hans Urs von Balthasar
Priesterliche Spiritualität
(Religion in Philosophy and Theology; 21).
Freiburg: Johannes 2007. 101 S.
ISBN 978-3-89411-401-5, geb., € 18,00

Im Ritus der Priesterweihe spricht der Bischof 
bei der Überreichung von Brot und Wein zu 
dem Neugeweihten: „Bedenke, was du tust, 
ahme nach, was du vollziehst, und stelle dein 
Leben unter das Geheimnis des Kreuzes.“ Die 
Sendung Jesu, die sich in der Lebenshingabe 
am Kreuz vollendet, ist für B. der eigentliche 
Bezugspunkt nicht nur für die theologische Be-
stimmung, sondern auch für die existentielle 
Gestaltung des Priestertums. Diese These ent-
faltet er in dem vorliegenden schmalen Band, 
der verschiedene kleinere Arbeiten versam-
melt, die zwischen 1968 und 1979 publiziert 
wurden. Neben eher grundsätzlich-theologi-
schen Essays zur ekklesiologischen Einordnung 
des Priestertums stehen polemische Auseinan-
dersetzungen, die aus konkreten historischen 
Kontexten erwachsen sind und die ein nur 
funktional und sozio-psychologisch bestimm-
tes Priesterbild kritisieren.

In allen Beiträgen spiegeln sich Grundzüge 
der Theologie B.s. Gemeinsam ist ihnen eine 
prinzipiell christozentrische Sichtweise. Zentral 
ist die Forderung nach der Übereinstimmung 
amtlicher Identität und persönlicher Existenz 
des einzelnen Priesters, die in der „Priester-Op-
fer-Identität“ (71) Jesu begründet sei. Diese 
Übereinstimmung von Amt und Existenz müsse 
sich in dem „das Leben als ganzes fordernde(n) 
und verzehrende(n) Volleinsatz des Priesters“ 
(27) und in „der Ganzhingabe seiner Existenz“ 
(60) zeigen. Sie wird so stark betont, dass B. 
das Priestertum damit faktisch in die Nähe ei-
nes im klassischen Sinne als status perfectionis 
verstandenen Ordensstandes rückt, obwohl er 
sich gegen ein solches Verständnis ausdrück-
lich verwahrt (vgl. 52, Anm. 1): „Man nennt 
im Volk die Priester die ‚Geistlichen‘, das sind 
griechisch die Pneumatikoi, ein Wort, mit dem 
auch die Mönche bezeichnet wurden.“ (64). 
Die Verbindung von Priestertum und Zölibat 
sowie Formen des gemeinschaftlichen Lebens 

gehören zu den „gewisse(n) Annäherungen 
zwischen Priestertum und Rätestand“ (28), die 
B. als quasi-notwendig gegeben ansieht. Dies 
führt zu einer nicht unmissverständlichen Sicht-
weise der Ehe, die im Gegensatz zum ehelosen 
Leben um des Himmelreiches willen „als na-
türliche Institution (…) noch kein Zeugnis für 
Christus“ (90) darstelle. 

Wesentlicher Hintergrund für B.s Verständ-
nis des Priestertums ist auch seine im Zusam-
menhang der Ekklesiologie entwickelte, sehr 
eigene Geschlechtertheologie. Einem mariani-
schen, d.h. empfangenden, liebenden Urtypos 
der Kirche stehe die amtliche „Petrus-Kirche“ 
(43) gegenüber. In nicht immer leicht nach-
zuvollziehenden Gedankenbewegungen be-
schreibt B. das höchst komplexe Verhältnis von 
marianischem und petrinischem Prinzip der 
Kirche, das aus der Perspektive der natürlichen 
Sexualität und dem „übernatürlichen und jung-
fräulichen Verhältnis zwischen Christus und der 
Kirche“ (51) zu bestimmen sei. Der Priester als 
Mann habe Anteil an der Sendung des Petrus, 
Christus als Gegenüber der „‚weiblichen‘ Kir-
che“ (49) darzustellen, bleibe aber beständig 
auf Maria als „Mit-Ursprung der Kirche“ (40) 
hingeordnet.

B.s Aufsätze verweisen zu Recht auf den 
engen Zusammenhang zwischen der Kreu-
zeshingabe Jesu und dem Vollzug des pries-
terlichen Dienstes sowie auf die notwendige 
Prägung des priesterlichen Lebens durch das 
Vorbild des Herrn. Nur am Rande kommt dabei 
in den Blick, dass sich das Geheimnis des Kreu-
zes auch im Scheitern dieses sehr idealistisch 
formulierten Lebensentwurfes verbergen kann. 
Menschliche Unvollkommenheit betrachtet B. 
nur theoretisch im Hinblick auf die Gestalt des 
Petrus als „kirchliche(n) Realsymbol(s)“ (34). 
Der Apostel bleibt angesichts seiner Verleug-
nung dauerhaft auf „die heilige, liebende, die 
marianische Kirche“ (46) angewiesen. In sei-
ner existentiellen Dimension wird der Vollkom-
menheitsanspruch nicht problematisiert, so 
dass die Tiefen und Abgründe, die sich etwa in 
den namenlosen Priestergestalten von George 
Bernanos‘ „Tagebuch eines Landpfarrers“ oder 
Graham Greenes „Die Kraft und die Herrlich-
keit“ zeigen, in ihrer Relevanz für die Bestim-
mung priesterlicher Spiritualität nicht fruchtbar 
werden können.
Stephan Lüttich



236      Buchbesprechungen

Matthias Mühl
Christsein und Lebensform
Vergewisserungen zu Ehe, Amt und 
Ordensleben
Paderborn: Schöningh 2007. 474 S.
ISBN 978-3-506-76391-4, kart., € 60,00

Das vorliegende Werk wurde im Jahr 2006 
als Dissertation von der Theologischen Fakul-
tät der Universität Freiburg angenommen. Frei-
lich lautete der Untertitel da noch „Vergewis-
serungen zu einer ‚Theologie der Stände‘“. Der 
Unterschied ist bemerkenswert und wird sich 
wohl so erklären lassen, dass Verlag und/oder 
Autor nicht in den Geruch kommen wollten, 
einer vorkonziliaren Ekklesiologie anzuhän-
gen. Gegen eine solche Vermutung verwahrt 
sich denn M. auch mehrfach. Der Versuch, 
über die „Stände“ heute theologisch zu reden, 
steht offenbar unter einem heftigen Rechtfer-
tigungsdruck (429ff.). Die Stände-Theologie – 
d. h. die theologische Reflexion darüber, wie 
die Gesamtwirklichkeit der Kirche in der Viel-
gestalt ihrer Ämter, Rollen und Lebensformen 
geordnet ist – war innerhalb der akademischen 
Theologie in Mitteleuropa lange Zeit ein Ta-
bu-Thema. Daraus ergibt sich umso dringlicher 
die Notwendigkeit einer theologischen Neu-
orientierung auf der Grundlage der Ekklesiolo-
gie und der Sakramentenlehre des II. Vatikani-
schen Konzils. Das vorliegende Werk stellt sich 
dieser Aufgabe und meistert sie hervorragend.

Nach der Einleitung, in der die Leitfragen 
präzise formuliert werden, handelt der 1. Teil 
(23–134) von den soziologischen, anthropo-
logischen und kanonistischen „Zugängen“ zur 
theologischen Rede von den Ständen. M. führt 
konzis und kundig durch die Theorien der ent-
sprechenden Wissenschaften, durch deren Bril-
le er theologisch gefüllte Begriffe wie »Stän-
de«, »Charisma«, »Hierarchie«, »Autorität« und 
»Amt« etc. betrachtet. Das Ergebnis dieser in-
terdisziplinären Anstrengung fasst M. klar und 
bündig zusammen (133f.), wenn er von der 
menschlich und kirchlich unaufhebbaren Di-
alektik von Individualität und Sozialität, von 
Freiheit und Autorität, „Teil-Gestalt“ und Voll-
gestalt schreibt. Der 2. Teil (137–323) bietet in 
drei Kapiteln einen „Durchgang“ entlang der 
geschichtlichen Entwicklungslinien der Stän-
de-Theologie. Der Schwerpunkt liegt dabei auf 
den ersten drei christlichen Jahrhunderten, die 
als Norm gebend für die Frage nach „Kontinui-

tät und Identität“ (138) in der Stände-Frage an-
gesehen werden. M., der um die quantitativen 
Grenzen seiner Arbeit weiß, gelingt es mit ana-
lytischem Blick und seltener synthetischer Ga-
be, die Entwicklungslinien aus dem christlichen 
Altertum über das Mittelalter bis zur Standes-
lehre des Tridentinums auszuziehen. Dem drit-
ten Kapitel des „Durchgangs“ merkt man am 
ehesten an, dass hier weitere Vertiefung und 
Diskussion, auch anhand neuerer Arbeiten 
zum II. Vatikanum, notwendig wären. Im 3. 
Teil (327–436) entfaltet M. eine „reformulier-
te ‚Stände‘-Lehre“ (327). Dazu erörtert er zu-
nächst ihren theologischen Ort, um dann „Ehe, 
Amt und Ordensleben als Realisierungen des 
Christseins“ darzulegen. M. gelingt es überzeu-
gend, das „Zueinander der kirchlichen Stände 
als ‚spezifische Teilhabe‘“ in „Verschiedenheit 
wie komplementärem Zueinander“ (423f.) dar-
zustellen.

An diesem Buch ist einiges bemerkenswert: 
die Stringenz der Gedankenführung und Ar-
gumentation; die Weite des interdisziplinären 
Ansatzes; die Fähigkeit des Autors, das span-
nungsreiche Zueinander der einzelnen „Stän-
de“ einleuchtend darzulegen und es als Chan-
ce und Gewinn für jeden einzelnen Stand und 
für das „Gesamt“, die Kirche, zu erweisen. Es 
ist wohl kein Zufall, dass in den letzten Jahren 
etliche Versuche unternommen wurden, die 
Berufung zum Priestersein neu zu deuten (vgl. 
P. Klasvogt, zuletzt „Angesprochen und her-
ausgefordert. Priester werden aus Berufung“, 
Paderborn 2007) bzw. das Proprium – das Un-
terscheidende oder das Wesentliche – des Or-
denslebens in Bezug auf andere christliche 
Lebensformen zu beschreiben (vgl. die Bei-
träge von S. Kiechle und A. Herzig, in: „Got-
tesfreundschaft. Ordensleben heute denken“, 
Würzburg 2007). Dies sind Zeichen dafür, dass 
eine neue Suche nach einer fundierten Verge-
wisserung dessen eingetreten ist, in welcher 
„Zeugnisgestalt“ (432) man das Christentum 
leben will. Allerdings wird auch sichtbar, dass 
für eine zeitgemäße und selbstbewusste Theo-
logie der Ehe noch kein überzeugender Ansatz 
gefunden scheint.

Der Begriff und die Theologie der Stände 
haben lange Zeit negative Konnotationen her-
vorgerufen. Außerhalb des deutschen Sprach-
raums gibt es schon seit einiger Zeit den Ver-
such, die soziologisch unausweichliche und 
religiös gelebte Wirklichkeit der „Stände“ auch 
theologisch einzuholen. Wenn ein Manko des 



Buchbesprechungen      237

Buches zu nennen wäre, so ist dies der fast 
völlige Verzicht auf die Auseinandersetzung 
mit der entsprechenden Literatur aus anderen 
Sprach- und Kulturwelten. Doch dies schmä-
lert nicht das hauptsächliche Verdienst dieses 
Werkes: die „Stände-Theologie“ aus der dunk-
len Ecke des Reaktionären herausgeholt und in 
die Mitte des theologisch-systematischen Dis-
kurses zurückgeführt zu haben. Die Alternative 
zu einem solchen Bemühen ist, den Extremen 
nach links und rechts das Feld zu öffnen. Jeder 
„Stand“ ist eine Verleiblichung oder Gestalt des 
christlichen Geistes unter anderen. Keine Ge-
stalt ist radikaler, „höher“, mehr wert als die 
anderen, sondern anders. Dieses Buch ist der 
Beleg dafür, dass eine gelungene Differenzie-
rung die Chance zur Profilierung und Persona-
lisierung des Christseins in der Kirche bedeu-
tet und damit eine „Diktatur der Gleichheit“ 
und ein Klerikalismus gleichermaßen vermie-
den werden können.
Hans Zollner SJ

Stefan Sander
Gott begegnet im Anderen 
Der Diakon und die Einheit des 
sakramentalen Amtes
(Freiburger theologische Studien; 170). 
Freiburg: Herder 2006. 359 S.
ISBN 978-3-451-29144-9, kart., € 40,00

Nachdem über Jahrhunderte in Theologie und 
Kirche das kirchliche (Weihe-)Amt fast aus-
schließlich vom priesterlichen Dienst her ver-
standen wurde, erinnerte das II. Vatikanum da-
ran, dass der amtliche Dienst in der Kirche der 
des Bischofs ist. In dessen Konsequenz kam 
es nicht nur zur Abschaffung der sog. niede-
ren Weihen, sondern auch zur Wiedereinfüh-
rung des Diakonats als eigenständiges Amt. 
Die damit verbundenen Neuakzentuierungen 
führten zu einer intensiven theologischen Dis-
kussion über Dienst und Verständnis des Pries-
ters in der Kirche. Die Frage, wie innerhalb 
des vom II. Vatikanum aufgerissenen Horizon-
tes der diakonale Dienst bzw. die Zuordnung 
von Bischof, Priester, Diakon innerhalb des sa-
kramentalen Ordo angemessen zu denken sei, 
blieb lange unbeachtet. Seitdem sich unter den 
Diakonen zunehmend auch promovierte bzw. 
habilitierte Theologen finden, hat sich dies ge-
ändert. Mit der Dissertation von S., in der Diö-
zese Osnabrück verantwortlich für die Ausbil-

dung der Ständigen Diakone, liegt eine Studie 
vor, die eine systematische Reflexion des dia-
konalen Dienstes ausdrücklich auf dem Hinter-
grund einer Verhältnisbestimmung der Ämter 
innerhalb des Weiheordo unternimmt. 

S. versteht dabei den Diakon als amtlich-
sakramentalen Stellvertreter „des nicht-erseh-
nenswerten Anderen“. Ein Ansatz, den er im 
Rückgriff auf das Denken Emmanuel Levinas’ 
entwirft. Das Verhältnis von Bischof, Presbyter 
und Diakon, das S. als „sakramentale Einheit 
in funktionaler Differenz“ bestimmt, entwi-
ckelt er dagegen aus einem an trinitätstheolo-
gischen Überlegungen gewonnen Begriff der 
Communio. Bevor seine Arbeit zu diesem Er-
trag kommt, nimmt sie zunächst eine kritische 
Sichtung zweier bestimmender Ansätze für das 
Verständnis des Diakonats vor: des Diakonats 
als „komplementären Amts“ (darunter fasst S. 
u.a. die Ansätze von Peter Hünermann, Walter 
Kasper, Jochen Hilberath, Ottmar Fuchs) sowie 
des Diakonats als unterster Stufe innerhalb der 
Hierarchie der kirchlichen Ämter (lehramtliche 
Verlautbarungen; Gerhard L. Müller). In einem 
nächsten Schritt begibt sich S. auf „neutesta-
mentliche Spurensuche“. Hier erweist sich das 
diakonia-Motiv als das „amtliche wie ekklesio-
logische Grundprinzip“ des NT, in dem sich die 
Spannung von „Ruf und Antwort“, „Zeichen 
und Bezeichnetem“ als ein Geschehen „relatio-
naler ‚Vermittlung‘“ erweist. Schließlich gibt S. 
noch einen knappen Überblick über die wech-
selvolle Geschichte des Diakonats: von des-
sen Entfaltung in der Alten Kirche, über den 
Niedergang im Übergang von Spätantike und 
Frühmittelalter bis hin zur Wiedereinführung 
durch das II. Vatikanum.

Nun vermag keine Studie alles zu beden-
ken: So hätte sicher ein Blick auf die der Wei-
heliturgie eingeschriebene (Amts-)Theologie 
lohnend sein können. Kritisch angefragt wer-
den kann auch die von S. vorgenommene Fo-
kussierung des Diakons als „Stellvertreters der 
Armen“. Diese ist zwar sachlich durchaus an-
gemessen, doch erscheint die für S. damit 
verbundene Disposition zu „sozial-caritati-
ver Verantwortung“ gerade vor dem Hinter-
grund seiner neutestamentlichen Beobachtun-
gen wie der von ihm eingebrachten Kategorie 
des „Anderen“ als zu eng. Zudem reflektiert S. 
sein Vorgehen kaum: Der Bezug zu Levinas wie 
der Aufgriff trinitätstheologischer Überlegun-
gen scheint zwar stimmig, doch fehlt eine her-
meneutische Begründung. Davon abgesehen: 



238      Buchbesprechungen

Gerade weil S. nicht allein auf den Dienst des 
Diakons fixiert bleibt, kann seine Studie einen 
Weg weisen für die Suche nach Ort und Ver-
ständnis des diakonalen Dienstes. Denn „der 
Diakon wird sein spezifisches Profil nur finden, 
wenn mit der Frage nach seiner Identität zu-
gleich die Identität des episkopalen und pres-
byteralen Amtes zur Disposition steht und in 
die Reflexion mit einbezogen wird, (d.h. wenn) 
die Einheit des sakramentalen Amtes und die 
Relationen innerhalb des Ordo bedacht wer-
den.“ (323).
Matthias Mühl

                                                                           

Jürgen Werbick
Gott verbindlich
Eine theologische Gotteslehre
Freiburg: Herder 2007. 670 S.
ISBN 978-3-451-29379-5, geb., € 45,00

„Verbindlich“ und „theologisch“ von Gott zu 
sprechen – diesen Anspruch setzt sich W. im 
Vorwort zu seiner Gotteslehre – und erfüllt ihn! 
Theologie ist für ihn Dienst an der „Mündig-
keit des religiösen Menschen“ (9); Verbind-
lichkeit der unverzichtbare Versuch, mit guten 
Gründen „Unbeliebigkeit“ zu erreichen (11), 
warum ausgerechnet so und nicht anders von 
Gott zu sprechen ist. Seine Gotteslehre beginnt 
mit der Reflexion der Gottesanrede im Gebet: 
Die Namen, die Gott in der Doxologie gege-
ben werden, entstammen der Sprache der Er-
griffenheit. Namen und Argumente schließen 
einander nicht aus; hier führt W. Anselms Pros-
logion an, das den anspricht, über den nach-
gedacht wird (26). Argumentieren für den Got-
tesglauben in der Neuzeit ist anders als bei 
Anselm nicht mehr eingebettet in Doxologie, 
sondern sieht sich genötigt, die „humane Be-
deutung und Vernunftrelevanz“ (44) des Got-
tesglaubens aufzuzeigen. W. kritisiert zeitge-
nössische Bestrebungen, den Glauben an Gott 
um eines sinnerfüllteren Lebens willen zu ver-
zwecken. Gott ist „das Zwecklose und zugleich 
der unendliche Anspruch“ (61). Sodann fragt 
W. nach der Begründbarkeit religiöser Über-
zeugungen. Für W. hat auch die traditionelle 
Überzeugung, Gott sei causa prima und finis 
ultimus, Erklärungscharakter, erklärt aber letzt-
lich nichts im Sinne moderner Erfahrungswis-
senschaften (88f.). Vielmehr gehe es etwa in 
Anselms „ontologischem Gottesbeweis“ um 
die „Voraussetzung der Voraussetzung“ (115), 

die das Denken sich nicht selber setzen, son-
dern nur entdecken kann! Gotteserkenntnis er-
klärt nicht die Welt, sondern sieht ihr an, was 
sie sein soll (130). Für W. ist diese Glaubens-
überzeugung vernünftig, da sie „auf die Mög-
lichkeit von Wahrheit“ setzt (139). Was die Ein-
zigkeit Gottes angeht, hält W. gegen die neue 
Attraktivität des Polytheismus fest, dass die Ex-
oduserfahrung Israels gerade die kosmotheis-
tische Verbürgtheit des Heils durch Herrschaft 
radikal in Frage stellt (155) und die Machtlo-
sigkeit der Götter zeigt (163). Beim jüdisch-
christlichen Gott schließen Transzendenz und 
Immanenz einander keinesfalls aus (178). Die-
se Überzeugung widerspricht Willigis Jäger, für 
den alles, was ist, ohne Unterscheidung Gott 
ist (184). Für W. liest sich dessen nur scheinbar 
neuer Ansatz wie ein Nachklang zum Panthe-
ismus-Diskurs eines Spinoza im 17. Jh. Dage-
gen führt W. das biblische Vermischungsverbot 
ins Feld, damit „nicht alles, was ist, ein und al-
les wird!“ (225).

Nun stellt sich W. den Fragen nach Vollkom-
menheit, Allmacht und Freiheit Gottes. Biblisch 
gesehen, bedeutet die Vollkommenheit Got-
tes, zu allem fähig zu sein (241); sie besteht we-
der in Apathie noch in Ataraxie, sondern in der 
Liebe. W. spricht sich für ein „kommunikatives 
Verständnis“ von Vollkommenheit aus (250). Bi-
blisch sei da vom Allmächtigen die Rede, wo 
Menschen ihn in Not anrufen; diese Herkunft 
aus der Gebetssprache zeigt den relationalen 
Aspekt von Allmacht. Laut W. braucht Allmacht 
notwendig „Durchdringung von der Logik der 
Liebe“ (395). Der Liebe aber widerspricht es 
sich durchzusetzen. Daher ist ein Gott, der Lie-
be ist, immer auch ein leidender Gott (411). Für 
W. ist klar: Auch ein solches Allmachtskonzept 
ist keine Antwort auf die Aporie von Auschwitz. 
Wichtig ist W. die biblische Unterscheidung von 
Gott und Schicksal: Nicht Gott, sondern die 
Mächte beherrschen das Schicksal, so lässt sich 
Christentum auch als Wider-Willen gegen das 
Opfersein des Schicksals verstehen (443). Wird 
Gottes Freiheit als vollkommene Wahlfreiheit 
gesehen, gerät die Rede von seinem freien Wil-
len in eine Sackgasse. Für W. realisiert sich Wil-
lensfreiheit dagegen in kommunitär-diskursiver 
Verantwortung (467). Gott braucht die Men-
schen nicht. Weil seine Freiheit aus Liebe er-
wächst, lässt er es jedoch auf sie ankommen. 
Ausführlich reflektiert W. die Trinität des einen 
Gottes. Das „nervöse Zentrum des christlich-
trinitarischen Gottesglaubens“ sieht er in der 



Buchbesprechungen      239

Erfahrung der Christen, deren Christus- bzw. 
Geist-Erfahrung eine Gotteserfahrung war. Die 
Fragen: Wie kann Gott in all dem Er selbst sein? 
und: Wie kann all das in Gott hinein gehören? 
(567) wurden rational durchgearbeitet mithilfe 
hellenistischer Begrifflichkeit. Personsein heißt 
herausgerufen sein und hat mit Identität zu tun, 
die in Interaktion geschieht. Insgesamt steht 
der Personbegriff nach W. für Gottes vollkom-
mene Präsenz: für seine Beziehungsmacht der 
Liebe, die hervorbringend-tragend, mitmensch-
lich-solidarisch und zur Mitwirkung inspirierend 
am Werk ist (610f.). Hilfreich ist W.s Unterschei-
dung von Person und Subjekt: Während er auf 
dem Personbegriff beharrt – weil trinitätstheo-
logische Grundbegriffe Beziehungsausdrücke 
sind –, hält er fest: Gott besteht nicht aus drei 
Subjekten. W. spricht sich für ein mono-subjek-
tives und interpersonales Verständnis der Trini-
tät aus (631). Für ihn bleibt das Gebet „Grund-
vollzug des Trinitätsglaubens“ (630f.).

So schließt sich der Kreis am Ausgangs-
punkt des 1. Kapitels: der Gotteserfahrung 

im Gebet. Dieser Ansatz ist für mich die Stär-
ke von W.s theologischer Gotteslehre; sie sei 
allen ans Herz gelegt, für die Beten, Glauben 
und Denken zusammengehören! W.s Gottes-
lehre nämlich spielt Spiritualität und Theologie 
nicht gegeneinander aus; sie ist spirituell und 
intellektuell in höchstem Maße redlich. Es ge-
lingt ihm, angesichts der neuen Attraktivität 
einer monistischen Gottesvorstellung (Capra, 
Jäger) die Tradition jüdisch-christlicher Gottes-
rede neu glaubwürdig zu machen. Immer wie-
der nimmt er Rekurs auf die Schrift und zeigt 
sich hier als ein systematischer Theologe, der 
die Exegese wirklich ernst nimmt. Nicht nur in-
haltlich, auch sprachlich beeindruckt W.s Got-
tesrede: Viele seiner meisterhaften Sätze, die 
die Sache auf den Punkt bringen, lassen nicht 
nur inhaltlich zustimmen, sondern erfreuen ob 
ihres ausgefeilten Ausdrucks. Kurz: In diesem 
Buch steckt beste Theologie, die diesen Namen 
wirklich verdient!
Hildegard Gosebrink



Mirjam Schambeck sf
geb. 1966 / Dr. theol. habil.
Prof. für Religionspädagogik
Ordenstheologie
Anschrift
An der Universität 2
D–96047 Bamberg

Veronika E. Schmitt OCD
geb. 1947 / Dr. paed.
Spiritualität des Karmels
Ikonenmalerei
Anschrift
Karmel Heilig Blut
Alte Römerstr. 91
D–85221 Dachau

Robert Vorholt
geb. 1970 / Dr. theol.
Priester des Bistums Münster
Exegese des NT
Anschrift
Bült 5
D–48249 Dülmen

Hans Zollner SJ
geb. 1966 / Dr. theol. /
lic. psych.
Prof. für Psychologie
Ignatianische Exerzitien
Psychologie und Religion
Anschrift
Pontif. Univ. Gregoriana
Piazza della Pilotta, 4
I–00187 Roma

Autoren

Norbert Baumert SJ
geb. 1932 / Dr. phil. / lic. theol.
Prof. em. für Exegese des NT
Anschrift
Dr.-Ignaz-Seipl-Platz 1
A–1010 Wien

Christian Hennecke
geb. 1961 / Dr. theol.
Regens des Bischöfl. 
Priesterseminars
Missionarische Pastoral
Anschrift
Brühl 16
D–311334 Hildesheim


	82_2009_3_235_239_Buchbesprechungen_0
	82_2009_3_240_Autoren_0



