Pierre Teilhard de Chardins
,,Christus Evolutor®

Gott und das Leiden
seiner Geschopfe

Gregor Predel / Freiburg

Leid ist aus unserem Leben nicht wegzudenken. Wenn Menschen es nicht am
eigenen Leib erfahren, dann werden sie doch téiglich mit den Bildern unendli-
chen Leids in der Welt konfrontiert. Fiir den gldubigen Menschen ist dies eine
der grofiten Herausforderungen, denn das Leid stellt das Bild eines allméachti-
gen, gerechten und giitigen, dem Menschen in Liebe zugewandten Gottes radi-
kal in Frage. In einer leidenschaftlichen Riickfrage an Gott formuliert der Psalm
13: ,Wie lange noch, Herr, vergisst du mich ganz? Wie lange noch verbirgst du
dein Gesicht vor mir? Wie lange noch muss ich Schmerzen ertragen in meiner
Seele, in meinem Herzen Tag fiir Tag?“ (Ps 13,2f.). Losbar scheint die Problema-
tik des Leids auch im Angesicht Gottes nicht zu sein. Das Ausmaf3 des Leids in
der Welt macht auch den Theologen ratlos. Eine glatte theologische Antwort auf
diese Herausforderung gibt es nicht. Dennoch sind Ansitze fiir ein Verstehens
des Leids und der Antwort Gottes erkennbar.

1 Gott angesichts des von Menschen ausgelosten Leids

Ein Grofiteil des Leids in der Welt wird zweifellos durch menschliches Handeln
verursacht, zundchst und vor allem durch individuelles Versagen und individuelle
Schuld, aber auch durch die dadurch hervorgerufenen ,,Strukturen der Stinde.“*
Das Leiden der Kreatur ist die Folge von Egoismus und Machtstreben. Kriege,
Klimaveranderung durch den Raubbau an der Natur, auch die alltdglichen Klein-
kriege und Auseinandersetzungen tragen zum Leid nicht nur der Menschen bei.
Von besonderer Brisanz ist zudem Leid, das im Namen von Religion und Kirche

1 Vgl. Johannes Paul Il., Enzyklika >Sollicitudo rei socialisc (30.12.1987), n. 31ff. Hrsg. vom Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 1998 (VAS; 82), 36ff.

GulL 82/4 (2009) 266-284



»Christus Evolutor 267

verursacht wird,? da es in auflerordentlicher Scharfe die Glaubwiirdigkeit des
Gottesglaubens und die Wiirde des Menschen in Frage stellen kann.

»Herr, ich bin ohne Schuld“

Leid ist vielfach die konsequente Folge der Siinde, fiir die der Mensch nicht
selten mit Wissen und Wollen verantwortlich ist. Schon hier aber bleibt die
ohnmadchtige Frage: ,Wie kann Gott das zulassen?* Warum greift er nicht ein?
Warum fallt er nicht zumindest den Verursachern schwersten Unrechts und
Leids in den Arm?

Voll Vertrauen ruft der Beter des Psalms 59 zu Gott: ,,Entreif3 mich den Fein-
den, mein Gott, beschiitze mich vor meinen Gegnern! Entreif$ mich denen, die
Unrecht tun, rette mich vor den Mérdern! Sieh her: Sie lauern mir auf, Méchtige
stellen mir nach. Ich aber habe keinen Frevel begangen und keine Siinde; Herr,
ich bin ohne Schuld. Sie stirmen vor und stellen sich auf. Wach auf, komm mir
entgegen, sieh her!“ (Ps 59,3-5). In den Kriegen der Geschichte bis hin zu den
unvorstellbaren Graueln von Auschwitz diirften unzahlige Menschen, die un-
schuldigen Opfer der Gewalt, diese oder dhnliche Worte gesprochen haben und
auch heute noch sprechen. Es sind meist gerade die Unschuldigen, die beson-
ders unter der Schuld anderer leiden miissen. Leid kann deshalb zu Recht nicht
als ,,Strafe Gottes* fiir die Ubeltiter gelten oder mit dem Unrecht als dessen Fol-
ge verrechnet werden.> Und vielen zerbricht ihr Glaube, wenn Gott angesichts
grausamster Gewalt und unsagbaren Leids, angesichts unverschuldeter existen-
tieller Bedrohung des eigenen Lebens trotz aller Bitten zu schweigen scheint. Not
lehrt eben nicht immer beten, sondern kann Gott fiir den Leidenden fundamen-
tal in Frage stellen. Das Leiden, vor allem ein Ubermaf} an Leiden, kann auch
zum Leiden an Gott selbst und seiner fiir den Leidenden uniiberwindlichen Ab-
griindigkeit werden, wie es etwa das Buch Ijob (vgl. 10,1-22) oder das Schicksal
des Jeremia (vgl. 20,7-10) eindringlich zeigen.

Auch der Verweis auf ein Gericht am Ende der Welt (vgl. Mt 25,31-46), in
dem das gebrochene Recht universal und fiir immer wiederhergestellt wird, die

2 Vgl. den Fall des Galileo Galilei, der ,von Mannern und Einrichtungen der Kirche viel zu leiden” hatte,
wie Johannes Paul Il. in einer Ansprache an die Mitglieder der Papstlichen Akademie der Wissenschaften
am 10.11.1979 (n. 6) formulierte.

3 Die verbreitete Vorstellung, Leid sei Strafe flr personliche Stinden oder als Stihne fUr in friheren Gene-
rationen verlbte Schuld zu verstehen, wird im NT mit der vollen Autoritat Jesu zuriickgewiesen: ,Zu die-
ser Zeit kamen einige Leute zu Jesus und berichteten ihm von den Galilaern, die Pilatus beim Opfern um-
bringen liel3, so dass sich ihr Blut mit dem ihrer Opfertiere vermischte. Da sagte er zu ihnen: Meint ihr,
dass nur diese Galilder Stinder waren, weil das mit ihnen geschehen ist, alle anderen Galilder aber nicht?
Nein, im Gegenteil: Ihr alle werdet genauso umkommen, wenn ihr euch nicht bekehrt.” (Lk 13,1-5; vgl.
auch Joh 9,13).



268 Gregor Predel

Guten belohnt und die Bésen bestraft werden, ist in einer Situation grofter Be-
drangnis wenig hilfreich, wahrscheinlich sogar nur ein den Geist betdubendes
,Opium des Volkes“ (K. Marx). Warum sollte Gott bis ans Ende der Tage war-
ten, um das Recht wiederherzustellen? Warum sollte er unzéhlige Generationen
das Unrecht hinnehmen und seine Kreatur leiden lassen? Ist Gott ein a-pathi-
scher vollkommener Geist, der dieser Welt von fern und von auflen begegnet,
ohne wirklich vom Leid der Welt betroffen zu sein? Oder kann Gott dem Un-
recht nicht begegnen? Ist Gott wirklich der Allméichtige? Ist Gott tatsdchlich Jah-
we, der wirkmichtige ,,Ich bin bei euch® des Exodus?

»Wunderbar und unbegreiflich®

Oder stellt Gott den Menschen durch das Leid auf die Probe — auch durch das
Leid, das andere dem Menschen antun? ,,Zwar kann es sein, dass Leidende selbst
ihre Situation als Priifung Gottes sehen und annehmen konnen - als Erklarung
und Sinngebung des Leidens von aufen sind solche Sétze jedoch unangemessen
und vollig unannehmbar.“* Gerade das Buch Ijob protestiert mit aller Macht
gegen solche Deutungen des Leids, die Gott zum Zyniker machen und den
leidenden Menschen nicht ernst nehmen wiirden. So meint einer der Freunde
Jjobs, Bildad: ,Wenn du mit Eifer Gott suchst, an den Allméchtigen dich flehend
wendest, wenn du rein bist und recht, dann wird er tiber dich wachen, dein Heim
herstellen, wie es dir zusteht. Und war dein Anfang auch gering, dein Ende wird
gewaltig grof3.“ (8,5-7). Ijob bemerkt zu diesen und anderen Ratschldgen seiner
Freunde, die ihn in seinem Leid nicht ernst nehmen: ,, Ihr seid nur Liigentiincher,
untaugliche Arzte alle. Dass ihr endlich schweigen wolltet; das wiirde Weisheit
fuir euch sein.” (13,4f.). ,,Auch ich konnte reden wie ihr, wenn ihr an meiner Stelle
wiret, schone Worte tiber euch machen und meinen Kopf tiber euch schiitteln.
Ich konnte euch stirken mit meinem Mund, nicht sparen das Beileid meiner
Lippen.© (16,4f.). Bezeichnend sind auch die harten Worte Gottes am Schluss des
Buches, die er an die drei Freunde Ijobs richtet: ,Mein Zorn ist entbrannt gegen
dich und deine beiden Gefahrten, denn ihr habt nicht recht von mir geredet wie
mein Knecht Ijob.“ (42,7).

Festzuhalten ist hier: Gott selbst verwahrt sich gegen einfache Erklarungen des
Leids. Auch er selbst begriindet es letztlich nicht. Im Gegenteil: Er macht deut-
lich, dass das Leid des Menschen von Gott her ein Geheimnis bleibt. Mit den

4 R. Hempelmann/W. Brandle, Allmdichtig, unfehlbar, apathisch? Theodizee als Frage nach Gott, in: Ma-
terialdienst der EZW 68 (2005), 83-90, hier 87.



»Christus Evolutor* 269

Worten Jjobs gesagt: ,,So habe ich denn im Unverstand geredet tiber Dinge, die
zu wunderbar fiir mich und unbegreiflich sind.“ (42,3).

Die schopferische Liebe Gottes respektiert in ihrem mit-leidenden Ringen um
den Menschen zutiefst die menschliche Freiheit — selbst dann, wenn diese Frei-
heit zerstorerische Ziige aufweisen mag. Dennoch nimmt Gott nach der festen
Uberzeugung des Glaubenden diese zerstdrerischen Ziige der Freiheit nicht ein-
fach hin: ,, Weit mehr noch und radikaler als liebende Eltern und Freunde bangt
er (sc. Gott) darum, wie wir Geschopfe uns selber formen, dass wir fiir uns und
andere heilsame Wege gehen, dass wir offen werden fiir das uns erfiillende Gut,
das er selber ist. Er leidet, wo das Geschehen in Natur und Geschichte in qué-
lende Zerstorung abgleitet: Er leidet mit, ja in den Verwundeten und Gequal-
ten, und er ruht nicht (vgl. Ps 121,4), solange ihre Wunden nicht geheilt sind.“®

Vertrauender Widerstand

Dennoch wiirde ein einfach passives Erdulden des Leids und besonders des Leid
verursachenden Bosen letztlich zu einer moralischen Diskreditierung Gottes
fihren, da eine solche radikale Passivitit auch Gottes geschichtliches Heils-
wirken in Frage stellen wiirde - zumal es dann zumindest in dieser Weltzeit
grundsitzlich zu spéat kime, um Leid zu verhindern und so eine Verséhnung er-
schwerte oder gar unmoglich machte. Zugleich aber kann ein wirksamer Wider-
stand gegen dieses Leid sicherlich kein gewaltsamer sein, da durch Gegengewalt
ein neuer Schritt im Teufelskreis des Leids ausgelost wiirde.® So wird ein wirk-
samer Widerstand gegen das Bose derart sein miissen, dass er diesem einerseits
aktiv, andererseits aber gewaltlos widersteht. Exemplarisch konnte dafiir der
von Matthdus und Lukas tiberlieferte Gewaltverzicht Jesu in Getsemani stehen,
wo er seinen Jiingern angesichts der ihm drohenden unvorstellbaren Gewalt
und des ihm bevorstehenden Leids eine Gewaltanwendung zu seinen Gunsten
untersagt’ und so von Gott her den Kreislauf der Gewalt wie dann auch in seiner
endgiiltigen Selbsthingabe am Kreuz durchbricht.

In dhnlicher Weise konnte man das Verhalten der christlichen Martyrer ver-
stehen. Sie entziehen sich in einem Akt hochster Freiheit und Entschiedenheit
dem ihnen ungerecht auferlegten Leid, Schmerz oder sogar Tod nicht, sondern

5 H. Kessler, Gott und das Leid seiner Schépfung. Nachdenkliches zur Theodizeefrage. Wrzburg 2000,
118.

6 In einem Akt der Hilflosigkeit wird oft genau diese Lésung gesucht, um in einer Notwehrsituation mit
einem Minimum an Gewalt noch gréBere zu verhindern oder exzessive Gewalt zu beenden. Eine mora-
lische Legitimation kann einem solchen Handeln nicht a priori abgesprochen werden. Dennoch wird da-
durch neues Leid verursacht, das nicht selten neue Gewalt auslosen kann.

7 Vgl. Lk 22,49-51; Mt 26,51ff. u. Joh 18,11.



270 Gregor Predel

ertragen sie fiir ihren Glauben an den liebenden Gott und legen so Zeugnis ab
fir ihn und seinen Willen, Frieden fiir die ganze Welt zu erreichen. Auch die
Mirtyrer durchbrechen als lebendige Symbole die scheinbare Allmacht von Bo-
sem und Leid. Voraussetzung dieses Handelns ist freilich die feste Hoftnung,
dass Gott trotz und in der erfahrenen Gewalt, in Leid und Tod treu zum leiden-
den Gerechten steht® und mit seinen Moglichkeiten in dieser Welt wie eschatolo-
gisch niemals an ein Ende kommen wird. So kénnen Menschen wie die Mértyrer
dem Leid die Spitze der Hoffnungs- und Aussichtslosigkeit brechen, zugleich for-
dern sie mit ihrer ganzen Existenz die heilwirkende Solidaritit Gottes ein, ,den
endlichen Schmerz der Welt ganz zu bergen und sich zu Herzen zu nehmen.*’

Das Bose und das Leiden werden auch damit nicht erklart, es wird ihnen kein
Sinn zugesprochen. Der Widerstand gegen dieses Leid wird aber so zu einem
Teil der Dynamik des Kosmos auf seine Vollendung in Gott hin. Er durchbricht
den Teufelskreis des anderen zugefiigten Leids und ist in seiner Ohnmacht zu-
gleich die Bitte an Gott, ,,dass er die Welt, uns selbst und die vielen leidenden
Menschen und Volker von den Drangsalen befreie, die das Leben fast unertrég-
lich machen.“'? Ein solcher Widerstand gegen das Leid ist also letztlich begriin-
det im Vertrauen auf die Allmacht der Liebe Gottes, die alle menschlichen Mog-
lichkeiten tibersteigt und der trotz des tiberwiltigenden Leids in der Welt ein
radikaler und endgiiltiger Neuanfang ohne Leid zugetraut wird: ,,Siche ich ma-
che alles neu.“ (Offb 21,5).

2 Natiirliches Leid

Stellt schon das durch menschliche Schuld ausgeldste ,,moralische Leid“ eine
enorme Herausforderung fiir das Bild eines allméchtigen und sittlich vollkom-
menen Gottes dar, so spitzen sich diese Fragen angesichts des natiirlichen,
»physischen Leids“ nochmals zu. Die theologische Tradition verstand auch dieses
Leid als Folge menschlicher Siinde: ,,Weil der Mensch gestindigt hat, wurden zur
Strafe die Strukturen der Welt zu leidvollen.“'" Diese Begriindung des Leids als
Folge einer sekundiiren, sindhaften Veranderung der Schopfung aber ist so nicht
mehr haltbar. Denn das iiberwiltigende Leid und Ubel wire auch in einer hy-
pothetischen immer und tiberall v6llig stindlosen, paradiesischen Welt nicht weg-
zudenken. Es ist ein Leid, das aus der Natur selbst entspringt und letztlich auch
den unausweichlichen Tod und Zerfall eines jeden natiirlichen Wesens umfasst.

8 Vgl. Rdbm 8,31-39.

9 Vgl. H. Riedlinger, Vom Schmerz Gottes. Freiburg 1983, 124.

10 Vgl. Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Freiburg 2007, 203.

11 G. Greshake, Warum lIdsst uns Gottes Liebe leiden? Freiburg 2007, 64.



»Christus Evolutor 271

Dem jidisch-christlichen Glauben zufolge aber ist Gott derjenige, ,,der den
Himmel, die Erde und das Meer geschaffen hat und alles, was dazugehért.“ (Apg
14,15). Mit ihrer ganzen Autoritit heben die biblischen Autoren hervor, dass die
Schépfung von Gott her ,,gut®, ja sogar ,,sehr gut® (Gen 1,31) ist. Zudem legt die
Schrift sich unmissverstidndlich fest: ,,Gott hat den Tod nicht gemacht und hat
keine Freude am Untergang der Lebenden. Zum Dasein hat er alles geschaften,
und heilbringend sind die Geschopfe der Welt. Kein Gift des Verderbens ist in
ihnen, das Reich des Todes hat keine Macht auf der Erde® (Weish 1,13f.). Gott
will der eindeutigen Aussage der Schrift zufolge ,,das Leid und das Bdse abso-
lut nicht.“*?

Doch wenn Gott der Urgrund und Schopfer von allem ist, ist er dann nicht
auch zumindest mitverantwortlich fiir das Leid in seiner Schopfung? Diese Fra-
ge ist von besonderer Bedeutung, da der Kosmos, wie wir ihn naturwissenschaft-
lich begreifen, ein evolutiver Kosmos ist. Gott hat den Kosmos also offenbar als
evolvierendes, sich aus sich selbst heraus fortentwickelndes Gesamtsystem er-
schaffen. Der Kosmos ist theologisch verstanden Schépfung und zugleich natur-
wissenschaftlich begriffen Evolution'® - auch weit tiber biologische Zusammen-
hénge hinaus. Die Existenz einer universalen Evolution in den Vorgéngen der
Natur ist heute nicht mehr zu bezweifeln, auch wenn ihre Mechanismen noch
nicht in jedem Fall vollstandig verstanden sind. In diesem Evolutionsprozess ent-
wickelt sich ,,Niedrigeres® zu ,,Hoherem® und stirker Komplexem. An der ,,Spit-
ze“ dieses keineswegs beendeten universalen Prozesses steht zumindest auf der
Erde im Menschen - und partiell wohl auch in Tieren - ein seiner selbst bewus-
stes und in weiten Grenzen freies Leben, das eben dadurch fihig wird zu lieben,
zugleich aber auch der Erfahrung von Leid und Tod zugéinglich ist.

3 Leid als Folge der Evolution'*

Evolution, wie wir sie kennen, hat zwingend Eigenschaften, die Ubel und Leid un-
ausweichlich werden lassen. Mehr noch: Ohne ein grundlegendes, strukturelles
Ubel ,,von den niedrigsten Bereichen der Materie bis hin zu den Sphéren der

12 Vgl. H. Kessler, Gott und das Leid (Anm. 5), 92.

13 So auch pointiert J. Ratzinger: , Wir kdnnen nicht sagen: Schopfung oder Evolution. Die richtige For-
mel muss heien: Schopfung und Entwicklung, denn die beiden Dinge beantworten zwei verschiede-
ne Fragen: Die Geschichte von dem Ackerboden und von dem Atem Gottes ... erzahlt ja nicht, wie der
Mensch entsteht. Sie erzahlt, was er ist. Sie erzahlt seinen innersten Ursprung .. . Und umgekehrt: Die Evo-
lutionslehre versucht biologische Abldufe zu erkennen und zu beschreiben.” (Ders., Im Anfang schuf Gott.
Vier Predigten (ber Schépfung und Fall. Einsiedeln 1996, 53.).

14 Die beiden folgenden Abschnitte stutzen sich auf P. Teilhard de Chardin, dessen Gedanken zu unserer
Thematik m.E. auch tber 50 Jahre nach seinem Tod nichts an Glltigkeit verloren haben.



272 Gregor Predel

Engel“"® ist ein evolutiver Kosmos schlicht undenkbar. Es kommt nicht durch

Zufall oder bestimmte Handlungen in den Kosmos, sondern ist unvermeidlich
»die Kehrseite jeder Schopfung“'®, resultierend daraus, dass ,,Gott nur evolutiv
schaffen kann“,'” also aus dem Innern des Kosmos heraus, nicht einfach als zum
Kosmos rein duflerlicher Gott. In der Sicht Teilhards ist die Welt nicht in einem
Zustand urspriinglicher Vollkommenheit geschaffen worden, sondern sie ent-
wickelt sich im Laufe der Zeit — unter dem stetigen und unabdingbaren schéop-

ferischen Einfluss Gottes'® - hin zur Vollendung im Punkt Omega.

»Schadenbringende Siinden“

Eine ,,Urstinde® als historisches Ereignis kann fiir Teilhard in einem evolutiven
Kosmos nicht die Ursache allen Leids in der Welt sein - die ja iiber den im kos-
mischen Maf$stab winzigen Planeten Erde weit hinausgeht. Teilhard leugnet da-
mit aber keineswegs die unausweichlich bleibende und schédliche Bedeutung der
historisch ersten ,,Stinden® der ersten Menschen:
,»Als besonders schadenbringend konnen unter diesen Stinden angesehen wer-
den: a) die ersten auf Erden begangenen Siinden (die mit einem Minimalbe-
wufdtsein, aber mit einer maximalen Auswirkung auf eine entstehende Psyche
begangen wurden); b) vielleicht (wenn es in Sachen Freiheit eine Riickwir-
kung der Zukunft auf die Vergangenheit gibt) gewisse letzte Revolten der zur
Reife gelangten Menschheit (maximale Bewufitheit und Verantwortlichkeit);
und schliefllich ¢) fiir jedes Individuum die in seiner sozialen Gruppe und in
seiner besonderen Stammlinie begangenen Siinden.“"’

Fiir Teilhard ist damit auch die Grundbedeutung Christi angesprochen. Wenn
angesichts der Grofle des Kosmos die ,,Ursiinde® und ihre Wirkung auf die Erde
beschrinkt bleiben, wire seiner Uberzeugung nach auch die Bedeutung Christi
als des Erlosers auf diesen Planeten beschrankt, was seiner gesamtkosmischen Be-
deutung widersprechen wiirde. ,,Christus verldscht erbarmlich, er verschwindet
vor dem Universum, wenn seine Herrschaft auf die Regionen unter dem Mond
beschrinkt ist.“** Zudem ist der biologische Tod nicht erst mit dem Menschen

15 Vgl. P. Teilhard de Chardin, Siindenfall, Erlésung und Geozentrik; in: Ders., Mein Glaube. Olten 1972,
47-57, hier 53.

16 Vql. aaO., 52.

17 Vgl. Ders., Christentum und Evolution, in: Mein Glaube (Anm. 15), 207-223, hier 214.

18 ,Gott lasst die Dinge sich machen.” (Ders., Was soll man vom Transformismus halten?, in: Ders., Die
Schau in die Vergangenheit. Olten 1965, 221-233, hier 225).

19 Ders., Gedanken tber die Erbsiinde, in: Mein Glaube (Anm. 15), 224-237, hier 236, Anm. 12.

20 Ders., Siindenfall (Anm. 15), 50. Teilhard nimmt mit dieser Diktion die Idee der mittelalterlichen Lehre
auf, der Kosmos sei durch die Stinde lediglich bis hin zur Sphare des Mondes verdorben worden.



»Christus Evolutor 273

auf die Erde gekommen, sondern es gab ihn von Anbeginn des irdischen Lebens
vor mehr als drei Milliarden Jahren. Im historischen Riickblick ist aufSerdem mit
wachsender Erkenntnis immer weniger ein Platz fiir einen als historische Figur
verstandenen Adam und das Paradies zu finden.”

Grundlegende Arten des Ubels in der Evolution

Teilhard behauptet, dass diese Erkenntnis eines historisch im Anfang nicht in
Vollkommenheit geschaffenen Kosmos ,.fiir die Vernunft radikal das Problem
des Ubels“** 16sen konne. Teilhard unterscheidet dabei vier grundlegende Arten
des Ubels in der Evolution:*®

Das Ubel des Misserfolgs und der Unordnung: Die Welt entwickelt sich im
Rahmen der dem Kosmos vorgegebenen ordnenden Naturgesetze ,durch
Gliicksfille, durch Tastversuche vorwirts. Die Evolution bewegt sich gleich-
sam mittels trial-and-error auf einem durch Zufallsprozesse ausgelosten, nicht-
deterministischen Weg mit vielen Freiheitsgraden. Damit werden einerseits
menschliche Freiheit und menschliche Liebe erst moglich. Andererseits ist ein
als Schopfung verstandener evolutiver Kosmos damit grundsatzlich ein ,freier
und unter dem Risiko der Freiheit stehender Vollzug des schopferischen Urge-
dankens, von dem er sein Sein hat“.** Zugespitzt anders gesagt: In einem per-
fekten, von Ubel freien Universum wire Freiheit nicht denkbar.>® Im Leben der
Menschheit wie eines Einzelnen und in der Natur stehen so einem einzigen Er-
folg unermesslich viele Misserfolge gegentiber. Auf allen Stufen der Evolution
der Materie, des Lebens und des Menschen entsteht daher zwangsliufig Ubel:
In der unbelebten Materie als gestorte physikalische Ordnung oder als Mangel
an Anordnung, auf der Stufe des Lebens als Schmerz und Angst ,,im empfindli-
chen Fleisch“ und schliefflich im Menschen als ,,Bosheit oder Qual des Geistes®.

Das Ubel des Zerfalls: Wie Wachstum ist auch Zerfall in der Evolution not-
wendig. Die Individuen miissen verderben und sterben, so dass durch Abfolge
im Phylum die Méglichkeit zur Fortentwicklung gewihrleistet bleibt. Das Ster-

21 Vgl. Ders., Uber einige mogliche historische Darstellungen der Erbstinde, in: Mein Glaube (Anm. 15),
58-70, bes. 59f. Fur eine theologische Wertung der von Augustinus in den pelagianischen Auseinander-
setzungen gepragten Vorstellung von Erb- oder Ursiinde sind dartber hinaus die biblischen Schépfungs-
erzahlungen zu beachten.

22 Vgl. Ders., Erbstinde (Anm. 19), 214. Wichtig ist hier Teilhards Verweis auf die Ebene der , Vernunft”.
Das existentiell Bedrangende von Ubel und Leid kann so nicht erklart werden. Ein Mensch in tiefer Not
wirde es zu Recht als Zynismus empfinden, wenn ihm gesagt wiirde: Du musst leiden oder sogar zerstort
werden zugunsten des kosmischen Weges hin zur Vollendung des Punktes Omega.

23 Vgl. Ders., Der Mensch im Kosmos. Mlnchen 1999, 324f.

24 Vql. J. Ratzinger, Schépfungsglaube und Evolutionstheorie. Rundfunkansprache 1968; zit. n. S.O.
Horn/S. Wiedenhofer (Hrsg.), Schépfung und Evolution. Augsburg 2007, 12.

25 Vgl. K. Schmitz-Moormann, Materie — Leben — Geist. Evolution als Schépfung Gottes. Mainz 1997, 153.



274 Gregor Predel

ben gehort also zwingend zu einer evolutiven und damit raumlich und zeitlich
endlichen Schopfung. Keine Dimension des Kosmos ist von diesem Geschehen
ausgenommen: ,,Im allgemeinsten und radikalsten Sinne des Wortes verstan-
den, beginnt der Tod (das heifdt der Zerfall) sich wirklich bereits beim Atom zu
bekunden®,*® er ist also in der physikalisch-chemischen Wirklichkeit der Mate-
rie selbst begriindet - diese Aussage Teilhards in seinem 1947 entstandenen Es-
say ist angesichts der damals gerade zwei Jahre zuriickliegenden Atombomben-
abwiirfe von Hiroshima und Nagasaki von geradezu erschreckender Prizision.

Das Ubel als Gefiihl der Einsamkeit und der Angst: Weil der Mensch die Fi-
higkeit zur Reflexion hat, wird er sich voll Angst der Kleinheit seines eigenen
Wesens bewusst angesichts der unendlichen Weite und Gréfie des Universums.
Der Mensch begegnet in existentiell bedringender Weise dem Ubel auch in der
noch offenen Zukunft des Universums, von der auch seine Zukunft abhéngig ist.

Das Ubel des Wachstums: Alle Formen von Wachstum im Kosmos, insbeson-
dere das Wachstum zu grof3erer Einheit, erfordern auf allen Ebenen den Einsatz
von Energie, sie werden nur durch ,, Arbeit und Anstrengung® erreicht.

Im tiefsten sind Leid und Ubel also eine Konsequenz ,,unserer Endlichkeit“.*”
Anders gesagt: Dieselben Naturgesetze, die von Gott geschaffen, den Kosmos in
Schonheit und Vielfalt ordnen und Leben erst ermdglichen, sind zugleich un-
ausweichlich die Grundlage fiir Leid und Ubel, Krankheit und Tod. Leid und
Ubel sind unmittelbare Folgen und ,,Nebenwirkungen“ der Evolution, ohne die
sie nicht moglich wire. Sie treffen auf grausamste Weise unterschiedslos auch
den Unschuldigen.

Dies bedeutet zum einen: Selbst wenn es dem Menschen gelingen konnte,
jegliche Stinde restlos zu beseitigen, wiirden Leid und Tod bleiben. Der Mensch
bleibt auch in dieser Hinsicht erlosungsbediirftig. Er kann Leid faktisch mindern,
Leid und Tod jedoch nicht aus eigener Kraft eliminieren. Zum anderen bedeu-
tet dies aber, mit aller Vorsicht gesagt, dass das natiirliche Leid der Welt auch
als ,,schopferisches Leid“ verstanden werden konnte, das den Kosmos zusam-
men mit seinem Schopfer zu einer — wie auch immer gearteten - Vollendung
fithren soll. Auch fiir den einzelnen Menschen sieht Teilhard hier einen Ansatz
von Sinn wenigstens fiir einen gewissen Teil des Leids im Kosmos: ,Das Leiden
riittelt auf, vergeistigt; es lautert. In Umkehrung und Ergédnzung zum Streben
nach Gliick ist es gleichsam das Blut der Evolution. Durch das Leiden erwacht
der Kosmos selber in uns.“?® Teilhard weif3 aber genau, dass es aulerdem un-

26 P. Teilhard de Chardin, Erbstinde (Anm. 19), 227.

27 Vgl. Benedikt XVI., Enzyklika >Spe salvic (30.11.2007), n. 36. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz. Bonn (VAS; 179), 45.

28 P. Teilhard de Chardin, Die Vereinigung mit der Erde, in: Ders., Frihe Schriften. Freiburg 1968, 28—
50, hier 47.



»Christus Evolutor 275

endlich viel Leid gibt, das auch und gerade in dieser grofien Perspektive unbe-
greiflich, vollig sinnlos und unfruchtbar ist.** Die grundsitzliche Existenz von
natiirlichem Leid und Ubel kann jedenfalls in keiner Weise als Folge menschli-
cher Siinde verstanden werden. So kdnnte man angesichts des Leids im Kosmos
in duflerster Zuspitzung sagen: ,Die Schopfung zieht den Schopfer vor Gericht.“*°

4 Gott als Mit-Leidender seiner Schpfung

Das Faktum der Evolution in einer endlichen Welt treibt die Frage nach Gott
und dem Leid auf die Spitze: Wenn Gott Freude an der Schopfung haben will,
wenn er das Leben, nicht den Tod, ja sogar das Leben in Fiille will, wie kann er
seine Schopfung dann so schaffen, dass sie notwendig Leid hervorbringt? Wird
Gott dann nicht zu einer geradezu dimonischen Gré3e? Wenn Gott wirklich als
rein transzendenter, der Schopfung radikal gegeniiberstehender Schopfer ver-
standen werden misste, diirfte diese Konsequenz unausweichlich sein. Anders
gesagt: Gott konnte nicht mehr als liebender Gott, geschweige denn als ,,Liebe“
(1 Joh 4,8) begriffen werden. Das Leid in der Schopfung zwingt also dazu, das
Verhiltnis von Gott und Kosmos, von Gott und Mensch genauer zu betrachten.

Grundlegend ist dabei die Frage: Warum erschaftt Gott eine evolutive und
nicht eine weniger leidvolle, statische Welt, wenn Evolution grundsatzlich nicht
leidfrei moglich ist? Wenn Gott den Kosmos aus Liebe erschafft, wird diese Welt
allerdings nicht vollig anders aussehen konnen als die faktisch existierende, in-
sofern er denn in Freiheit iiberhaupt einen Kosmos schaffen will.** Dafiir kon-
nen vor allem folgende Griinde angefiihrt werden:

Wenn die Schépfung in gewisser Weise auf den Menschen und seine Freiheit
und Kommunikationsfihigkeit hingeordnet ist, dann muss der Kosmos zwingend
die Rahmenbedingungen fiir diesen stets relativen und auf den Schopfer
bezogenen Eigenstand bereitstellen. Eine auch nur minimale Verinderung
dieser naturgesetzlich gegebenen Bedingungen aber wiirde notwendig dazu
fuhren, dass dieser Mensch, wie er als konkret materielles Wesen und als Teil
dieses Kosmos existiert, keine Lebensgrundlage mehr haben kénnte. Die um-
fangreiche Diskussion iiber die fiir das irdische Leben notwendige, sehr prazise
»Feinabstimmung“ des Kosmos und das anthropische Prinzip hat dies in aller
Deutlichkeit gezeigt. Hitte der Schopfer den Menschen aber unter anderen kos-

29 Vgl. aa0., 49 u. Ders., Das géttliche Milieu. Ein Entwurf des innern Lebens. Olten 1962, 86.

30 W. Beinert, Ali und die Humanitdt. Wie wird Gott mit dem Leid der Welt fertig?, in: Anzeiger fur die
Seelsorge 112/11 (2003), 20-22, hier 21; vgl. auch die Klage des Ps 88, wo der Beter sein Leid nicht be-
greifen kann und den Mut hat, die Verantwortung fiir sein Leiden in Gottes Willen selbst zu suchen.

31 Vgl. M. Kehl, Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schépfung. Freiburg 2006, 272 u.
A. Kreiner, Das wahre Antlitz Gottes — oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen. Freiburg 2006, 303.



276 Gregor Predel

mischen Rahmenbedingungen entsprechend ,,anders erschaffen, hitte er etwas
anderes als den Menschen erschaffen.*?

Eine liebende Antwort des Menschen auf die schopferische Liebe Gottes
kann weder Zwang noch unbedingte Festlegung auf den Willen des Schépfers
bedeuten.*® Eine schopferische Anteilgabe und Anteilhabe an der unerschépf-
lichen Fiille der Liebe Gottes setzt daher den bereits erwédhnten tiefen Respekt des
Schopfers vor der Freiheit des Menschen und den sie erméglichenden Freiheits-
graden der Schopfung sowie als Konsequenz eine gewisse Offenheit der Zukunft
voraus. Die Mdglichkeit von Irrtiimern der Entwicklung ist damit von vornhe-
rein gegeben. Hat Gott das Leid einer evolutiven Welt also in Kauf genommen,
weil nur so die unvorstellbare Vielfalt und Freiheit in der Schépfung erreichbar
ist? Ist das Leid die notwendige Folge, wenn Gott ein endliches und in gewisser
Weise eigenstindiges Gegeniiber schafft, an dem er Freude haben will (vgl. Spr
8,30f.)? Anders gefragt: Ist das Leid in der Schopfung der hohe, vielleicht allzu
hohe Preis der Liebe und der von Gott gewollten Fahigkeit seiner Geschopfe zu
einer liebenden Antwort?**

Nach der festen Uberzeugung der Genesis ist der Mensch als Ebenbild Gottes
geschaffen. Dazu gehort auch, dass der Mensch Anteil an der Kreativitit Gottes
hat und so aktiv Anteil an der Schopfung und ihrer Entwicklung. Er wird in
gewisser Weise zum ,,Mitschopfer Gottes am zeitlichen und endlichen Kosmos,
der die Geschichte des Universums mitzubestimmen vermag. Dies impliziert zum
einen, dass das Universum auch hier die notigen Freirdaume zur Entfaltung dieser
Kreativitit bereitstellen muss. Da aber auch der Kosmos in einer analogia entis
zum Schopfer stehen muss, ist zu erwarten, dass der Kosmos als ganzer ebenfalls
kreative Ziige aufweist. Zum anderen impliziert eine Kreativitit des Menschen
(bzw. auf einer anderen, analogen Ebene eine Kreativitit des ganzen Kosmos),
dass der Kosmos nicht bereits vollendet ist. ,Nur in einer ,unfertigen* Welt sind
Wesen moglich, die in Freiheit das Wissen und die Macht erwerben konnen, ihre
Welt und sich selbst zu verbessern, um sich dadurch selbst zu immer vollkom-
meneren Personen zu entwickeln.“** Zum dritten setzt eine Mitschopferschaft
des Menschen mit Gott nicht nur eine in den Zuféllen des Kosmos gegebene
Offenheit der Gestaltung und der Zukunft voraus, sondern einen vom Schépfer
gegebenen echten Eigenstand des Kosmos, wie ihn das II. Vatikanische Konzil
hervorhebt: ,Durch ihr Geschaffensein selber ndmlich haben alle Einzelwirklich-
keiten ihren festen Eigenstand, ihre eigene Wahrheit, ihre eigene Gutheit sowie
ihre Eigengesetzlichkeit und ihre eigenen Ordnungen.” (GS 37). Erst mit diesem

32 Vgl. Ders., Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg 2005, 389.
33 Vgl. M. Kehl, Und Gott sah (Anm. 31), 272.

34 Vgl. G. Greshake, Gottes Liebe (Anm. 11), 77ff.

35 A. Kreiner, Gott im Leid (Anm. 32), 352.



»Christus Evolutor* 277

verldsslichen Eigenstand werden die Konsequenzen menschlichen Handelns ab-
sehbar und sittlich verantwortbar. Gerade das kreative Zusammenspiel von Zu-
fall und Notwendigkeit, das einen evolutiven Kosmos pragt,* scheint also eine
entscheidende Voraussetzung fiir ein in Freiheit verantwortetes und schépferi-
sches Handeln des Menschen zu sein.

Teilhard de Chardin betont zudem ,nachdriicklichst folgenden ent-
scheidenden Punkt*,”” warum Gott seiner Uberzeugung nach nicht eine statische,
sondern eine evolutive Welt geschaffen hat: In einer statischen, bereits vollendet
geschaffenen Welt wire der Schopfer ,,strukturell von seinem Werk gelést und
folglich ohne definierbare Grundlage fiir seine Immanenz®.*® In einem evolutiven
Universum dagegen scheint Teilhard die Beziehung von Schopfer und Ge-
schopfen eine grundlegend intimere zu sein: Hier ist Gott ,,nur mehr (sowohl
strukturell wie auch dynamisch) vorstellbar in dem Maf3e, wie er sich als eine Art
»Formal«-ursache mit dem Konvergenzzentrum der Kosmogenese deckt (ohne
mit ihm zu verschmelzen).“*® So ist Gott, der ,,Alpha und Omega“ der Schopfung
zugleich ist, derjenige, der als trinitarische Einheit die Welt offensichtlich so ge-
schaffen hat, dass sie ihm bei allem fiir Freiheit und Kreativitit notwendigen Ei-
genstand zugleich stets moglichst nahe sein kann und durch seine universale
Immanenz stets ausgerichtet ist auf die Vollendung in hochster, differenzierter
Einheit, dem ,,Punkt Omega“. Die Schopfung ist also ,,von Gott aus dem Nichts
zu ihm hin gerufen®,*® der diesen Weg in unendlicher Geduld aus dem Inneren
der Schopfung heraus begleitet und fithrt.*'

Mit diesem Hinweis Teilhards wird nochmals deutlich, dass auch das Leid in
einer sich entwickelnden Welt eine unmittelbare Riickwirkung auf Gott haben
muss. Insofern hat gerade in einem evolutiven Kosmos das paulinische Bild ei-
ner Schopfung in Geburtswehen eine herausragende Bedeutung (vgl. Rom 8,22).
Ein dhnliches Bild ist in der Apostelgeschichte zu finden: ,,In ihm (sc. Gott) le-
ben wir, bewegen wir uns und sind wir“ (17,28). In einer rdumlichen Analogie
wird hier das Verhiltnis von Gott und Schopfung gerade nicht als Gegeniiber
begriffen, sondern als Ineinander. Die gesamte Schopfung lebt also als komple-
xe Einheit und in gewisser Eigenstindigkeit in Gott, obwohl sie nicht Gott ist.

36 Vgl. G. Predel, Sakrament der Gegenwart Gottes. Theologie und Natur im Zeitalter der Naturwissen-
schaften. Freiburg 1996, 80ff.

37 Vgl. P. Teilhard de Chardin, Der Gott der Evolution, in: Mein Glaube (Anm. 15), 282-288, hier 284.
38 Vgl. ebd.

39 Vgl. ebd.

40 Vgl. K. Schmitz-Moormann, Materie (Anm. 25), 160.

41 Seitens der Biologie wird ein konkretes ,Ziel” der Evolution allerdings bestritten, da die Offenheit ei-
nes Prozesses aus Zufall und Notwendigkeit eine Unbestimmtheit der Zielstruktur bedingt. Allerdings ist
ein Junktim von Zufall und Ziellosigkeit nicht zwingend. ,So kann der biologische Zufall auch als Modus
der Zielsuche interpretiert werden. Ein Ziel ist dann prinzipiell moglich, wenn auch vielleicht erst ex post
konstatierbar.” (U. Liike, Das Sdugetier von Gottes Gnaden. Evolution — Bewusstsein — Freiheit. Freiburg
2006, 107.)



278 Gregor Predel

Das aber entspricht der Situation eines Kindes im Mutterleib.*> Gott geht nicht
in der Welt auf und sie nicht in ihm. Das in der Apostelgeschichte angebote-
ne ,embryonale® Bild der intimen Beziehung von Gott und Schépfung impli-
ziert auch, dass ein Leiden der Schopfung oder in der Schépfung Gott nicht un-
beeinflusst lassen kann. Der Schmerz der Schopfung wird so immer auch zum
Schmerz Gottes. Gerade weil das Verhaltnis von Gott und Welt nicht einfach
das der Transzendenz, sondern das Verhiltnis einer Transzendenz in Immanenz
ist, kann Gott nicht unbeteiligter Zuschauer der Schépfung und ihres Leids sein,
sondern er wird zum Mitleidenden. Gott bindet sein Schicksal an das Schick-
sal der Welt. Ist er aber ein liebender Mitleidender, so werden wir sagen miissen
und hoffen diirfen, dass Gott durch ,,die Macht seiner mitleidenden, dialogisch-
schopferischen Liebe auch in und aus ausweglosen Situationen noch Gutes zu
schaffen vermag.“*®

»Crux inuncta®

Ist das natiirliche Leid im Kosmos als Folge der Evolution bzw. einer fortdauernden
und noch unvollendeten Schopfung zu verstehen, ist zumindest das Leiden des
Menschen als ,,Mitschopfer und das Leiden Gottes nochmals und in neuer und
umgekehrter Weise intim verschrankt. Damit aber hat der Mensch gerade wegen
seiner kreativen Fahigkeiten unentrinnbar auch Anteil am schopferischen Leiden
Gottes selbst: So wie Gott in Jesus Christus als schopferische und rettende Liebe an
und vor allem in der Welt selbst leiden kann und leidet, so ,,kann auch der Mensch
nicht erwarten, am schopferischen Prozef3 teilzuhaben, ohne Kosten und ohne
Liebe Mit-Schopfer und Mit-Arbeiter Gottes zu sein - er muss ein Mit-Leidender
in der Schopfung mit Gott, dem Schopfer sein.“**

Der Gipfel dieses Mitleidens Gottes in und mit seiner Schopfung ist das Lei-
den und Sterben Jesu Christi am Kreuz. In evolutiver Sicht hat Teilhard de Char-
din versucht, dieses Ereignis in einem universalen Sinn fiir den gesamten sich
auf den Punkt Omega hin entwickelnden Kosmos zu verstehen. Nicht ganz zu
Unrecht wird Teilhard immer wieder vorgeworfen, mit seiner integrierten Sicht
von Schopfung, Inkarnation und Erlosung*® die Heilsbedeutung des Leidens und
Sterbens Jesu zumindest zu relativieren. Tatsachlich ist die Deutung des Kreuzes
bei Teilhard in gewisser Weise anders als die traditionelle; es behalt aber in her-

42 Die Grenzen dieser Analogie sind deutlich: Anders als ein Kind kann die Schépfung sich nie von Gott
,abnabeln” und von ihm unabhangig leben; zu diesem Modell vgl. A. Peacocke, Creation and the World
of Science. Oxford 1979, 142.

43 Vgl. H. Kessler, Gott und das Leid (Anm. 5), 119.

44 Vqgl. A. Peacocke, Creation (Anm. 42), 311 (Ubers.d Verf.).

45 Vql. P. Teilhard de Chardin, Christentum und Evolution (Anm. 17), 218f.



»Christus Evolutor* 279

ausragender Weise seine Heilsbedeutung - allerdings in einem Kosmos, in dem
Leiden zunéchst eher durch Werden als durch eine Ursiinde hervorgerufen wird.
Es sei daran erinnert, dass im Denken Teilhards der Prozess der Schopfung
angesichts des ihm eingeschriebenen Ubels nicht a priori zwingend zur hochsten
Vereinigung im finalen Punkt Omega gelangen muss, und zudem der Weg der
Evolution ein Suchen und Tasten bedeutet. Zugleich aber wird Evolution auch
vom hochsten erreichten Grad der Komplexitat bestimmt. Anders gesagt: Ist der
Weg einmal auch von nur einem einzigen Individuum gefunden und gegangen,
steht er grundsitzlich dem ganzen Kosmos offen. Beide Aspekte, das Suchen und
den vollzogenen Aufstieg, reprasentiert das Kreuz fiir Teilhard:
»Jesus an seinem Kreuz ist zugleich das Symbol und die Wirklichkeit der uner-
mefllichen, jahrhundertelangen Miihsal, die nach und nach den geschaffenen
Geist emporhebt, um ihn in die Tiefen des Goéttlichen Milieus zuriickzubrin-
gen. Er stellt dar (in einem bestimmten wahren Sinne ist er) die Schopfung,
die, von Gott getragen, die Abhidnge des Seins emporsteigt, bald sich an den
Dingen anklammernd, um an ihnen einen Halt zu finden, bald sich von ih-
nen losreifSend, um sie zu tibersteigen, immer aber durch ihre physische Miih-
sal den Riickschlag kompensierend, zu dem es durch ihr sittliches Versagen
kam. Das Kreuz ist folglich nicht etwas Inhumanes, sondern etwas Superhu-
manes. Seit dem Ursprung der gegenwirtigen Menschheit ... war es vor ihr
auf der Strafle aufgerichtet, die zu den hochsten Gipfeln der Schopfung fiihrt.
Doch erst im wachsenden Lichte der Offenbarung erwiesen sich seine zu-
nachst nackten Arme als mit Christus bekleidet: »Crux inuncta« (...). Fiir den
Christen kommt es nicht in Frage, im Schatten des Kreuzes in Ohnmacht zu
sinken, vielmehr geht es darum, im Lichte des Kreuzes emporzusteigen.“*®

Im gekreuzigten Christus leidet der Mensch als Individuum, die ganze Mensch-
heit und der ganze Kosmos in seiner ganzen physischen und moralischen Ab-
griindigkeit. Die Unermesslichkeit der Todesangst Christi ist nur erfassbar als ein
umfassendes , kosmisches Leiden®, durch das der Schopfer in Christus wirklich
und nicht nur bildlich das Universum tragt.*” ,In seiner Passion hat Jesus das
Gewicht aller menschlichen Schmerzen auf seiner verlassenen und zerschlage-
nen Seele lasten gespiirt; in einer iberwiltigenden, unaussprechlichen Synthese.
Er hat sie alle als die seinen angenommen, nachempfunden (...). Leiden und Siin-
de wiren ohne Christus wie die ,Schlackenhalde® der Erde. (...) Kraft des Kreu-
zes ist dieser ganze Haufen Schutt kostbar geworden: der Mensch hat begriffen,

46 \qgl. Ders., Das gottliche Milieu (Anm. 29), 112f.
47 Vql. Ders., Pantheismus und Christentum, in: Mein Glaube (Anm. 15), 71-92, hier 88.



280 Gregor Predel

dafl es fiir ihn kein wirksameres Mittel zum Fortschritt gibt, als den entsetzli-
chen und abstoflenden Schmerz zu niitzen.“*®

»,Christus Evolutor

So ist das Kreuz Christi auch das Kreuz der gesamten Menschheit - er trigt un-
ser Kreuz! Dieses grausame stellvertretende Leiden hat zudem eine grundlegend
schopferische Qualitit: Es initiiert einen ,,Evolutionsschritt“*® hin zur das Leid
endgiiltig iiberwindenden Vereinigung des Menschen mit Gott, indem es den
Weg dorthin nicht nur zeigt, sondern erst gangbar macht. Dabei ist der ,,Chris-
tus Evolutor“ in der Tat der einzige, der diesen Weg vorangehen kann: ,,Der Herr
der Welt fiihrt als ein Element der Welt nicht nur ein elementares Leben, son-
dern (iiber dieses hinaus und durch es) das totale Leben des Universums, das er
auf sich zu nehmen und sich anzugleichen kommt, indem er es selbst erféhrt.
Durch den Kreuzestod dieses angebeteten Wesens schliefllich bedeutet er unse-
rem Hunger nach Gliick, daf} der Zielpunkt der Schépfung nicht in den zeitli-
chen Zonen unserer sichtbaren Welt zu suchen ist, dafl vielmehr das von unse-
rer Treue erwartete Bemiihen sich jenseits einer totalen Metamorphose unserer
selbst und all dessen, was uns umgibt, vollenden muf. (...) Es stimmt durchaus,
dafd das Kreuz Entweichen aus der sinnlichen Welt und sogar in gewisser Weise
Bruch mit dieser Welt bedeutet.“*® Zugleich wird deutlich, dass das Kreuz wie
auch die gesamte Inkarnation nicht einfach als isoliertes und einmaliges histori-
sches Geschehen verstanden werden kann, sondern von Gott her einen alles ent-
scheidenden Punkt im kosmischen Prozess bedeutet. Insbesondere das Kreuz ist
daher fiir die Menschheit eine enorme Herausforderung, da es ,,auf die hohere
Vergeistigung durch das groflere Bemiithen ausgerichtet ist.“* Die Menschheit -
man wird hervorheben diirfen: vor allem die Kirche als mystischer Leib Christi
- hat die Aufgabe, den Weg Christi, den Aufstieg zum Himmel in seinem Geist
und mit der Hilfe seines Heiligen Geistes zu gehen und so auf das Geschenk der

48 Vql. Ders., Das kosmische Leben, in: Friihe Schriften (Anm. 28), 9-83, hier 77f.

49 Vgl. Benedikt XVI.: ,Christi Auferstehung ist ... — wenn wir einmal die Sprache der Evolutionslehre
benutzen dirfen — die groRte ,Mutation’, der absolut entscheidendste Sprung in ganz Neues hinein, der
in der langen Geschichte des Lebens und seiner Entwicklungen geschehen ist: ein Sprung in eine ganz
neue Ordnung, der uns angeht und die ganze Geschichte betrifft.”; Predigt in der Osternachtsvigil 2006:
www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060415_veglia-
pasquale_ge.html [Stand: 14.11.2008]; vgl. auch J. Ratzinger, Einfiihrung in das Christentum. Munchen
2000, 297.

50 P. Teilhard de Chardin, Das géttliche Milieu (Anm. 29), 111. M. Trennert-Helwig weist in diesem Zu-
sammenhang zu Recht darauf hin, dass Teilhards umfassendes ,Verstandnis von Inkarnation jedem Ver-
dacht den Boden (entzieht), es werde hier eine Variante von Selbsterldsungslehre proklamiert” (Ders., Die
Urkraft des Kosmos. Dimensionen der Liebe im Werk Pierre Teilhards de Chardin. Freiburg 1993, 305).
51 Vgl. P. Teilhard de Chardin, Das goéttliche Milieu (Anm. 29), 110.



»Christus Evolutor* 281

Liebe Gottes in Jesus Christus zu antworten. Dieses mithsame und leidvolle Ge-
hen auf dem durch Christus vorgezeigten Weg ist entscheidend fiir die Zukunft
des Einzelnen und der geschaffenen, endlichen Welt: Zwischen denen, die ge-
hen, und denen, die nicht gehen, erweist sich namlich eine scharfe ,, Trennung
zwischen den Mutigen, die zum Ziel kommen werden, und den Genief3ern, die
scheitern, zwischen den Erwiéhlten und den Verdammten.“>

Fir Teilhard gehen diese Einsichten offensichtlich weit iiber rein wissen-
schaftlich-intellektuelle Erkenntnisse hinaus. So kann er der existentiellen Not
des unverschuldeten Leidens letztlich nur in einer konkreten personalen Bezie-
hung zum alles umgreifenden Christus begegnen, der die ganze Last des Kos-
mos trigt, und in Christi Nachfolge treten. Unvermittelt geht bei Teilhard die
intellektuelle Auseinandersetzung in das Gebet iiber: ,,Je mehr in der Tiefe mei-
nes Fleisches das Ubel eingekrustet und unheilbar ist, umso mehr kannst Du es
sein, den ich ... in mir berge. Je mehr sich vor mir die Zukuntft als eine schwin-
delerregende Schlucht oder ein dunkler Ubergang 6ffnet, um so mehr darfich ...
das Vertrauen haben, mich in Dir zu verlieren oder in Dich hinabzustiirzen“.>?

Ganz am Ende menschlicher Krifte angekommen und mitten in Ubel und
Hoflnungslosigkeit findet Teilhard in einem Akt tiefsten Vertrauens einen (neu-
en) Zugang zu Gott, der von Gott her zu einer letzten und vollstindigen Vereini-
gung mit ihm fithren kann. ,, Vereinigung® aber ist in der Schépfungsmetaphy-
sik Teilhards der Weg der Schépfung selbst. So kann Gott in einem ungeheuren
Paradox sogar aus einem Ubermaf} an Leiden und Sinnlosigkeit mit dem sich
ihm vorbehaltlos anvertrauenden Leidenden im Leben und Sterben noch einen
Schritt hin zur Erl6sung und Vollendung des Leidenden und zur leidfreien Voll-
endung des gesamten Kosmos im ,,Punkt Omega“ gehen. Wichtig ist dabei, dass
diese Vereinigung im Sich-Fallen-Lassen des Leidenden nicht die Leistung seiner
vielleicht letzten oder sogar nicht (mehr) vorhandenen Kraft, sondern fundamen-
tal das schopferische und zugleich erlosende Werk Gottes und seiner zuvorkom-
menden, unverdienten Gnade darstellt.** Deshalb kann Teilhard Gott schlie3-
lich nur noch um seine Hilfe und um Gotteserkenntnis in der Stunde hochster
Not und Ohnmacht bitten: ,,In allen diesen dunklen Stunden gib mir, mein Gott,
das Begreifen, daf$ Du es bist (vorausgesetzt, dafl mein Glaube grof8 genug sei),
der schmerzhaft die Fasern meines Seins beiseite schiebt (...), weil von uns bei-
den Du der unendlich Starkere bist, fillt Dir die Rolle zu, mich in der Vereini-
gung zu verbrennen, die uns zusammenschmelzen soll.“>®

52 Vgl. ebd. Die Vollendung des Menschen und der Welt, der ,Himmel”, kann vom Menschen freilich
nicht aus eigener Kraft erreicht werden, sondern bleibt freies Geschenk Gottes.

53 Vgl. aa0., 90.

54 Vgl. aa0., 158.

55 Vgl. aa0., 90f.



282 Gregor Predel

5 Zusammenfassung

Das Leid der Welt ist mit all diesen Versuchen, es zu verstehen, letztlich nicht er-
klart. Es ist ihm auch nicht einfach ein Sinn gegeben. Es scheint so zu sein, dass
ein gewisses Maf3 an Leid im Kosmos unausweichlich ist - auch fiir Gott selbst.

Gott entzieht sich nicht dem Leid der Welt, sondern er stellt sich ihm und
setzt sich ihm aus. Biblisch ist ja schon der Gottesname als ,,da-seiende Macht
der Liebe, die gegen das Leid steht“*® zu begreifen, in hdchstem Mafle aber Gottes
Gegenwart im Leben, Leiden, Sterben und der Auferstehung Jesu Christi. Dem
widerspricht auch nicht die Erfahrung des dunklen und fernen Gottes, die selbst
der sterbende Jesus am Kreuz durchleiden musste: ,Mein Gott, mein Gott, wa-
rum hast du mich verlassen?“ (Mk 15,34par.; vgl. Ps 22,2). Am Kreuz bekam Jesus
keine Antwort Gottes mehr. Menschliche Leiderfahrung ist auch die quélende
Erfahrung eines abgriindigen, schweigenden und verborgenen Gottes. Gerade
in Jesus Christus zeigt Gott, wie sehr er in freier Entscheidung bereit ist, das
Leiden der Welt mitzutragen. So sehr wendet er sich in Christus der Welt zu,
dass er selbst zum Opfer des Bosen und des Leids wird. Gott trigt das Leid der
Welt also gerade nicht als distanziert auf3enstehender, allwissender und all-
machtiger Gott mit, sondern als unmittelbar Betroffener mitten in der Welt. Der
menschgewordene Gott stirbt am Kreuz den furchtbarsten Tod, den die Antike
kannte und der auf die vollstindige physische und psychische Vernichtung des
Gehenkten zielte. Es scheint beinahe so zu sein, dass Gott die Klage des Ijob gegen
seine Freunde auf sich selbst bezieht: ,,Auch ich konnte reden wie ihr, wenn ihr
an meiner Stelle wiret, schone Worte iiber euch machen und meinen Kopf itber
euch schiitteln. Ich konnte euch stirken mit meinem Mund, nicht sparen das
Beileid meiner Lippen.“ (16,4£.).

In der Auferweckung Christi demonstriert Gott, dass er Leid und Tod nicht
das letzte Wort in der Welt lassen will. Die Auferweckung ist die endgiiltige Auf-
nahme des Gekreuzigten in das Reich Gottes, wo er zur Rechten Gottes sitzt (vgl.
Hebr 10,12). So hat der Auferweckte als ,,erster der Entschlafenen (1 Kor 15,20)
Leid und Tod endgiiltig iiberwunden. Doch gerade im auferweckten Christus ent-
zieht sich Gott nicht der leidenden Welt: Auch der Auferstandene tragt noch die
Wundmale des irdischen Lebens. Sie werden geradezu zu seinen Erkennungszei-
chen (vgl. Joh 20,24-29). Im Leben, Leiden und in der Auferstehung Jesu Chris-
ti wird deutlich, dass Gott sich dem leidenden Kosmos untrennbar verbindet.
Gerade dies aber ist aus christlicher Perspektive Grund zur Hoffnung in einer in
Geburtswehen liegenden Schopfung. Es ist die Hoffnung, dass von Gott her aus
diesen Geburtswehen schliefilich Neues und Vollendetes erwéchst. Es ist die Vi-

56 Vgl. H. Kessler, Gott und das Leid (Anm. 5), 122.



»Christus Evolutor* 283

sion der Offenbarung: ,,Seht, die Wohnung Gottes unter den Menschen! Er wird
in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk sein; und er, Gott, wird bei ih-
nen sein. Er wird alle Trénen von ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht
mehr sein, keine Trauer, keine Klage, keine Miihsal. Denn was frither war, ist
vergangen. Er, der auf dem Thron saf3, sprach: Seht, ich mache alles neu.“ (Oftb
21,3-5). Fiir dieses Ziel der Schopfung setzt Gott in Christus sein Leben ein. Den
hochsten Preis der Liebe zahlt Gott in Christus selbst.’” Erlosung ist in einem
ganz umfassenden Sinn zu verstehen, in fast paradoxer Weise eben auch als Tra-
gen unumginglichen Leids und zugleich als Widerstand Gottes gegen das Leid
selbst. So wird die hier zu stellende schwierige Frage nach einem ,,Leiden® Got-
tes zu einem Verweis auf seine grenzenlose Allmacht der Liebe: ,,Der Lieben-
de 1483t sich vom anderen betreffen; er wird geradezu in seiner Liebe verletzlich.
So gehoren Liebe und Leiden zusammen. Das Leiden der Liebe ist jedoch nicht
nur ein passives Betroffensein, sondern ein aktives Sich-Betreffen-Lassen. Weil
Gott also die Liebe ist, kann er leiden und eben darin seine Gottlichkeit offen-
baren. (...) Der christliche, d.h. der von Jesus Christus her gedachte Gott ist da-
mit kein apathischer Gott, sondern im wirklichen Sinn des Wortes ein sympa-
thischer Gott, der mit dem Menschen leidet. (...) So hebt die Allmacht der Liebe
Gottes die Ohnmacht des Leidens auf. Das Leiden ist damit nicht abgeschaftt,
wohl aber ist es von innen her verwandelt - verwandelt auf Hoffnung hin.“®
Die Antwort Gottes auf das Leid der Welt ist also ein unbedingtes solidarisches
Mittragen und Mit-Leiden dieses Leids nicht von auflen, sondern von innen
her. Die Antwort Gottes auf das Leid in Jesus Christus hat zudem eine zutiefst
eucharistische Dimension, die exemplarisch fiir den menschlichen Umgang mit
Leid stehen kann (vgl. Joh 13,15). Diese eucharistische Dimension der Antwort
Gottes kommt exemplarisch in der Akklamation im Hochgebet zum Ausdruck:
»Deinen Tod, o Herr, verkiinden wir und deine Auferstehung preisen wir, bis du
kommst in Herrlichkeit.“ Von Gott her darf das Leid in keiner Weise verharmlost
oder gar verdringt werden (,,deinen Tod, o Herr, verkiinden wir®). Nur aus der
Perspektive des aus Liebe leidenden und mit-leidenden Gottes kann ohne Zy-
nismus gesagt werden, dass es Leid gibt, das unvermeidlich ertragen und aus-
gehalten werden muss. Miisste der Mensch jedoch beim Annehmen des Leids
stehen bleiben, wire letztlich jede Hoftnung vergeblich. Hoffnung aber braucht
Griinde im Hier und Jetzt. Die Hoffnung, dass das Leid ein Ende findet und nicht
das sinnlose Letzte ist, setzt ein liebendes Mittragen des Leids und schlief3lich
auch ein Mit-Leiden durch andere voraus, so weit, dass ein Leben und nicht nur
ein bloles Uberleben méglich ist und bleibt und nicht zerbricht. Das bedeutet,

57 Vgl. G. Greshake, Gottes Liebe (Anm. 11), 89f.
58 Vgl. W. Kasper, Der Gott Jesu Christi. Mainz 21983, 244f.



284 Gregor Predel

dass versucht werden muss, unnétiges Leid und Leiden — ob vom Menschen ver-
ursacht oder nicht - mit allen Mitteln zu verhindern oder wenigstens zu lindern.
Das heif3t aber auch, das Leid im Rahmen der eigenen Grenzen, Fahigkeiten und
Moglichkeiten bewusst in den Blick zu nehmen und nicht zu ignorieren oder zu
verdringen.*® Ein schwerkranker Mensch etwa wird mithsam wenigstens in An-
satzen und oft durch Phasen von Depression und Verzweiflung hindurch lernen
miissen, sein die ganze Existenz bedrohendes Leiden anzunehmen und mit
ihm zu leben. Die intensive Zuwendung und Hilfe anderer Menschen ist dabei
sicherlich mitentscheidend, damit dieses Leid fiir ihn ertrédglich wird - eine Zu-
wendung oft bis in den Tod hinein. Genauso wichtig aber ist hier, dass Schmerzen
moglichst gelindert werden. Das Leid der Krankheit wird einem Schwerkranken
oft nicht genommen werden koénnen. Unertréigliche Schmerzen aber soll er nicht
auch noch erdulden miissen. So wird man dem Kranken wenigstens diesen oft
furchtbaren Teil seines Leids ersparen. Menschen kénnen dies gerade auch im
Angesicht des Todes fast schon wie eine Auferstehung mitten im Leben erfahren
(»deine Auferstehung preisen wir). So konnen Menschen in Solidaritdt mitten
im Leid Hoffnung schaffen auf eine letztlich doch gute Vollendung, auch wenn
ihr genaues Wie und Wann unbekannt ist (,,bis du kommst in Herrlichkeit®).

Das Ritsel des Leids und des Leidens bleibt. Damit bleibt auch die grundle-
gende Anfrage an Gott selbst. Die Antwort Gottes auf das Leid der Welt ist keine,
die intellektuell und theologisch erschopfend gegeben werden konnte. In Chris-
tus, vor allem in seinem Leiden und Sterben, hat Gott in uniiberhohbarer Weise
auch auf das Leid der Welt eine andere Antwort gegeben: Er begegnet der exis-
tentiellen Frage des Leids mit seiner ganzen, eigenen Existenz. Er 6ffnet so den
scheinbar hoffnungslosen Teufelskreis des Leids auf die leidfreie Vollendung des
Kosmos hin, die er in der Auferweckung Christi bereits vorweggenommen hat.
Menschen, die aus und in diesem Geist Gottes solidarisch leben und handeln,
machen dieses Geschehen konkret erfahrbar. Sie geben eine liebende Antwort
auf die vorauseilende Liebe Gottes, die Gott entspricht. Oder mit Paulus gespro-
chen: ,,Wir sind Erben Gottes und sind Miterben Christi, wenn wir mit ihm lei-
den, um mit ihm auch verherrlicht zu werden.“ (Rom 8,17).

59 Auch der Blick auf das Kreuz und den Gekreuzigten erinnert bewusst an Gewalt und duRerstes Leid
und ist zugleich Hoffnung auf seine endgliltige Uberwindung.



