
266      Gregor Predel

GuL 82/4 (2009) 266–284

Pierre Teilhard de Chardins 
„Christus Evolutor“
Gott und das Leiden  
seiner Geschöpfe
Gregor Predel / Freiburg

Leid ist aus unserem Leben nicht wegzudenken. Wenn Menschen es nicht am 
eigenen Leib erfahren, dann werden sie doch täglich mit den Bildern unendli-
chen Leids in der Welt konfrontiert. Für den gläubigen Menschen ist dies eine 
der größten Herausforderungen, denn das Leid stellt das Bild eines allmächti-
gen, gerechten und gütigen, dem Menschen in Liebe zugewandten Gottes radi-
kal in Frage. In einer leidenschaftlichen Rückfrage an Gott formuliert der Psalm 
13: „Wie lange noch, Herr, vergisst du mich ganz? Wie lange noch verbirgst du 
dein Gesicht vor mir? Wie lange noch muss ich Schmerzen ertragen in meiner 
Seele, in meinem Herzen Tag für Tag?“ (Ps 13,2f.). Lösbar scheint die Problema-
tik des Leids auch im Angesicht Gottes nicht zu sein. Das Ausmaß des Leids in 
der Welt macht auch den Theologen ratlos. Eine glatte theologische Antwort auf 
diese Herausforderung gibt es nicht. Dennoch sind Ansätze für ein Verstehens 
des Leids und der Antwort Gottes erkennbar.

1  Gott angesichts des von Menschen ausgelösten Leids

Ein Großteil des Leids in der Welt wird zweifellos durch menschliches Handeln 
verursacht, zunächst und vor allem durch individuelles Versagen und individuelle 
Schuld, aber auch durch die dadurch hervorgerufenen „Strukturen der Sünde.“1 
Das Leiden der Kreatur ist die Folge von Egoismus und Machtstreben. Kriege, 
Klimaveränderung durch den Raubbau an der Natur, auch die alltäglichen Klein-
kriege und Auseinandersetzungen tragen zum Leid nicht nur der Menschen bei. 
Von besonderer Brisanz ist zudem Leid, das im Namen von Religion und Kirche 

1  Vgl. Johannes Paul II., Enzyklika ›Sollicitudo rei socialis‹ (30.12.1987), n. 31ff. Hrsg. vom Sekretariat der 
Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 1998 (VAS; 82), 36ff.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      267

verursacht wird,2 da es in außerordentlicher Schärfe die Glaubwürdigkeit des 
Gottesglaubens und die Würde des Menschen in Frage stellen kann.

„Herr, ich bin ohne Schuld“

Leid ist vielfach die konsequente Folge der Sünde, für die der Mensch nicht 
selten mit Wissen und Wollen verantwortlich ist. Schon hier aber bleibt die 
ohnmächtige Frage: „Wie kann Gott das zulassen?“ Warum greift er nicht ein? 
Warum fällt er nicht zumindest den Verursachern schwersten Unrechts und 
Leids in den Arm?

Voll Vertrauen ruft der Beter des Psalms 59 zu Gott: „Entreiß mich den Fein-
den, mein Gott, beschütze mich vor meinen Gegnern! Entreiß mich denen, die 
Unrecht tun, rette mich vor den Mördern! Sieh her: Sie lauern mir auf, Mächtige 
stellen mir nach. Ich aber habe keinen Frevel begangen und keine Sünde; Herr, 
ich bin ohne Schuld. Sie stürmen vor und stellen sich auf. Wach auf, komm mir 
entgegen, sieh her!“ (Ps 59,3–5). In den Kriegen der Geschichte bis hin zu den 
unvorstellbaren Gräueln von Auschwitz dürften unzählige Menschen, die un-
schuldigen Opfer der Gewalt, diese oder ähnliche Worte gesprochen haben und 
auch heute noch sprechen. Es sind meist gerade die Unschuldigen, die beson-
ders unter der Schuld anderer leiden müssen. Leid kann deshalb zu Recht nicht 
als „Strafe Gottes“ für die Übeltäter gelten oder mit dem Unrecht als dessen Fol-
ge verrechnet werden.3 Und vielen zerbricht ihr Glaube, wenn Gott angesichts 
grausamster Gewalt und unsagbaren Leids, angesichts unverschuldeter existen-
tieller Bedrohung des eigenen Lebens trotz aller Bitten zu schweigen scheint. Not 
lehrt eben nicht immer beten, sondern kann Gott für den Leidenden fundamen-
tal in Frage stellen. Das Leiden, vor allem ein Übermaß an Leiden, kann auch 
zum Leiden an Gott selbst und seiner für den Leidenden unüberwindlichen Ab-
gründigkeit werden, wie es etwa das Buch Ijob (vgl. 10,1–22) oder das Schicksal 
des Jeremia (vgl. 20,7–10) eindringlich zeigen.

Auch der Verweis auf ein Gericht am Ende der Welt (vgl. Mt 25,31–46), in 
dem das gebrochene Recht universal und für immer wiederhergestellt wird, die 

2  Vgl. den Fall des Galileo Galilei, der „von Männern und Einrichtungen der Kirche viel zu leiden“ hatte, 
wie Johannes Paul II. in einer Ansprache an die Mitglieder der Päpstlichen Akademie der Wissenschaften 
am 10.11.1979 (n. 6) formulierte.
3  Die verbreitete Vorstellung, Leid sei Strafe für persönliche Sünden oder als Sühne für in früheren Gene-
rationen verübte Schuld zu verstehen, wird im NT mit der vollen Autorität Jesu zurückgewiesen: „Zu die-
ser Zeit kamen einige Leute zu Jesus und berichteten ihm von den Galiläern, die Pilatus beim Opfern um-
bringen ließ, so dass sich ihr Blut mit dem ihrer Opfertiere vermischte. Da sagte er zu ihnen: Meint ihr, 
dass nur diese Galiläer Sünder waren, weil das mit ihnen geschehen ist, alle anderen Galiläer aber nicht? 
Nein, im Gegenteil: Ihr alle werdet genauso umkommen, wenn ihr euch nicht bekehrt.“ (Lk 13,1–5; vgl. 
auch Joh 9,13).



268      Gregor Predel

Guten belohnt und die Bösen bestraft werden, ist in einer Situation größter Be-
drängnis wenig hilfreich, wahrscheinlich sogar nur ein den Geist betäubendes 
„Opium des Volkes“ (K. Marx). Warum sollte Gott bis ans Ende der Tage war-
ten, um das Recht wiederherzustellen? Warum sollte er unzählige Generationen 
das Unrecht hinnehmen und seine Kreatur leiden lassen? Ist Gott ein a-pathi-
scher vollkommener Geist, der dieser Welt von fern und von außen begegnet, 
ohne wirklich vom Leid der Welt betroffen zu sein? Oder kann Gott dem Un-
recht nicht begegnen? Ist Gott wirklich der Allmächtige? Ist Gott tatsächlich Jah-
we, der wirkmächtige „Ich bin bei euch“ des Exodus? 

„Wunderbar und unbegreiflich“

Oder stellt Gott den Menschen durch das Leid auf die Probe – auch durch das 
Leid, das andere dem Menschen antun? „Zwar kann es sein, dass Leidende selbst 
ihre Situation als Prüfung Gottes sehen und annehmen können – als Erklärung 
und Sinngebung des Leidens von außen sind solche Sätze jedoch unangemessen 
und völlig unannehmbar.“4 Gerade das Buch Ijob protestiert mit aller Macht 
gegen solche Deutungen des Leids, die Gott zum Zyniker machen und den 
leidenden Menschen nicht ernst nehmen würden. So meint einer der Freunde 
Ijobs, Bildad: „Wenn du mit Eifer Gott suchst, an den Allmächtigen dich flehend 
wendest, wenn du rein bist und recht, dann wird er über dich wachen, dein Heim 
herstellen, wie es dir zusteht. Und war dein Anfang auch gering, dein Ende wird 
gewaltig groß.“ (8,5–7). Ijob bemerkt zu diesen und anderen Ratschlägen seiner 
Freunde, die ihn in seinem Leid nicht ernst nehmen: „Ihr seid nur Lügentüncher, 
untaugliche Ärzte alle. Dass ihr endlich schweigen wolltet; das würde Weisheit 
für euch sein.“ (13,4f.). „Auch ich könnte reden wie ihr, wenn ihr an meiner Stelle 
wäret, schöne Worte über euch machen und meinen Kopf über euch schütteln. 
Ich könnte euch stärken mit meinem Mund, nicht sparen das Beileid meiner 
Lippen.“ (16,4f.). Bezeichnend sind auch die harten Worte Gottes am Schluss des 
Buches, die er an die drei Freunde Ijobs richtet: „Mein Zorn ist entbrannt gegen 
dich und deine beiden Gefährten, denn ihr habt nicht recht von mir geredet wie 
mein Knecht Ijob.“ (42,7).

Festzuhalten ist hier: Gott selbst verwahrt sich gegen einfache Erklärungen des 
Leids. Auch er selbst begründet es letztlich nicht. Im Gegenteil: Er macht deut-
lich, dass das Leid des Menschen von Gott her ein Geheimnis bleibt. Mit den 

4  R. Hempelmann/W. Brändle, Allmächtig, unfehlbar, apathisch? Theodizee als Frage nach Gott, in: Ma-
terialdienst der EZW 68 (2005), 83–90, hier 87.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      269

Worten Ijobs gesagt: „So habe ich denn im Unverstand geredet über Dinge, die 
zu wunderbar für mich und unbegreiflich sind.“ (42,3).

Die schöpferische Liebe Gottes respektiert in ihrem mit-leidenden Ringen um 
den Menschen zutiefst die menschliche Freiheit – selbst dann, wenn diese Frei-
heit zerstörerische Züge aufweisen mag. Dennoch nimmt Gott nach der festen 
Überzeugung des Glaubenden diese zerstörerischen Züge der Freiheit nicht ein-
fach hin: „Weit mehr noch und radikaler als liebende Eltern und Freunde bangt 
er (sc. Gott) darum, wie wir Geschöpfe uns selber formen, dass wir für uns und 
andere heilsame Wege gehen, dass wir offen werden für das uns erfüllende Gut, 
das er selber ist. Er leidet, wo das Geschehen in Natur und Geschichte in quä-
lende Zerstörung abgleitet: Er leidet mit, ja in den Verwundeten und Gequäl-
ten, und er ruht nicht (vgl. Ps 121,4), solange ihre Wunden nicht geheilt sind.“5 

Vertrauender Widerstand

Dennoch würde ein einfach passives Erdulden des Leids und besonders des Leid 
verursachenden Bösen letztlich zu einer moralischen Diskreditierung Gottes 
führen, da eine solche radikale Passivität auch Gottes geschichtliches Heils-
wirken in Frage stellen würde – zumal es dann zumindest in dieser Weltzeit 
grundsätzlich zu spät käme, um Leid zu verhindern und so eine Versöhnung er-
schwerte oder gar unmöglich machte. Zugleich aber kann ein wirksamer Wider-
stand gegen dieses Leid sicherlich kein gewaltsamer sein, da durch Gegengewalt 
ein neuer Schritt im Teufelskreis des Leids ausgelöst würde.6 So wird ein wirk-
samer Widerstand gegen das Böse derart sein müssen, dass er diesem einerseits 
aktiv, andererseits aber gewaltlos widersteht. Exemplarisch könnte dafür der 
von Matthäus und Lukas überlieferte Gewaltverzicht Jesu in Getsemani stehen, 
wo er seinen Jüngern angesichts der ihm drohenden unvorstellbaren Gewalt 
und des ihm bevorstehenden Leids eine Gewaltanwendung zu seinen Gunsten 
untersagt7 und so von Gott her den Kreislauf der Gewalt wie dann auch in seiner 
endgültigen Selbsthingabe am Kreuz durchbricht. 

In ähnlicher Weise könnte man das Verhalten der christlichen Märtyrer ver-
stehen. Sie entziehen sich in einem Akt höchster Freiheit und Entschiedenheit 
dem ihnen ungerecht auferlegten Leid, Schmerz oder sogar Tod nicht, sondern 

5  H. Kessler, Gott und das Leid seiner Schöpfung. Nachdenkliches zur Theodizeefrage. Würzburg 2000, 
118.
6  In einem Akt der Hilflosigkeit wird oft genau diese Lösung gesucht, um in einer Notwehrsituation mit 
einem Minimum an Gewalt noch größere zu verhindern oder exzessive Gewalt zu beenden. Eine mora-
lische Legitimation kann einem solchen Handeln nicht a priori abgesprochen werden. Dennoch wird da-
durch neues Leid verursacht, das nicht selten neue Gewalt auslösen kann.
7  Vgl. Lk 22,49–51; Mt 26,51ff. u. Joh 18,11.



270      Gregor Predel

ertragen sie für ihren Glauben an den liebenden Gott und legen so Zeugnis ab 
für ihn und seinen Willen, Frieden für die ganze Welt zu erreichen. Auch die 
Märtyrer durchbrechen als lebendige Symbole die scheinbare Allmacht von Bö-
sem und Leid. Voraussetzung dieses Handelns ist freilich die feste Hoffnung, 
dass Gott trotz und in der erfahrenen Gewalt, in Leid und Tod treu zum leiden-
den Gerechten steht8 und mit seinen Möglichkeiten in dieser Welt wie eschatolo-
gisch niemals an ein Ende kommen wird. So können Menschen wie die Märtyrer 
dem Leid die Spitze der Hoffnungs- und Aussichtslosigkeit brechen, zugleich for-
dern sie mit ihrer ganzen Existenz die heilwirkende Solidarität Gottes ein, „den 
endlichen Schmerz der Welt ganz zu bergen und sich zu Herzen zu nehmen.“9

Das Böse und das Leiden werden auch damit nicht erklärt, es wird ihnen kein 
Sinn zugesprochen. Der Widerstand gegen dieses Leid wird aber so zu einem 
Teil der Dynamik des Kosmos auf seine Vollendung in Gott hin. Er durchbricht 
den Teufelskreis des anderen zugefügten Leids und ist in seiner Ohnmacht zu-
gleich die Bitte an Gott, „dass er die Welt, uns selbst und die vielen leidenden 
Menschen und Völker von den Drangsalen befreie, die das Leben fast unerträg-
lich machen.“10 Ein solcher Widerstand gegen das Leid ist also letztlich begrün-
det im Vertrauen auf die Allmacht der Liebe Gottes, die alle menschlichen Mög-
lichkeiten übersteigt und der trotz des überwältigenden Leids in der Welt ein 
radikaler und endgültiger Neuanfang ohne Leid zugetraut wird: „Siehe ich ma-
che alles neu.“ (Offb 21,5).

2  Natürliches Leid

Stellt schon das durch menschliche Schuld ausgelöste „moralische Leid“ eine 
enorme Herausforderung für das Bild eines allmächtigen und sittlich vollkom-
menen Gottes dar, so spitzen sich diese Fragen angesichts des natürlichen, 
„physischen Leids“ nochmals zu. Die theologische Tradition verstand auch dieses 
Leid als Folge menschlicher Sünde: „Weil der Mensch gesündigt hat, wurden zur 
Strafe die Strukturen der Welt zu leidvollen.“11 Diese Begründung des Leids als 
Folge einer sekundären, sündhaften Veränderung der Schöpfung aber ist so nicht 
mehr haltbar. Denn das überwältigende Leid und Übel wäre auch in einer hy-
pothetischen immer und überall völlig sündlosen, paradiesischen Welt nicht weg-
zudenken. Es ist ein Leid, das aus der Natur selbst entspringt und letztlich auch 
den unausweichlichen Tod und Zerfall eines jeden natürlichen Wesens umfasst.

8  Vgl. Röm 8,31–39.
9  Vgl. H. Riedlinger, Vom Schmerz Gottes. Freiburg 1983, 124.
10  Vgl. Benedikt XVI., Jesus von Nazareth. Freiburg 2007, 203.
11  G. Greshake, Warum lässt uns Gottes Liebe leiden? Freiburg 2007, 64.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      271

Dem jüdisch-christlichen Glauben zufolge aber ist Gott derjenige, „der den 
Himmel, die Erde und das Meer geschaffen hat und alles, was dazugehört.“ (Apg 
14,15). Mit ihrer ganzen Autorität heben die biblischen Autoren hervor, dass die 
Schöpfung von Gott her „gut“, ja sogar „sehr gut“ (Gen 1,31) ist. Zudem legt die 
Schrift sich unmissverständlich fest: „Gott hat den Tod nicht gemacht und hat 
keine Freude am Untergang der Lebenden. Zum Dasein hat er alles geschaffen, 
und heilbringend sind die Geschöpfe der Welt. Kein Gift des Verderbens ist in 
ihnen, das Reich des Todes hat keine Macht auf der Erde“ (Weish 1,13f.). Gott 
will der eindeutigen Aussage der Schrift zufolge „das Leid und das Böse abso-
lut nicht.“12

Doch wenn Gott der Urgrund und Schöpfer von allem ist, ist er dann nicht 
auch zumindest mitverantwortlich für das Leid in seiner Schöpfung? Diese Fra-
ge ist von besonderer Bedeutung, da der Kosmos, wie wir ihn naturwissenschaft-
lich begreifen, ein evolutiver Kosmos ist. Gott hat den Kosmos also offenbar als 
evolvierendes, sich aus sich selbst heraus fortentwickelndes Gesamtsystem er-
schaffen. Der Kosmos ist theologisch verstanden Schöpfung und zugleich natur-
wissenschaftlich begriffen Evolution13 – auch weit über biologische Zusammen-
hänge hinaus. Die Existenz einer universalen Evolution in den Vorgängen der 
Natur ist heute nicht mehr zu bezweifeln, auch wenn ihre Mechanismen noch 
nicht in jedem Fall vollständig verstanden sind. In diesem Evolutionsprozess ent-
wickelt sich „Niedrigeres“ zu „Höherem“ und stärker Komplexem. An der „Spit-
ze“ dieses keineswegs beendeten universalen Prozesses steht zumindest auf der 
Erde im Menschen – und partiell wohl auch in Tieren – ein seiner selbst bewus-
stes und in weiten Grenzen freies Leben, das eben dadurch fähig wird zu lieben, 
zugleich aber auch der Erfahrung von Leid und Tod zugänglich ist. 

3  Leid als Folge der Evolution14

Evolution, wie wir sie kennen, hat zwingend Eigenschaften, die Übel und Leid un-
ausweichlich werden lassen. Mehr noch: Ohne ein grundlegendes, strukturelles 
Übel „von den niedrigsten Bereichen der Materie bis hin zu den Sphären der 

12  Vgl. H. Kessler, Gott und das Leid (Anm. 5), 92.
13  So auch pointiert J. Ratzinger: „Wir können nicht sagen: Schöpfung oder Evolution. Die richtige For-
mel muss heißen: Schöpfung und Entwicklung, denn die beiden Dinge beantworten zwei verschiede-
ne Fragen: Die Geschichte von dem Ackerboden und von dem Atem Gottes ... erzählt ja nicht, wie der 
Mensch entsteht. Sie erzählt, was er ist. Sie erzählt seinen innersten Ursprung .. . Und umgekehrt: Die Evo-
lutionslehre versucht biologische Abläufe zu erkennen und zu beschreiben.“ (Ders., Im Anfang schuf Gott. 
Vier Predigten über Schöpfung und Fall. Einsiedeln 1996, 53.).
14  Die beiden folgenden Abschnitte stützen sich auf P. Teilhard de Chardin, dessen Gedanken zu unserer 
Thematik m.E. auch über 50 Jahre nach seinem Tod nichts an Gültigkeit verloren haben. 



272      Gregor Predel

Engel“15 ist ein evolutiver Kosmos schlicht undenkbar. Es kommt nicht durch 
Zufall oder bestimmte Handlungen in den Kosmos, sondern ist unvermeidlich 
„die Kehrseite jeder Schöpfung“16, resultierend daraus, dass „Gott nur evolutiv 
schaffen kann“,17 also aus dem Innern des Kosmos heraus, nicht einfach als zum 
Kosmos rein äußerlicher Gott. In der Sicht Teilhards ist die Welt nicht in einem 
Zustand ursprünglicher Vollkommenheit geschaffen worden, sondern sie ent-
wickelt sich im Laufe der Zeit – unter dem stetigen und unabdingbaren schöp-
ferischen Einfluss Gottes18 – hin zur Vollendung im Punkt Omega. 

„Schadenbringende Sünden“

Eine „Ursünde“ als historisches Ereignis kann für Teilhard in einem evolutiven 
Kosmos nicht die Ursache allen Leids in der Welt sein – die ja über den im kos-
mischen Maßstab winzigen Planeten Erde weit hinausgeht. Teilhard leugnet da-
mit aber keineswegs die unausweichlich bleibende und schädliche Bedeutung der 
historisch ersten „Sünden“ der ersten Menschen:

„Als besonders schadenbringend können unter diesen Sünden angesehen wer-
den: a) die ersten auf Erden begangenen Sünden (die mit einem Minimalbe-
wußtsein, aber mit einer maximalen Auswirkung auf eine entstehende Psyche 
begangen wurden); b) vielleicht (wenn es in Sachen Freiheit eine Rückwir-
kung der Zukunft auf die Vergangenheit gibt) gewisse letzte Revolten der zur 
Reife gelangten Menschheit (maximale Bewußtheit und Verantwortlichkeit); 
und schließlich c) für jedes Individuum die in seiner sozialen Gruppe und in 
seiner besonderen Stammlinie begangenen Sünden.“19

Für Teilhard ist damit auch die Grundbedeutung Christi angesprochen. Wenn 
angesichts der Größe des Kosmos die „Ursünde“ und ihre Wirkung auf die Erde 
beschränkt bleiben, wäre seiner Überzeugung nach auch die Bedeutung Christi 
als des Erlösers auf diesen Planeten beschränkt, was seiner gesamtkosmischen Be-
deutung widersprechen würde. „Christus verlöscht erbärmlich, er verschwindet 
vor dem Universum, wenn seine Herrschaft auf die Regionen unter dem Mond 
beschränkt ist.“20 Zudem ist der biologische Tod nicht erst mit dem Menschen 

15  Vgl. P. Teilhard de Chardin, Sündenfall, Erlösung und Geozentrik; in: Ders., Mein Glaube. Olten 1972, 
47–57, hier 53.
16  Vgl. aaO., 52.
17  Vgl. Ders., Christentum und Evolution, in: Mein Glaube (Anm. 15), 207–223, hier 214.
18  „Gott lässt die Dinge sich machen.“ (Ders., Was soll man vom Transformismus halten?, in: Ders., Die 
Schau in die Vergangenheit. Olten 1965, 221–233, hier 225).
19  Ders., Gedanken über die Erbsünde, in: Mein Glaube (Anm. 15), 224–237, hier 236, Anm. 12.
20  Ders., Sündenfall (Anm. 15), 50. Teilhard nimmt mit dieser Diktion die Idee der mittelalterlichen Lehre 
auf, der Kosmos sei durch die Sünde lediglich bis hin zur Sphäre des Mondes verdorben worden.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      273

auf die Erde gekommen, sondern es gab ihn von Anbeginn des irdischen Lebens 
vor mehr als drei Milliarden Jahren. Im historischen Rückblick ist außerdem mit 
wachsender Erkenntnis immer weniger ein Platz für einen als historische Figur 
verstandenen Adam und das Paradies zu finden.21

Grundlegende Arten des Übels in der Evolution

Teilhard behauptet, dass diese Erkenntnis eines historisch im Anfang nicht in 
Vollkommenheit geschaffenen Kosmos „für die Vernunft radikal das Problem 
des Übels“22 lösen könne. Teilhard unterscheidet dabei vier grundlegende Arten 
des Übels in der Evolution:23

Das Übel des Misserfolgs und der Unordnung: Die Welt entwickelt sich im
Rahmen der dem Kosmos vorgegebenen ordnenden Naturgesetze „durch 
Glücksfälle, durch Tastversuche vorwärts. Die Evolution bewegt sich gleich- 
sam mittels trial-and-error auf einem durch Zufallsprozesse ausgelösten, nicht-
deterministischen Weg mit vielen Freiheitsgraden. Damit werden einerseits 
menschliche Freiheit und menschliche Liebe erst möglich. Andererseits ist ein 
als Schöpfung verstandener evolutiver Kosmos damit grundsätzlich ein „freier 
und unter dem Risiko der Freiheit stehender Vollzug des schöpferischen Urge-
dankens, von dem er sein Sein hat“.24 Zugespitzt anders gesagt: In einem per-
fekten, von Übel freien Universum wäre Freiheit nicht denkbar.25 Im Leben der 
Menschheit wie eines Einzelnen und in der Natur stehen so einem einzigen Er-
folg unermesslich viele Misserfolge gegenüber. Auf allen Stufen der Evolution 
der Materie, des Lebens und des Menschen entsteht daher zwangsläufig Übel: 
In der unbelebten Materie als gestörte physikalische Ordnung oder als Mangel 
an Anordnung, auf der Stufe des Lebens als Schmerz und Angst „im empfindli-
chen Fleisch“ und schließlich im Menschen als „Bosheit oder Qual des Geistes“.

Das Übel des Zerfalls: Wie Wachstum ist auch Zerfall in der Evolution not-
wendig. Die Individuen müssen verderben und sterben, so dass durch Abfolge 
im Phylum die Möglichkeit zur Fortentwicklung gewährleistet bleibt. Das Ster-

21  Vgl. Ders., Über einige mögliche historische Darstellungen der Erbsünde, in: Mein Glaube (Anm. 15), 
58–70, bes. 59f. Für eine theologische Wertung der von Augustinus in den pelagianischen Auseinander-
setzungen geprägten Vorstellung von Erb- oder Ursünde sind darüber hinaus die biblischen Schöpfungs-
erzählungen zu beachten.
22  Vgl. Ders., Erbsünde (Anm. 19), 214. Wichtig ist hier Teilhards Verweis auf die Ebene der „Vernunft“. 
Das existentiell Bedrängende von Übel und Leid kann so nicht erklärt werden. Ein Mensch in tiefer Not 
würde es zu Recht als Zynismus empfinden, wenn ihm gesagt würde: Du musst leiden oder sogar zerstört 
werden zugunsten des kosmischen Weges hin zur Vollendung des Punktes Omega.
23  Vgl. Ders., Der Mensch im Kosmos. München 1999, 324f.
24  Vgl. J. Ratzinger, Schöpfungsglaube und Evolutionstheorie. Rundfunkansprache 1968; zit. n. S.O. 
Horn/S. Wiedenhofer (Hrsg.), Schöpfung und Evolution. Augsburg 2007, 12.
25  Vgl. K. Schmitz-Moormann, Materie – Leben – Geist. Evolution als Schöpfung Gottes. Mainz 1997, 153.



274      Gregor Predel

ben gehört also zwingend zu einer evolutiven und damit räumlich und zeitlich 
endlichen Schöpfung. Keine Dimension des Kosmos ist von diesem Geschehen 
ausgenommen: „Im allgemeinsten und radikalsten Sinne des Wortes verstan-
den, beginnt der Tod (das heißt der Zerfall) sich wirklich bereits beim Atom zu 
bekunden“,26 er ist also in der physikalisch-chemischen Wirklichkeit der Mate-
rie selbst begründet – diese Aussage Teilhards in seinem 1947 entstandenen Es-
say ist angesichts der damals gerade zwei Jahre zurückliegenden Atombomben-
abwürfe von Hiroshima und Nagasaki von geradezu erschreckender Präzision.

Das Übel als Gefühl der Einsamkeit und der Angst: Weil der Mensch die Fä-
higkeit zur Reflexion hat, wird er sich voll Angst der Kleinheit seines eigenen 
Wesens bewusst angesichts der unendlichen Weite und Größe des Universums. 
Der Mensch begegnet in existentiell bedrängender Weise dem Übel auch in der 
noch offenen Zukunft des Universums, von der auch seine Zukunft abhängig ist.

Das Übel des Wachstums: Alle Formen von Wachstum im Kosmos, insbeson-
dere das Wachstum zu größerer Einheit, erfordern auf allen Ebenen den Einsatz 
von Energie, sie werden nur durch „Arbeit und Anstrengung“ erreicht.

Im tiefsten sind Leid und Übel also eine Konsequenz „unserer Endlichkeit“.27 
Anders gesagt: Dieselben Naturgesetze, die von Gott geschaffen, den Kosmos in 
Schönheit und Vielfalt ordnen und Leben erst ermöglichen, sind zugleich un-
ausweichlich die Grundlage für Leid und Übel, Krankheit und Tod. Leid und 
Übel sind unmittelbare Folgen und „Nebenwirkungen“ der Evolution, ohne die 
sie nicht möglich wäre. Sie treffen auf grausamste Weise unterschiedslos auch 
den Unschuldigen.

Dies bedeutet zum einen: Selbst wenn es dem Menschen gelingen könnte, 
jegliche Sünde restlos zu beseitigen, würden Leid und Tod bleiben. Der Mensch 
bleibt auch in dieser Hinsicht erlösungsbedürftig. Er kann Leid faktisch mindern, 
Leid und Tod jedoch nicht aus eigener Kraft eliminieren. Zum anderen bedeu-
tet dies aber, mit aller Vorsicht gesagt, dass das natürliche Leid der Welt auch 
als „schöpferisches Leid“ verstanden werden könnte, das den Kosmos zusam-
men mit seinem Schöpfer zu einer – wie auch immer gearteten – Vollendung 
führen soll. Auch für den einzelnen Menschen sieht Teilhard hier einen Ansatz 
von Sinn wenigstens für einen gewissen Teil des Leids im Kosmos: „Das Leiden 
rüttelt auf, vergeistigt; es läutert. In Umkehrung und Ergänzung zum Streben 
nach Glück ist es gleichsam das Blut der Evolution. Durch das Leiden erwacht 
der Kosmos selber in uns.“28 Teilhard weiß aber genau, dass es außerdem un-

26  P. Teilhard de Chardin, Erbsünde (Anm. 19), 227.
27  Vgl. Benedikt XVI., Enzyklika ›Spe salvi‹ (30.11.2007), n. 36. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bi-
schofskonferenz. Bonn (VAS; 179), 45.
28  P. Teilhard de Chardin, Die Vereinigung mit der Erde, in: Ders., Frühe Schriften. Freiburg 1968, 28–
50, hier 47.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      275

endlich viel Leid gibt, das auch und gerade in dieser großen Perspektive unbe-
greiflich, völlig sinnlos und unfruchtbar ist.29 Die grundsätzliche Existenz von 
natürlichem Leid und Übel kann jedenfalls in keiner Weise als Folge menschli-
cher Sünde verstanden werden. So könnte man angesichts des Leids im Kosmos 
in äußerster Zuspitzung sagen: „Die Schöpfung zieht den Schöpfer vor Gericht.“30

4  Gott als Mit-Leidender seiner Schöpfung

Das Faktum der Evolution in einer endlichen Welt treibt die Frage nach Gott 
und dem Leid auf die Spitze: Wenn Gott Freude an der Schöpfung haben will, 
wenn er das Leben, nicht den Tod, ja sogar das Leben in Fülle will, wie kann er 
seine Schöpfung dann so schaffen, dass sie notwendig Leid hervorbringt? Wird 
Gott dann nicht zu einer geradezu dämonischen Größe? Wenn Gott wirklich als 
rein transzendenter, der Schöpfung radikal gegenüberstehender Schöpfer ver-
standen werden müsste, dürfte diese Konsequenz unausweichlich sein. Anders 
gesagt: Gott könnte nicht mehr als liebender Gott, geschweige denn als „Liebe“ 
(1 Joh 4,8) begriffen werden. Das Leid in der Schöpfung zwingt also dazu, das 
Verhältnis von Gott und Kosmos, von Gott und Mensch genauer zu betrachten.

Grundlegend ist dabei die Frage: Warum erschafft Gott eine evolutive und 
nicht eine weniger leidvolle, statische Welt, wenn Evolution grundsätzlich nicht 
leidfrei möglich ist? Wenn Gott den Kosmos aus Liebe erschafft, wird diese Welt 
allerdings nicht völlig anders aussehen können als die faktisch existierende, in-
sofern er denn in Freiheit überhaupt einen Kosmos schaffen will.31 Dafür kön-
nen vor allem folgende Gründe angeführt werden:

Wenn die Schöpfung in gewisser Weise auf den Menschen und seine Freiheit 
und Kommunikationsfähigkeit hingeordnet ist, dann muss der Kosmos zwingend 
die Rahmenbedingungen für diesen stets relativen und auf den Schöpfer 
bezogenen Eigenstand bereitstellen. Eine auch nur minimale Veränderung 
dieser naturgesetzlich gegebenen Bedingungen aber würde notwendig dazu 
führen, dass dieser Mensch, wie er als konkret materielles Wesen und als Teil 
dieses Kosmos existiert, keine Lebensgrundlage mehr haben könnte. Die um-
fangreiche Diskussion über die für das irdische Leben notwendige, sehr präzise 
„Feinabstimmung“ des Kosmos und das anthropische Prinzip hat dies in aller 
Deutlichkeit gezeigt. Hätte der Schöpfer den Menschen aber unter anderen kos-

29  Vgl. aaO., 49 u. Ders., Das göttliche Milieu. Ein Entwurf des innern Lebens. Olten 1962, 86.
30  W. Beinert, Ali und die Humanität. Wie wird Gott mit dem Leid der Welt fertig?, in: Anzeiger für die 
Seelsorge 112/11 (2003), 20–22, hier 21; vgl. auch die Klage des Ps 88, wo der Beter sein Leid nicht be-
greifen kann und den Mut hat, die Verantwortung für sein Leiden in Gottes Willen selbst zu suchen.
31  Vgl. M. Kehl, Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schöpfung. Freiburg 2006, 272 u. 
A. Kreiner, Das wahre Antlitz Gottes – oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen. Freiburg 2006, 303.



276      Gregor Predel

mischen Rahmenbedingungen entsprechend „anders erschaffen, hätte er etwas 
anderes als den Menschen erschaffen.“32

Eine liebende Antwort des Menschen auf die schöpferische Liebe Gottes 
kann weder Zwang noch unbedingte Festlegung auf den Willen des Schöpfers 
bedeuten.33 Eine schöpferische Anteilgabe und Anteilhabe an der unerschöpf-
lichen Fülle der Liebe Gottes setzt daher den bereits erwähnten tiefen Respekt des 
Schöpfers vor der Freiheit des Menschen und den sie ermöglichenden Freiheits-
graden der Schöpfung sowie als Konsequenz eine gewisse Offenheit der Zukunft 
voraus. Die Möglichkeit von Irrtümern der Entwicklung ist damit von vornhe-
rein gegeben. Hat Gott das Leid einer evolutiven Welt also in Kauf genommen, 
weil nur so die unvorstellbare Vielfalt und Freiheit in der Schöpfung erreichbar 
ist? Ist das Leid die notwendige Folge, wenn Gott ein endliches und in gewisser 
Weise eigenständiges Gegenüber schafft, an dem er Freude haben will (vgl. Spr 
8,30f.)? Anders gefragt: Ist das Leid in der Schöpfung der hohe, vielleicht allzu 
hohe Preis der Liebe und der von Gott gewollten Fähigkeit seiner Geschöpfe zu 
einer liebenden Antwort?34

Nach der festen Überzeugung der Genesis ist der Mensch als Ebenbild Gottes 
geschaffen. Dazu gehört auch, dass der Mensch Anteil an der Kreativität Gottes 
hat und so aktiv Anteil an der Schöpfung und ihrer Entwicklung. Er wird in 
gewisser Weise zum „Mitschöpfer“ Gottes am zeitlichen und endlichen Kosmos, 
der die Geschichte des Universums mitzubestimmen vermag. Dies impliziert zum 
einen, dass das Universum auch hier die nötigen Freiräume zur Entfaltung dieser 
Kreativität bereitstellen muss. Da aber auch der Kosmos in einer analogia entis 
zum Schöpfer stehen muss, ist zu erwarten, dass der Kosmos als ganzer ebenfalls 
kreative Züge aufweist. Zum anderen impliziert eine Kreativität des Menschen 
(bzw. auf einer anderen, analogen Ebene eine Kreativität des ganzen Kosmos), 
dass der Kosmos nicht bereits vollendet ist. „Nur in einer ‚unfertigen‘ Welt sind 
Wesen möglich, die in Freiheit das Wissen und die Macht erwerben können, ihre 
Welt und sich selbst zu verbessern, um sich dadurch selbst zu immer vollkom-
meneren Personen zu entwickeln.“35 Zum dritten setzt eine Mitschöpferschaft 
des Menschen mit Gott nicht nur eine in den Zufällen des Kosmos gegebene 
Offenheit der Gestaltung und der Zukunft voraus, sondern einen vom Schöpfer 
gegebenen echten Eigenstand des Kosmos, wie ihn das II. Vatikanische Konzil 
hervorhebt: „Durch ihr Geschaffensein selber nämlich haben alle Einzelwirklich-
keiten ihren festen Eigenstand, ihre eigene Wahrheit, ihre eigene Gutheit sowie 
ihre Eigengesetzlichkeit und ihre eigenen Ordnungen.“ (GS 37). Erst mit diesem 

32  Vgl. Ders., Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Freiburg 2005, 389.
33  Vgl. M. Kehl, Und Gott sah (Anm. 31), 272.
34  Vgl. G. Greshake, Gottes Liebe (Anm. 11), 77ff.
35  A. Kreiner, Gott im Leid (Anm. 32), 352.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      277

verlässlichen Eigenstand werden die Konsequenzen menschlichen Handelns ab-
sehbar und sittlich verantwortbar. Gerade das kreative Zusammenspiel von Zu-
fall und Notwendigkeit, das einen evolutiven Kosmos prägt,36 scheint also eine 
entscheidende Voraussetzung für ein in Freiheit verantwortetes und schöpferi-
sches Handeln des Menschen zu sein.

Teilhard de Chardin betont zudem „nachdrücklichst folgenden ent-
scheidenden Punkt“,37 warum Gott seiner Überzeugung nach nicht eine statische, 
sondern eine evolutive Welt geschaffen hat: In einer statischen, bereits vollendet 
geschaffenen Welt wäre der Schöpfer „strukturell von seinem Werk gelöst und 
folglich ohne definierbare Grundlage für seine Immanenz“.38 In einem evolutiven 
Universum dagegen scheint Teilhard die Beziehung von Schöpfer und Ge-
schöpfen eine grundlegend intimere zu sein: Hier ist Gott „nur mehr (sowohl 
strukturell wie auch dynamisch) vorstellbar in dem Maße, wie er sich als eine Art 
›Formal‹-ursache mit dem Konvergenzzentrum der Kosmogenese deckt (ohne 
mit ihm zu verschmelzen).“39 So ist Gott, der „Alpha und Omega“ der Schöpfung 
zugleich ist, derjenige, der als trinitarische Einheit die Welt offensichtlich so ge-
schaffen hat, dass sie ihm bei allem für Freiheit und Kreativität notwendigen Ei-
genstand zugleich stets möglichst nahe sein kann und durch seine universale 
Immanenz stets ausgerichtet ist auf die Vollendung in höchster, differenzierter 
Einheit, dem „Punkt Omega“. Die Schöpfung ist also „von Gott aus dem Nichts 
zu ihm hin gerufen“,40 der diesen Weg in unendlicher Geduld aus dem Inneren 
der Schöpfung heraus begleitet und führt.41

Mit diesem Hinweis Teilhards wird nochmals deutlich, dass auch das Leid in 
einer sich entwickelnden Welt eine unmittelbare Rückwirkung auf Gott haben 
muss. Insofern hat gerade in einem evolutiven Kosmos das paulinische Bild ei-
ner Schöpfung in Geburtswehen eine herausragende Bedeutung (vgl. Röm 8,22). 
Ein ähnliches Bild ist in der Apostelgeschichte zu finden: „In ihm (sc. Gott) le-
ben wir, bewegen wir uns und sind wir“ (17,28). In einer räumlichen Analogie 
wird hier das Verhältnis von Gott und Schöpfung gerade nicht als Gegenüber 
begriffen, sondern als Ineinander. Die gesamte Schöpfung lebt also als komple-
xe Einheit und in gewisser Eigenständigkeit in Gott, obwohl sie nicht Gott ist. 

36  Vgl. G. Predel, Sakrament der Gegenwart Gottes. Theologie und Natur im Zeitalter der Naturwissen-
schaften. Freiburg 1996, 80ff.
37  Vgl. P. Teilhard de Chardin, Der Gott der Evolution, in: Mein Glaube (Anm. 15), 282–288, hier 284.
38  Vgl. ebd.
39  Vgl. ebd.
40  Vgl. K. Schmitz-Moormann, Materie (Anm. 25), 160.
41  Seitens der Biologie wird ein konkretes „Ziel“ der Evolution allerdings bestritten, da die Offenheit ei-
nes Prozesses aus Zufall und Notwendigkeit eine Unbestimmtheit der Zielstruktur bedingt. Allerdings ist 
ein Junktim von Zufall und Ziellosigkeit nicht zwingend. „So kann der biologische Zufall auch als Modus 
der Zielsuche interpretiert werden. Ein Ziel ist dann prinzipiell möglich, wenn auch vielleicht erst ex post 
konstatierbar.“ (U. Lüke, Das Säugetier von Gottes Gnaden. Evolution – Bewusstsein – Freiheit. Freiburg 
2006, 107.)



278      Gregor Predel

Das aber entspricht der Situation eines Kindes im Mutterleib.42 Gott geht nicht 
in der Welt auf und sie nicht in ihm. Das in der Apostelgeschichte angebote-
ne „embryonale“ Bild der intimen Beziehung von Gott und Schöpfung impli-
ziert auch, dass ein Leiden der Schöpfung oder in der Schöpfung Gott nicht un-
beeinflusst lassen kann. Der Schmerz der Schöpfung wird so immer auch zum 
Schmerz Gottes. Gerade weil das Verhältnis von Gott und Welt nicht einfach 
das der Transzendenz, sondern das Verhältnis einer Transzendenz in Immanenz 
ist, kann Gott nicht unbeteiligter Zuschauer der Schöpfung und ihres Leids sein, 
sondern er wird zum Mitleidenden. Gott bindet sein Schicksal an das Schick-
sal der Welt. Ist er aber ein liebender Mitleidender, so werden wir sagen müssen 
und hoffen dürfen, dass Gott durch „die Macht seiner mitleidenden, dialogisch-
schöpferischen Liebe auch in und aus ausweglosen Situationen noch Gutes zu 
schaffen vermag.“43 

„Crux inuncta“

Ist das natürliche Leid im Kosmos als Folge der Evolution bzw. einer fortdauernden 
und noch unvollendeten Schöpfung zu verstehen, ist zumindest das Leiden des 
Menschen als „Mitschöpfer“ und das Leiden Gottes nochmals und in neuer und 
umgekehrter Weise intim verschränkt. Damit aber hat der Mensch gerade wegen 
seiner kreativen Fähigkeiten unentrinnbar auch Anteil am schöpferischen Leiden 
Gottes selbst: So wie Gott in Jesus Christus als schöpferische und rettende Liebe an 
und vor allem in der Welt selbst leiden kann und leidet, so „kann auch der Mensch 
nicht erwarten, am schöpferischen Prozeß teilzuhaben, ohne Kosten und ohne 
Liebe Mit-Schöpfer und Mit-Arbeiter Gottes zu sein – er muss ein Mit-Leidender 
in der Schöpfung mit Gott, dem Schöpfer sein.“44

Der Gipfel dieses Mitleidens Gottes in und mit seiner Schöpfung ist das Lei-
den und Sterben Jesu Christi am Kreuz. In evolutiver Sicht hat Teilhard de Char-
din versucht, dieses Ereignis in einem universalen Sinn für den gesamten sich 
auf den Punkt Omega hin entwickelnden Kosmos zu verstehen. Nicht ganz zu 
Unrecht wird Teilhard immer wieder vorgeworfen, mit seiner integrierten Sicht 
von Schöpfung, Inkarnation und Erlösung45 die Heilsbedeutung des Leidens und 
Sterbens Jesu zumindest zu relativieren. Tatsächlich ist die Deutung des Kreuzes 
bei Teilhard in gewisser Weise anders als die traditionelle; es behält aber in her-

42  Die Grenzen dieser Analogie sind deutlich: Anders als ein Kind kann die Schöpfung sich nie von Gott 
„abnabeln“ und von ihm unabhängig leben; zu diesem Modell vgl. A. Peacocke, Creation and the World 
of Science. Oxford 1979, 142.
43  Vgl. H. Kessler, Gott und das Leid (Anm. 5), 119.
44  Vgl. A. Peacocke, Creation (Anm. 42), 311 (Übers.d.Verf.).
45  Vgl. P. Teilhard de Chardin, Christentum und Evolution (Anm. 17), 218f.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      279

ausragender Weise seine Heilsbedeutung – allerdings in einem Kosmos, in dem 
Leiden zunächst eher durch Werden als durch eine Ursünde hervorgerufen wird.

Es sei daran erinnert, dass im Denken Teilhards der Prozess der Schöpfung 
angesichts des ihm eingeschriebenen Übels nicht a priori zwingend zur höchsten 
Vereinigung im finalen Punkt Omega gelangen muss, und zudem der Weg der 
Evolution ein Suchen und Tasten bedeutet. Zugleich aber wird Evolution auch 
vom höchsten erreichten Grad der Komplexität bestimmt. Anders gesagt: Ist der 
Weg einmal auch von nur einem einzigen Individuum gefunden und gegangen, 
steht er grundsätzlich dem ganzen Kosmos offen. Beide Aspekte, das Suchen und 
den vollzogenen Aufstieg, repräsentiert das Kreuz für Teilhard:

„Jesus an seinem Kreuz ist zugleich das Symbol und die Wirklichkeit der uner-
meßlichen, jahrhundertelangen Mühsal, die nach und nach den geschaffenen 
Geist emporhebt, um ihn in die Tiefen des Göttlichen Milieus zurückzubrin-
gen. Er stellt dar (in einem bestimmten wahren Sinne ist er) die Schöpfung, 
die, von Gott getragen, die Abhänge des Seins emporsteigt, bald sich an den 
Dingen anklammernd, um an ihnen einen Halt zu finden, bald sich von ih-
nen losreißend, um sie zu übersteigen, immer aber durch ihre physische Müh-
sal den Rückschlag kompensierend, zu dem es durch ihr sittliches Versagen 
kam. Das Kreuz ist folglich nicht etwas Inhumanes, sondern etwas Superhu-
manes. Seit dem Ursprung der gegenwärtigen Menschheit ... war es vor ihr 
auf der Straße aufgerichtet, die zu den höchsten Gipfeln der Schöpfung führt. 
Doch erst im wachsenden Lichte der Offenbarung erwiesen sich seine zu-
nächst nackten Arme als mit Christus bekleidet: ›Crux inuncta‹ (...). Für den 
Christen kommt es nicht in Frage, im Schatten des Kreuzes in Ohnmacht zu 
sinken, vielmehr geht es darum, im Lichte des Kreuzes emporzusteigen.“46

Im gekreuzigten Christus leidet der Mensch als Individuum, die ganze Mensch-
heit und der ganze Kosmos in seiner ganzen physischen und moralischen Ab-
gründigkeit. Die Unermesslichkeit der Todesangst Christi ist nur erfassbar als ein 
umfassendes „kosmisches Leiden“, durch das der Schöpfer in Christus wirklich 
und nicht nur bildlich das Universum trägt.47 „In seiner Passion hat Jesus das 
Gewicht aller menschlichen Schmerzen auf seiner verlassenen und zerschlage-
nen Seele lasten gespürt; in einer überwältigenden, unaussprechlichen Synthese. 
Er hat sie alle als die seinen angenommen, nachempfunden (...). Leiden und Sün-
de wären ohne Christus wie die ‚Schlackenhalde‘ der Erde. (...) Kraft des Kreu-
zes ist dieser ganze Haufen Schutt kostbar geworden: der Mensch hat begriffen, 

46  Vgl. Ders., Das göttliche Milieu (Anm. 29), 112f.
47  Vgl. Ders., Pantheismus und Christentum, in: Mein Glaube (Anm. 15), 71–92, hier 88.



280      Gregor Predel

daß es für ihn kein wirksameres Mittel zum Fortschritt gibt, als den entsetzli-
chen und abstoßenden Schmerz zu nützen.“48 

„Christus Evolutor“

So ist das Kreuz Christi auch das Kreuz der gesamten Menschheit – er trägt un-
ser Kreuz! Dieses grausame stellvertretende Leiden hat zudem eine grundlegend 
schöpferische Qualität: Es initiiert einen „Evolutionsschritt“49 hin zur das Leid 
endgültig überwindenden Vereinigung des Menschen mit Gott, indem es den 
Weg dorthin nicht nur zeigt, sondern erst gangbar macht. Dabei ist der „Chris-
tus Evolutor“ in der Tat der einzige, der diesen Weg vorangehen kann: „Der Herr 
der Welt führt als ein Element der Welt nicht nur ein elementares Leben, son-
dern (über dieses hinaus und durch es) das totale Leben des Universums, das er 
auf sich zu nehmen und sich anzugleichen kommt, indem er es selbst erfährt. 
Durch den Kreuzestod dieses angebeteten Wesens schließlich bedeutet er unse-
rem Hunger nach Glück, daß der Zielpunkt der Schöpfung nicht in den zeitli-
chen Zonen unserer sichtbaren Welt zu suchen ist, daß vielmehr das von unse-
rer Treue erwartete Bemühen sich jenseits einer totalen Metamorphose unserer 
selbst und all dessen, was uns umgibt, vollenden muß. (...) Es stimmt durchaus, 
daß das Kreuz Entweichen aus der sinnlichen Welt und sogar in gewisser Weise 
Bruch mit dieser Welt bedeutet.“50 Zugleich wird deutlich, dass das Kreuz wie 
auch die gesamte Inkarnation nicht einfach als isoliertes und einmaliges histori-
sches Geschehen verstanden werden kann, sondern von Gott her einen alles ent-
scheidenden Punkt im kosmischen Prozess bedeutet. Insbesondere das Kreuz ist 
daher für die Menschheit eine enorme Herausforderung, da es „auf die höhere 
Vergeistigung durch das größere Bemühen ausgerichtet ist.“51 Die Menschheit – 
man wird hervorheben dürfen: vor allem die Kirche als mystischer Leib Christi 
– hat die Aufgabe, den Weg Christi, den Aufstieg zum Himmel in seinem Geist 
und mit der Hilfe seines Heiligen Geistes zu gehen und so auf das Geschenk der 

48  Vgl. Ders., Das kosmische Leben, in: Frühe Schriften (Anm. 28), 9–83, hier 77f.
49  Vgl. Benedikt XVI.: „Christi Auferstehung ist ... – wenn wir einmal die Sprache der Evolutionslehre 
benützen dürfen – die größte ‚Mutation‘, der absolut entscheidendste Sprung in ganz Neues hinein, der 
in der langen Geschichte des Lebens und seiner Entwicklungen geschehen ist: ein Sprung in eine ganz 
neue Ordnung, der uns angeht und die ganze Geschichte betrifft.“; Predigt in der Osternachtsvigil 2006: 
www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20060415_veglia-
pasquale_ge.html [Stand: 14.11.2008]; vgl. auch J. Ratzinger, Einführung in das Christentum. München 
2000, 297.
50  P. Teilhard de Chardin, Das göttliche Milieu (Anm. 29), 111. M. Trennert-Helwig weist in diesem Zu-
sammenhang zu Recht darauf hin, dass Teilhards umfassendes „Verständnis von Inkarnation jedem Ver-
dacht den Boden (entzieht), es werde hier eine Variante von Selbsterlösungslehre proklamiert“ (Ders., Die 
Urkraft des Kosmos. Dimensionen der Liebe im Werk Pierre Teilhards de Chardin. Freiburg 1993, 305).
51  Vgl. P. Teilhard de Chardin, Das göttliche Milieu (Anm. 29), 110.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      281

Liebe Gottes in Jesus Christus zu antworten. Dieses mühsame und leidvolle Ge-
hen auf dem durch Christus vorgezeigten Weg ist entscheidend für die Zukunft 
des Einzelnen und der geschaffenen, endlichen Welt: Zwischen denen, die ge-
hen, und denen, die nicht gehen, erweist sich nämlich eine scharfe „Trennung 
zwischen den Mutigen, die zum Ziel kommen werden, und den Genießern, die 
scheitern, zwischen den Erwählten und den Verdammten.“52

Für Teilhard gehen diese Einsichten offensichtlich weit über rein wissen-
schaftlich-intellektuelle Erkenntnisse hinaus. So kann er der existentiellen Not 
des unverschuldeten Leidens letztlich nur in einer konkreten personalen Bezie-
hung zum alles umgreifenden Christus begegnen, der die ganze Last des Kos-
mos trägt, und in Christi Nachfolge treten. Unvermittelt geht bei Teilhard die 
intellektuelle Auseinandersetzung in das Gebet über: „Je mehr in der Tiefe mei-
nes Fleisches das Übel eingekrustet und unheilbar ist, umso mehr kannst Du es 
sein, den ich ... in mir berge. Je mehr sich vor mir die Zukunft als eine schwin-
delerregende Schlucht oder ein dunkler Übergang öffnet, um so mehr darf ich ... 
das Vertrauen haben, mich in Dir zu verlieren oder in Dich hinabzustürzen“.53 

Ganz am Ende menschlicher Kräfte angekommen und mitten in Übel und 
Hoffnungslosigkeit findet Teilhard in einem Akt tiefsten Vertrauens einen (neu-
en) Zugang zu Gott, der von Gott her zu einer letzten und vollständigen Vereini-
gung mit ihm führen kann. „Vereinigung“ aber ist in der Schöpfungsmetaphy-
sik Teilhards der Weg der Schöpfung selbst. So kann Gott in einem ungeheuren 
Paradox sogar aus einem Übermaß an Leiden und Sinnlosigkeit mit dem sich 
ihm vorbehaltlos anvertrauenden Leidenden im Leben und Sterben noch einen 
Schritt hin zur Erlösung und Vollendung des Leidenden und zur leidfreien Voll-
endung des gesamten Kosmos im „Punkt Omega“ gehen. Wichtig ist dabei, dass 
diese Vereinigung im Sich-Fallen-Lassen des Leidenden nicht die Leistung seiner 
vielleicht letzten oder sogar nicht (mehr) vorhandenen Kraft, sondern fundamen-
tal das schöpferische und zugleich erlösende Werk Gottes und seiner zuvorkom-
menden, unverdienten Gnade darstellt.54 Deshalb kann Teilhard Gott schließ-
lich nur noch um seine Hilfe und um Gotteserkenntnis in der Stunde höchster 
Not und Ohnmacht bitten: „In allen diesen dunklen Stunden gib mir, mein Gott, 
das Begreifen, daß Du es bist (vorausgesetzt, daß mein Glaube groß genug sei), 
der schmerzhaft die Fasern meines Seins beiseite schiebt (...), weil von uns bei-
den Du der unendlich Stärkere bist, fällt Dir die Rolle zu, mich in der Vereini-
gung zu verbrennen, die uns zusammenschmelzen soll.“55

52  Vgl. ebd. Die Vollendung des Menschen und der Welt, der „Himmel“, kann vom Menschen freilich 
nicht aus eigener Kraft erreicht werden, sondern bleibt freies Geschenk Gottes.
53  Vgl. aaO., 90.
54  Vgl. aaO., 158.
55  Vgl. aaO., 90f.



282      Gregor Predel

5  Zusammenfassung

Das Leid der Welt ist mit all diesen Versuchen, es zu verstehen, letztlich nicht er-
klärt. Es ist ihm auch nicht einfach ein Sinn gegeben. Es scheint so zu sein, dass 
ein gewisses Maß an Leid im Kosmos unausweichlich ist – auch für Gott selbst.

Gott entzieht sich nicht dem Leid der Welt, sondern er stellt sich ihm und 
setzt sich ihm aus. Biblisch ist ja schon der Gottesname als „da-seiende Macht 
der Liebe, die gegen das Leid steht“56 zu begreifen, in höchstem Maße aber Gottes 
Gegenwart im Leben, Leiden, Sterben und der Auferstehung Jesu Christi. Dem 
widerspricht auch nicht die Erfahrung des dunklen und fernen Gottes, die selbst 
der sterbende Jesus am Kreuz durchleiden musste: „Mein Gott, mein Gott, wa-
rum hast du mich verlassen?“ (Mk 15,34par.; vgl. Ps 22,2). Am Kreuz bekam Jesus 
keine Antwort Gottes mehr. Menschliche Leiderfahrung ist auch die quälende 
Erfahrung eines abgründigen, schweigenden und verborgenen Gottes. Gerade 
in Jesus Christus zeigt Gott, wie sehr er in freier Entscheidung bereit ist, das 
Leiden der Welt mitzutragen. So sehr wendet er sich in Christus der Welt zu, 
dass er selbst zum Opfer des Bösen und des Leids wird. Gott trägt das Leid der 
Welt also gerade nicht als distanziert außenstehender, allwissender und all-
mächtiger Gott mit, sondern als unmittelbar Betroffener mitten in der Welt. Der 
menschgewordene Gott stirbt am Kreuz den furchtbarsten Tod, den die Antike 
kannte und der auf die vollständige physische und psychische Vernichtung des 
Gehenkten zielte. Es scheint beinahe so zu sein, dass Gott die Klage des Ijob gegen 
seine Freunde auf sich selbst bezieht: „Auch ich könnte reden wie ihr, wenn ihr 
an meiner Stelle wäret, schöne Worte über euch machen und meinen Kopf über 
euch schütteln. Ich könnte euch stärken mit meinem Mund, nicht sparen das 
Beileid meiner Lippen.“ (16,4f.). 

In der Auferweckung Christi demonstriert Gott, dass er Leid und Tod nicht 
das letzte Wort in der Welt lassen will. Die Auferweckung ist die endgültige Auf-
nahme des Gekreuzigten in das Reich Gottes, wo er zur Rechten Gottes sitzt (vgl. 
Hebr 10,12). So hat der Auferweckte als „erster der Entschlafenen“ (1 Kor 15,20) 
Leid und Tod endgültig überwunden. Doch gerade im auferweckten Christus ent-
zieht sich Gott nicht der leidenden Welt: Auch der Auferstandene trägt noch die 
Wundmale des irdischen Lebens. Sie werden geradezu zu seinen Erkennungszei-
chen (vgl. Joh 20,24–29). Im Leben, Leiden und in der Auferstehung Jesu Chris-
ti wird deutlich, dass Gott sich dem leidenden Kosmos untrennbar verbindet. 
Gerade dies aber ist aus christlicher Perspektive Grund zur Hoffnung in einer in 
Geburtswehen liegenden Schöpfung. Es ist die Hoffnung, dass von Gott her aus 
diesen Geburtswehen schließlich Neues und Vollendetes erwächst. Es ist die Vi-

56  Vgl. H. Kessler, Gott und das Leid (Anm. 5), 122.



GuL 82 /1 (2009) 1-8

„Christus Evolutor“      283

sion der Offenbarung: „Seht, die Wohnung Gottes unter den Menschen! Er wird 
in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk sein; und er, Gott, wird bei ih-
nen sein. Er wird alle Tränen von ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht 
mehr sein, keine Trauer, keine Klage, keine Mühsal. Denn was früher war, ist 
vergangen. Er, der auf dem Thron saß, sprach: Seht, ich mache alles neu.“ (Offb 
21,3–5). Für dieses Ziel der Schöpfung setzt Gott in Christus sein Leben ein. Den 
höchsten Preis der Liebe zahlt Gott in Christus selbst.57 Erlösung ist in einem 
ganz umfassenden Sinn zu verstehen, in fast paradoxer Weise eben auch als Tra-
gen unumgänglichen Leids und zugleich als Widerstand Gottes gegen das Leid 
selbst. So wird die hier zu stellende schwierige Frage nach einem „Leiden“ Got-
tes zu einem Verweis auf seine grenzenlose Allmacht der Liebe: „Der Lieben-
de läßt sich vom anderen betreffen; er wird geradezu in seiner Liebe verletzlich. 
So gehören Liebe und Leiden zusammen. Das Leiden der Liebe ist jedoch nicht 
nur ein passives Betroffensein, sondern ein aktives Sich-Betreffen-Lassen. Weil 
Gott also die Liebe ist, kann er leiden und eben darin seine Göttlichkeit offen-
baren. (...) Der christliche, d.h. der von Jesus Christus her gedachte Gott ist da-
mit kein apathischer Gott, sondern im wirklichen Sinn des Wortes ein sympa-
thischer Gott, der mit dem Menschen leidet. (...) So hebt die Allmacht der Liebe 
Gottes die Ohnmacht des Leidens auf. Das Leiden ist damit nicht abgeschafft, 
wohl aber ist es von innen her verwandelt – verwandelt auf Hoffnung hin.“58

Die Antwort Gottes auf das Leid der Welt ist also ein unbedingtes solidarisches 
Mittragen und Mit-Leiden dieses Leids nicht von außen, sondern von innen 
her. Die Antwort Gottes auf das Leid in Jesus Christus hat zudem eine zutiefst 
eucharistische Dimension, die exemplarisch für den menschlichen Umgang mit 
Leid stehen kann (vgl. Joh 13,15). Diese eucharistische Dimension der Antwort 
Gottes kommt exemplarisch in der Akklamation im Hochgebet zum Ausdruck: 
„Deinen Tod, o Herr, verkünden wir und deine Auferstehung preisen wir, bis du 
kommst in Herrlichkeit.“ Von Gott her darf das Leid in keiner Weise verharmlost 
oder gar verdrängt werden („deinen Tod, o Herr, verkünden wir“). Nur aus der 
Perspektive des aus Liebe leidenden und mit-leidenden Gottes kann ohne Zy-
nismus gesagt werden, dass es Leid gibt, das unvermeidlich ertragen und aus-
gehalten werden muss. Müsste der Mensch jedoch beim Annehmen des Leids 
stehen bleiben, wäre letztlich jede Hoffnung vergeblich. Hoffnung aber braucht 
Gründe im Hier und Jetzt. Die Hoffnung, dass das Leid ein Ende findet und nicht 
das sinnlose Letzte ist, setzt ein liebendes Mittragen des Leids und schließlich 
auch ein Mit-Leiden durch andere voraus, so weit, dass ein Leben und nicht nur 
ein bloßes Überleben möglich ist und bleibt und nicht zerbricht. Das bedeutet, 

57  Vgl. G. Greshake, Gottes Liebe (Anm. 11), 89f.
58  Vgl. W. Kasper, Der Gott Jesu Christi. Mainz ²1983, 244f.



284      Gregor Predel

dass versucht werden muss, unnötiges Leid und Leiden – ob vom Menschen ver-
ursacht oder nicht – mit allen Mitteln zu verhindern oder wenigstens zu lindern. 
Das heißt aber auch, das Leid im Rahmen der eigenen Grenzen, Fähigkeiten und 
Möglichkeiten bewusst in den Blick zu nehmen und nicht zu ignorieren oder zu 
verdrängen.59 Ein schwerkranker Mensch etwa wird mühsam wenigstens in An-
sätzen und oft durch Phasen von Depression und Verzweiflung hindurch lernen 
müssen, sein die ganze Existenz bedrohendes Leiden anzunehmen und mit 
ihm zu leben. Die intensive Zuwendung und Hilfe anderer Menschen ist dabei 
sicherlich mitentscheidend, damit dieses Leid für ihn erträglich wird – eine Zu-
wendung oft bis in den Tod hinein. Genauso wichtig aber ist hier, dass Schmerzen 
möglichst gelindert werden. Das Leid der Krankheit wird einem Schwerkranken 
oft nicht genommen werden können. Unerträgliche Schmerzen aber soll er nicht 
auch noch erdulden müssen. So wird man dem Kranken wenigstens diesen oft 
furchtbaren Teil seines Leids ersparen. Menschen können dies gerade auch im 
Angesicht des Todes fast schon wie eine Auferstehung mitten im Leben erfahren 
(„deine Auferstehung preisen wir“). So können Menschen in Solidarität mitten 
im Leid Hoffnung schaffen auf eine letztlich doch gute Vollendung, auch wenn 
ihr genaues Wie und Wann unbekannt ist („bis du kommst in Herrlichkeit“). 

Das Rätsel des Leids und des Leidens bleibt. Damit bleibt auch die grundle-
gende Anfrage an Gott selbst. Die Antwort Gottes auf das Leid der Welt ist keine, 
die intellektuell und theologisch erschöpfend gegeben werden könnte. In Chris-
tus, vor allem in seinem Leiden und Sterben, hat Gott in unüberhöhbarer Weise 
auch auf das Leid der Welt eine andere Antwort gegeben: Er begegnet der exis-
tentiellen Frage des Leids mit seiner ganzen, eigenen Existenz. Er öffnet so den 
scheinbar hoffnungslosen Teufelskreis des Leids auf die leidfreie Vollendung des 
Kosmos hin, die er in der Auferweckung Christi bereits vorweggenommen hat. 
Menschen, die aus und in diesem Geist Gottes solidarisch leben und handeln, 
machen dieses Geschehen konkret erfahrbar. Sie geben eine liebende Antwort 
auf die vorauseilende Liebe Gottes, die Gott entspricht. Oder mit Paulus gespro-
chen: „Wir sind Erben Gottes und sind Miterben Christi, wenn wir mit ihm lei-
den, um mit ihm auch verherrlicht zu werden.“ (Röm 8,17).

59  Auch der Blick auf das Kreuz und den Gekreuzigten erinnert bewusst an Gewalt und äußerstes Leid 
und ist zugleich Hoffnung auf seine endgültige Überwindung.


