
Das Kloster als pastoraler Ort
Die Bedeutung des benedik -
tinischen Lebenszeugnisses
Bernhard A. Eckerstorfer / Kremsmünster

In der Selbstwahrnehmung der Klöster und in der Erwartung anderer ist ein
Wandel festzustellen: Die Abteien sind nicht nur seelsorglich in der Schule, Pfar-
reien oder gar in der Mission tätig, sondern die benediktinische Existenz selbst
hat pastoralen Charakter. Dementsprechend ist heute oft die Rede vom Kloster
als geistlichem Zentrum. Diese neue Bedeutung spiegelt den Übergang zu einer
Gesellschaft wider, die nicht mehr wie früher christlich geprägt ist. Die sich der-
zeit entwickelnde pastorale Lage ist der Benedikts zunehmend ähnlich: Als der
Mönchsvater in der ersten Hälfte des 6. Jh. in Subiaco und Montecassino Klös-
ter gründete, waren diese als Zusammenschlüsse von Gottsuchern geistliche Mit-
telpunkte in einer zum Teil noch heidnischen Welt. Für Benedikts Biographen,
Papst Gregor den Großen (†604), bestand eine Aufgabe darin, die unchristliche
Landbevölkerung zu missionieren. Bei aller Unvergleichbarkeit zwischen dem
6. und dem 21. Jh. lassen sich Unsicherheiten feststellen, die beiden Epochen ge-
meinsam sind. Benedikts Zeit war durch die Völkerwanderung bedroht. Er kon-
zentrierte sich auf klösterliche Abgrenzung und innerlichen Halt, wodurch seine
Klöster Zentren der Beständigkeit und Gastfreundschaft wurden. Heutige
Grundprobleme physischer und psychischer Instabilität, Heimatlosigkeit und
Unruhe, sind durchaus vergleichbar und können daher in der von Benedikt ge-
schaffenen Kultur eine Hilfestellung finden. 

1   Das Kloster in der heutigen gesellschaftlich-kirchlichen Landschaft

Der Verweis auf die ursprüngliche Klosterbewegung in der damaligen Um-
bruchszeit verleiht der hier geforderten Neubesinnung eine größere Plausibili-
tät: Wir sollen dem Kloster als Ort geistlichen Lebens neue Aufmerksamkeit
schenken und dadurch das Zeugnis der benediktinischen Gemeinschaft wieder
besser wahrnehmen. Dabei geht es nicht nur um den Benediktinerorden: Die
grundsätzlichen Anstöße und Rückfragen betreffen auch die anderen Orden und
überhaupt die Suche nach einer zeitgemäßen Nachfolge Christi. Jede christliche
Lebensform braucht in ihrer Zeit eine entsprechende Denkform. Was allzu selbst-
verständlich scheint, muss man sich bewusst machen. Für die pastorale Funktion

GuL 82/5 (2009) 321–335

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 321



der Klöster bedeutet dies: Schon bevor Benediktiner in pfarrlicher und katego-
rialer Seelsorge, in Erziehung, Kulturvermittlung usw. tätig sind, wirken sie be-
reits durch ihre benediktinische Existenz. Diese ist jedoch nicht ein für alle Mal
gegeben, sondern muss immer wieder gestaltet werden. Der Kompass der Ge-
meinschaften und damit ihr Wirken sind stets neu auszurichten. Deshalb kön-
nen wir nicht nur von einem hehren überzeitlichen „monastischen Ideal“ aus-
gehen; vielmehr brauchen wir in einem ersten Schritt den Blick auf das
klösterliche Leben vor dem Hintergrund der gegenwärtigen Welt und Kirche. 

Das Leben ist individueller geworden. Jeder darf und muss sich seinen Le-
bensraum selbst ausgestalten. Menschen haben verschiedene Lebenszentren, oft
über beträchtliche Distanzen hinweg (Wohn-, Arbeits-, Freizeitorte). Die Mo-
bilität ermöglicht und braucht eine geistliche Anbindung, ja Verwurzelung, in
der die Klöster für viele Menschen eine neue Schlüsselrolle spielen (könnten).

Der Zusammenbruch der Volkskirche lässt die Klöster nicht unberührt. Die
Glaubensvermittlung geschieht nicht mehr flächendeckend durch Familie,
Pfarre, Religionsunterricht; sie ist kaum noch Teil der allgemeinen Sozialisie-
rung. Jugendliche erfahren den christlichen Glauben, wenn überhaupt, zumeist
nur noch bruchstückhaft. In unserer Zeit können sie nicht mehr glauben wie die
Menschen vor dem Konzil – aber nach dem Sinn des Lebens, nach tragfähigen
Beziehungen und Existenzformen suchen sie nicht weniger als frühere Genera-
tionen. Die pastoralen Wege unserer Klöster jedoch laufen noch sehr auf einge-
fahrenen Schienen einer allgemeinen Versorgung, die den geänderten Bedin-
gungen und individuellen Bedürfnissen oft nicht mehr entsprechen. Wenn die
Klöster bloß die angestammten Aufgaben möglichst lange in hergebrachter
Weise aufrechterhalten wollen, gehen sie daher an der Zeit und ihren Mitmen-
schen vorbei. Wir brauchen also zur bisherigen (Pfarr-)Seelsorge andere For-
men der Glaubensvermittlung und des kirchlichen Lebens, ja der Glaubenser-
fahrung.

Klöster stehen zwar gesellschaftlichen und kulturellen Trends entgegen; im-
merhin verdanken sie sich einer anderen Sinngebung und Herkunft. Doch sind
sie auch Teil der Welt, eingebettet in die zeitgenössische Gesellschaft und Kul-
tur, von denen sie wesentlich ihre Lebensformen und Denkweisen empfangen.
Die Welt aufmerksam wahrzunehmen, ist deshalb für die Klöster unerlässlich,
um zu sich selbst zu finden. Denn die gegenwärtigen Entwicklungen regen von
außen zu einer Neubesinnung auf das eigene Erbe an: In der postmodernen Plu-
ralität können die Klöster wieder mit ihrer Eigenart punkten. So sind sie vom
externen Druck befreit, ihre Lebensweise ständig rechtfertigen oder gar ent-
schuldigen zu müssen. Gerade entkirchlichte Zeitgenossen begegnen ihnen mit
Offenheit und Interesse. Sie merken: Im Kloster erfahre ich Gott auf neue Weise;
da sehe, höre, spüre ich, was ich sonst nicht sehe, höre und spüre – was allgemein
verdeckt bleibt. Die aufgeklärte Moderne billigte dem Kloster nur eine Daseins-

322 Bernhard A. Eckerstorfer

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 322



berechtigung als „Lieferant“ für externe Seelsorger zu, maß ihm bloß eine Be-
deutung als Kulturträger oder wirtschaftliche bzw. soziale Einrichtung bei. Heute
gewinnt in den Augen der Welt das ureigene Dasein der Benediktinerinnen und
Benediktiner wieder an Bedeutung. Man kann sie beobachten in ihrem verläss-
lichen Tagesablauf, kann teilhaben an ihrem Rhythmus, der in seiner Alltäg-
lichkeit keine isolierten Events produziert, aber über den Lauf der Zeit ein soli-
des Fundament geistlichen Lebens ausbildet, das trägt. „Bei euch ist immer
jemand da“, sagen Besucher manchmal. Wenn in dieser Weise neu gesehen wird,
welchen Erfahrungsraum das benediktinische Leben ermöglicht, wirkt das einer
gesellschaftlichen und kirchlichen Funktionalisierung und einer Aushöhlung
des Klosterlebens entgegen (Kloster als reiner Dienstleistungsverein).

Klöster sind Orte, in denen ein Raum entsteht, der in der diözesan verfassten
Kirchenorganisation nicht erlebbar ist. Das vermehrte Interesse an ihnen ist ein
Ausdruck der jüngst wieder festzustellenden Entprivatisierung von Religion: Be-
sucher wollen möglichst viel vom Innenleben des Klosters erfahren, schauen
neugierig in die Höfe und den Klausurgarten. Die Entprivatisierung von Religion
erleben wir übrigens massiv im öffentlichen Interesse am Papst und am Dalai
Lama. Freilich schreitet parallel dazu die Verbannung der Religion in den pri-
vaten Sektor fort, nachdem die enge symbiotische Verbindung zwischen Kirche
und Staat weitgehend gelöst wurde. Was Mönche vor dem Hintergrund der ge-
sellschaftlichen und kirchlichen Entwicklung auszeichnet: Sie stehen mit ihrem
Leben dafür ein, dass Religion nie nur Privatsache sein kann, sondern das ganze
Leben erfassen will und somit Hingabe verlangt. Das gemeinschaftliche Leben ist
erkennbar und vermittelt Treue; selbst wenn jemand keine Lust verspürt – er
versucht auszuharren, sich der Vorgabe des gemeinsamen Taktes zu beugen, mit
allen Fasern seines Daseins. Die zeitlichen Abläufe prägen dadurch nachvoll-
ziehbar das Leben und vermitteln Sicherheit und Beständigkeit. Ohne die Mön-
che persönlich zu kennen, weiß man, was die Eckpunkte ihres Tages sind und
womit sie sich beschäftigen (sollen). Das befremdet und fasziniert offensichtlich
zugleich.

2   Säulen des klösterlichen Lebenszeugnisses

Die idealistische Außensicht muss durch einen realistischen Blick aus der In-
nenperspektive erweitert werden: Wie schwer gelingt es doch, das ganze Leben
auf Gott auszurichten, sich mit Leib und Seele Ihm hinzugeben, sich nicht durch
Ausflüchte zu entziehen und in Verschrobenheiten abzugleiten! Die Klöster sind
abseits von Werbeeinschaltungen und Filmaufnahmen kaum Beispiele einer
wirklich ansprechenden „Sakralwelt“. Deshalb müssen wir am Beginn des zwei-
ten Schritts betonen: Diese Skizze des Klosters als pastoralen Orts ist keine Zu-

Das Kloster als pastoraler Ort 323

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 323



standsbeschreibung der realen Klosterwelten, sondern ein Ausblick auf das, wozu
sie berufen wären. Nicht deskriptiv ist die Rede von ihren Gemeinschaften, son-
dern präskriptiv, um Leitlinien für das klösterliche Lebenszeugnis vorzulegen.
Das Bild vom Kompass kann dies verdeutlichen: Er gibt die Richtung an, damit
ich zum Ziel gelange; und gerade der Blick auf den Kompass macht mir bewusst,
dass ich noch vom Ziel entfernt bin und eine Orientierung brauche. Doch wir
sollten uns auch nicht entmutigen lassen: Klöster waren nie perfekt und sie ha-
ben trotz ihrer oft tristen Wirklichkeit eine Spur hinterlassen und vielen Men-
schen den Weg zum Leben und Glauben gewiesen. Ja, es ist sogar gefährlich, im-
mer gleich auf die beklagenswerte Realität der Konvente zu verweisen und so
jede Vision, jede Neubesinnung im Keim zu ersticken. Was sind nun die tra-
genden Säulen des benediktinischen Lebens und worin bestünde eine Bestär-
kung des mönchischen Charismas?

Das Kloster als „Haus Gottes“ (Regula Benedicti 53,22)1

Klöster finden sich zumeist abseits der Marktplätze und des pulsierenden Le-
bens der heutigen Welt. Von ihrer – scheinbaren – Randlage her gewinnen sie
eine eigene Perspektive. Sie sind mit ihrer Umgebung verwoben, aber auch ent-
rückt; dadurch sind Klöster andere Orte und so auch wieder alternative Zentren.
Der heutigen ortsungebundenen Lebensweise gegenüber kultiviert das Kloster
einen genius loci. Der klösterliche Ort hat demnach seine eigene schöpferische
Aura und verwandelt den Mönch und auch den Besucher. Klöster sind in diesem
Sinn „Anders-Orte“, die ihr eigenes Leben haben.2 Die Menschen wollen zu-
nehmend dieses „andere Leben“ kennen lernen und für ihr eigenes Leben frucht-
bar machen. Deshalb kommen viele suchende Menschen in die Klöster, wenn
auch die meisten nur für wenige Stunden. Aber was finden sie vor? Allzu oft
leere Konvente, in denen höchstens noch einige wenige da sind, die die eigent-
lich wertvolle seelsorgliche und wirtschaftliche Arbeit mit ihren herzeigbaren
„Erfolgen“ nicht mehr oder noch nicht tragen können. Man kann zuweilen das
Gefühl nicht loswerden, selbst monastische Ordenshäuser sehen die Seelsorge
erst dann verwirklicht, wenn ihre Mitglieder ausschwärmen.

324 Bernhard A. Eckerstorfer

1 Die Benediktusregel. Lat.-dt. Hrsg. im Auftrag der Salzburger Äbtekonferenz. Beuron 2006; zit. als RB.
2 Das Kloster in Anlehnung an Michel Foucaults postmoderne Philosophie als Heterotopie zu bezeichnen,
läge zwar im modischen Trend heutiger Theologie und Kirchensprache, trüge aber in der Sache zur Ver-
wirrung bei. Denn die Heterotopie bezeichnet in soziologischer Lesart Unorte, also Orte ohne eigene Iden-
tität (vgl. die argumentative Trilogie von H. Wilke, Atopia, Dystopia, Heterotopia. Frankfurt 2001–2003).
Man sollte deshalb hier auf diesen Begriff verzichten, um sich nicht ins gesellschaftliche Nichts heterotoper
Unorte zu verlieren. Die Rede vom genius loci trifft dagegen das Gemeinte in unzweideutiger Weise. Für
die Klärung und Präzisierung meiner eigenen Begriffswahl danke ich Michael Hochschild.

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 324



Benedikt will aber das Kloster belebt sehen, „damit alle, die ankommen, dort
immer einen antreffen“ (RB 66,2). Daher ist es wesentlich, das Kloster neu mit
Leben zu erfüllen, zu beseelen. Die heutige Suche nach Ganzheitlichkeit und die
Aufwertung der Sinne und des Alltags helfen uns entdecken: Für Benedikt ist
nicht nur das Kirchengebäude Haus Gottes, sondern das ganze Kloster, die Be-
triebe ebenso wie der Garten; alles ist berufen, Vorort des Heiligen zu werden.
Auf diese Weise im Angesicht Gottes zu leben, lässt alles naturaliter ex consue-
tudine geschehen – „ganz natürlich und aus Gewohnheit“ (7,68). In einen Rhyth-
mus eintreten, sich von klösterlichen Atmosphären leiten lassen: Das ist funda-
mental die benediktinische Seel-Sorge für den Mönch selbst und – daran Anteil
gebend – für die anderen. Das klösterliche Leben könnte also ganz automatisch
anziehend sein und seine Wirkung entfalten. Gewohnheiten sind nach Arnold
Gehlen immerhin die Muskeln der Seele.

Eine wesentliche Gefahr besteht darin, sich zu sehr mit einer Aufgabe zu iden-
tifizieren. Zuerst ist der Mönch Teil einer Gemeinschaft (stabilitas in congrega-
tione; 4,78). Im Rahmen und zum Dienste dieser Beständigkeit und zur eigenen
Gottsuche verrichtet er auch noch diese und jene Arbeit, die zwar ganz zu ihm
gehört, aber ihren vorläufigen Charakter nie verlieren darf. Darauf zielen die
harten Worte Benedikts im Handwerker-Kapitel: „Wird jemand überheblich,
weil er sich auf sein berufliches Können etwas einbildet und meint, er bringe
dem Kloster etwas ein, werde ihm seine Arbeit genommen. Er darf sie erst wie-
der aufnehmen, wenn er Demut zeigt.“ (57,2–3). Benediktiner sind vor allem
Mönche eines bestimmten Klosters. Sie unterrichten dann in der Schule, sind
aber nicht in erster Linie Lehrer; sie sind in der Wirtschaft tätig, aber keine Wirt-
schaftstreibenden. Ihre Berufung ist eine andere. Um das richtig zu sehen, hilft
als Gedankenexperiment die Frage, die mir im Noviziatsunterricht ein junger
Mitbruder gestellt hat: „Was würden wir darstellen, wer würden wir denn sein,
wenn uns alle äußerlichen Tätigkeiten genommen wären?“ Natürlich sind die
Aufgaben Teil eines Klosters und untrennbar mit der Lebensgestalt eines
Mönchs verbunden; doch sie dürfen nicht das ganze Leben und Denken verein-
nahmen.

Hier ist der Spagat zwischen Aktion und Kontemplation angesprochen, der in
zunehmend offenen Klöstern schwer zu bewältigen ist. Deshalb ist von den Mön-
chen im Gespräch zu erkunden, wie sie die wesentlichen Elemente ihres ge-
meinsamen Lebens heute gestalten können. Was bedeutet es, als Mönch zu le-
ben? Ein Kloster braucht ein klares, von den meisten geteiltes Bewusstsein, wie
viele Außenaktivitäten vertretbar sind und welches Verhalten vom Berufsleben
bis zur Freizeit der gemeinsamen Lebensform abträglich ist. Was bedeutet heute
Klausur? Die ältere Generation erlebte die Öffnung als Befreiung, die Jüngeren
können sie heute unter geänderten Rahmenbedingungen als Beliebigkeit und
mangelnde Identität empfinden; ihr klösterliches Ideal muss deshalb keinen

Das Kloster als pastoraler Ort 325

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 325



Rückschritt bedeuten. Durch die Massenmedien und die digitale Datenverar-
beitung stellt sich die Frage der Grenzziehung zwischen Kloster und Welt oh-
nehin in einer neuen Weise und Dringlichkeit. Und was bedeutet überhaupt,
das geistliche Leben in den Mittelpunkt zu stellen? Die Tätigkeiten im Kloster
und außerhalb müssen nicht als Beeinträchtigung erlebt werden. Wie kann aber
ein spirituelles Zentrum etabliert werden, wenn Gewohnheiten und Besitzstände
Einzelner sakrosankt sind? – Hinter all diesen Themen steht eine Entfremdung
von der Gemeinschaft und der eigenen Berufung, weil kaum ein Raum zur Re-
flexion des eigenen Lebens gegeben ist, die Ziele nicht klar definiert sind und
keine Kriterien für ihre Einhaltung aufgestellt werden. Die Mönche und die mit
dem Kloster verbundenen Menschen merken oft deutlich, wenn sich die Priori-
täten verschoben und sich geistliche Schieflagen eingestellt haben. Aber oft feh-
len die Zeit, die Kraft und die Kreativität, zu neuen Horizonten aufzubrechen –
und so bleibt eine bedrückende Sprachlosigkeit.

„Sich hüten, Gott je zu vergessen“ (RB 7,10)

Die äußeren Bedingungen kommen erschwerend hinzu: Das Kloster wird von al-
len Seiten bedrängt, dieses und jenes zu übernehmen. Am augenscheinlichsten
ist das wohl bei Männergemeinschaften in der Pfarrseelsorge. Ob nicht der Man-
gel, der scheinbare Abbruch sogar im Fall der flächendeckenden Seelsorge als
Kairos entdeckt werden kann, der eine neue Wertschätzung des Klosterlebens als
geistliches Tun bringt? Oft fordern auch finanzielle Gründe eine Betriebsamkeit,
die das eigene Charisma zersetzt. Für viele Abteien ist die Betreuung der Ge-
bäude und Wirtschaftsbetriebe schwer zu bewältigen; Schlüsselpositionen kön-
nen nicht mehr von Mitbrüdern besetzt werden. Ein Großteil der innerklöster-
lichen Aufmerksamkeit, Gespräche und Ideen wird von wirtschaftlichen
Prozessen im Klosteranwesen geschluckt. Der Blick für das Wesentliche, die Er-
fahrung der ursprünglichen Aufbruchsbewegung gerät dadurch unter die Räder
eines selbst auferlegten Aktivismus, gegen den es keine einfache Therapie gibt.

Der frühere Generalobere der Dominikaner, Timothy Radcliffe, hat die Be-
deutung der Gottsuche an einem benediktinisch geprägten Ort beim Kongress
der Benediktineräbte im Jahr 2000 in Rom so auf den Punkt gebracht: „Mönche
tun nichts Besonderes. Sie sind für gewöhnlich sehr beschäftigte Leute und sel-
ten untätig, aber die Geschäftigkeit ist nicht der Hauptpunkt und der Zweck ih-
res Lebens. (…) Es ist das Fehlen eines ausdrücklichen Zweckes, das Gott als ge-
heimen, verborgenen Zweck des mönchischen Lebens offenbart. Gott wird
deutlich als unsichtbares Zentrum unseres Lebens.“ Die Oberen mögen „über
die tiefste Identität der Mönche wachen, dass sie nichts Besonderes zu tun haben,
sondern einfach Mönche sein sollen.“ Vacare Deo: Gott kann nur dann für uns

326 Bernhard A. Eckerstorfer

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 326



alles werden, wenn wir uns für ihn freihalten – äußerlich und innerlich. Das ist
„die Kunst, viel zustande zu bringen und gleichzeitig anscheinend wenig zu tun.
Die meisten von uns machen das Gegenteil: Wir wollen immer höchst beschäf-
tigt erscheinen.“3

Für Benedikt hat das Sein Vorrang vor dem Tun. Schon die Überschriften der
Kapitel über den Abt und über den Wirtschafter des Klosters sprechen dies deut-
lich aus: „Wie der Abt sein soll“ (Qualis debeat abbas esse; 2) oder „Wie der Cel-
lerar sein soll“ (De cellerario monasterii, qualis sit; 31). Benedikt sagt eingangs
nicht, was sie tun sollen – das folgt dann logisch. Seine Regel ist keine Sammlung
von Anweisungen und Verboten. Sie will vielmehr eine Praxis hervorrufen, die
für sich spricht. Deshalb brauchen die Mönche den Mut zur Selbstbesinnung
und die Reduktion auf das Wesentliche. Worin bestünde eine Entlastung für die
Gemeinschaft und den Einzelnen, damit sie deutlicher hören und entschiede-
ner Gott suchen können? Das benediktinische Leben wäre so für die Welt und
die Kirche lehrreich – beide lechzen ja nicht nach neuen Ideologien oder Rat-
schlägen, nach Pastoralkonzepten und Diskussionen „heißer Eisen“, sondern
nach einer religiösen Praxis, die schlichtweg überzeugend ist. In diesem Zu-
sammenhang sei auch auf die Gefahr eines „reinen Mönchtums“ hingewiesen:
Wenn ein Rückzug nur sich selbst und seine Lieblingsideen im Blick hat und
bloß aus schönen Idealen und äußerlichen Zeremonien besteht, dann hat ein
solches Mönchtum keinen Sitz im Leben und trägt auch den Einzelnen nicht
wirklich. 

Benedikt beharrt nicht von ungefähr auf der Handarbeit. Das bedeutet auch
für die Mönche heute, dass sie etwas herstellen sollen, kreativ sein müssen und
nicht im Organisieren, in Beratungen und Konzepten aufgehen dürfen. Die Feld-
arbeit steht in der Benediktusregel für das Mühsame, das den Mönch erst zum
Mönch macht; er soll nicht nur am Altar und im Sprechzimmer seiner Berufung
nachgehen: „Sie sind dann wirklich Mönche, wenn sie wie unsere Väter und die
Apostel von ihrer Hände Arbeit leben.“ (48,8). Oft sind gerade die Mitbrüder
oder Mitschwestern an der Pforte, in der Gärtnerei oder im Handwerk für an-
dere Quelle der Inspiration – ganz unscheinbar. Die alltägliche Bewältigung des
Lebens ist bereits benediktinische Seelsorge! So könnten Klöster auf ganz eigen-
artige Weise vor Augen führen, wie Menschsein anders gestaltet werden kann,
wie Glaube eingeübt wird und welche Rolle dabei geprägte Zeiten und Orte, aber
auch Liturgie und Bibel haben.

Das Kloster als pastoraler Ort 327

3 Vgl. T. Radcliffe, Der Thron Gottes, in: Ders., Gemeinschaft im Dialog. Ermutigung zum Ordensleben.
Leipzig 2001, 295–316.

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 327



„In sich selbst wohnen“ (habitare secum)

Wie verwirklicht sich nun aber das Kloster als Haus Gottes und was bedeutet es
näherhin für den Mönch, Gott niemals zu vergessen? Bewusst wollen wir zuerst
vom Einzelnen reden und nicht von der Gemeinschaft. Wir stehen in der Gefahr,
die Suche des Einzelnen und seine Alleinigkeit vor Gott zu sehr in den Hinter-
grund treten zu lassen und immer gleich über gelingendes Gemeinschaftsleben
und die zeitgemäße Anpassung der Arbeitsbereiche zu sprechen.4 Monachus be-
zeichnet einen Menschen, der allein lebt. Damit ist ein grundsätzlicher Gestus
unseres Lebens angesprochen, der jeden betrifft: Wir stehen allein vor Gott. Die
Einzigartigkeit eines jeden Menschen atmet etwas Befreiendes. Wenn der Wie-
ner Publizist und passionierte Athos-Pilger Heinz Nußbaumer vom „Mönch in
mir“ spricht,5 dann knüpft er besonders an diese menschliche Ursehnsucht an,
die viele Zeitgenossen im Mönchtum aufgenommen sehen.

Papst Gregor der Große zeichnet in seinem einflussreichen Lebensbild den
hl. Benedikt als Gottesmann (vir Dei, vir Domini), der die Welt flieht und zuerst
in der Einsamkeit Gott findet und zu sich selbst kommt. „Allein, unter den Au-
gen Gottes, wohnte er in sich selbst (Solus … habitavit secum)“ (II Dial. 3,5).6

Das benediktinische habitare secum bedeutet freilich keinen gemütlichen Ruhe-
stand, sondern verlangt geistliche Übung und Konzentration. Dies macht eine
andere Stelle aus den „Dialogen“ Gregors deutlich: „Der heilige Mann wohnte in
sich selbst, weil er stets wachsam auf sich achtete, sich immer unter den Augen
des Schöpfers sah, sich allezeit prüfte und das Auge des Geistes nicht außerhalb
seiner selbst umherschweifen ließ“ (II 3,7). Das Ziel dieses Wohnens in sich
selbst, der Wachsamkeit und Aufmerksamkeit (und von daher auch der Orts-
beständigkeit, der stabilitas loci) ist die Schau Gottes. Wer in sich gesammelt ist,
steigt über sich selbst hinaus. In der kosmischen Turmvision sieht Benedikt denn
auch die Welt wie in einem Sonnenstrahl vereinigt (II 35).

Im Kloster lebt der Mönch im Angesicht Gottes. Benedikt stand, wie die Mön-
che am Fest des hl. Benedikt singen, fest auf der Erde und wohnte doch im Him-
mel (in terris positus in coelestibus habitavit).7 Das Kloster ist ein pastoraler Ort,

328 Bernhard A. Eckerstorfer

4 Elmar Salmann danke ich für die Anregung, in meinen Argumentationsgang diesen Abschnitt einzufü-
gen und den folgenden Überlegungen voranzustellen. In seinen Publikationen ist dieses Motiv von zentraler
Bedeutung; vgl. Ders., Das Gebet: Monolog und Dialog als Weg in-zu-vor Gott, in: Ders., Neuzeit und Of-
fenbarung. Rom 1986, 215–268.
5 Vgl. H. Nußbaumer, Der Mönch in mir. Erfahrungen eines Athos-Pilgers für unser Leben. Wien 2006 u.
R. Panikkar, Den Mönch in sich entdecken. München 1989.
6 Gregor der Große, Der hl. Benedikt. Buch II der Dialoge. Lat.-dt. Hrsg. im Auftrag der Salzburger Äb-
tekonferenz. St. Ottilien 1995.
7 Dieses Zitat entstammt der 4. Laudesantiphon des Benediktusfestes am 21. März (In Transitu Benedicti).
Diese Antiphon kommt nicht vor in Gregors Dialogen, sondern ist eine liturgische Aufbereitung bestimm-
ter Motive, wie sie in Gregors Lebensbeschreibung des hl. Benedikt anklingen. In terris positus in coelesti-
bus habitavit findet sich als Inschrift des Kapellenbildes der Sternwarte Kremsmünster, das Benedikts kos-
mische Vision zeigt.

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 328



insofern es in der Welt verwurzelt, aber bei Gott beheimatet ist. Diese Spannung
zu leben und die beiden Pole zusammenzuhalten, das ist dem Mönch aufgetra-
gen. Er darf nicht in der Welt aufgehen: Die Mönche sollen nicht zu viel „drau-
ßen herumlaufen, denn das ist für sie gar nicht gut“ (RB 66,7). Aber das irdische
Leben ist auch aufzunehmen und wertzuschätzen, „damit in allem Gott ver-
herrlicht werde“ (57,9). Das Leben des Mönchs soll zum Ort werden, an dem
sich Himmel und Erde berühren. So kann das Kloster versinnbildlichen, dass
Gott jedem Menschen eine Wohnung bereitet hat; jeder ist geradezu diese Woh-
nung Gottes auf Erden. Da der Schöpfer Originale liebt, soll der Mensch sich
seine Wohnung auf Erden mithilfe der irdischen Möglichkeiten ausstatten. Im
Sinne von Paulus ist der Leib Tempel des Heiligen Geistes. Die benediktinische
Haltung trachtet danach, Menschsein und Leben auf Gott hin zusammenzuhal-
ten. Insofern der Mönch bei sich ist, kann er auch empfindsam sein für die an-
deren und sich in seinem ganzen Tun und Denken auf Gott beziehen. Der klös-
terliche Lebenswandel (conversatio morum) soll den Mönch dazu führen, vor
Gott und den Menschen ein wahrhaftiges Dasein auszugestalten, in sich zu ste-
hen und von da aus zu wirken. 

Das Kloster ist vor allem ein pastoraler Ort, indem es der Gottsuche des Ein-
zelnen Raum gibt. Der monachus ist ein Scharnier zum besseren Verständnis
des Individuums und seiner Beziehung zu Gott sowie der menschlichen Ge-
meinschaft. Für hoch individualisierte Sinntouristen außerhalb des Klosters er-
geben sich dadurch Anknüpfungspunkte für die Welt des Glaubens. Das bene-
diktinische „In sich selbst wohnen“ können sie als Ausdruck ihrer herbergslosen
Sehnsucht auffassen. Benedikt geht ganz entschieden von der Seelsorge des Ein-
zelnen aus. Die Mönche sind füreinander Seelsorger und nicht pastorale Ver-
walter äußerer Strukturen. Dieser Schwerpunkt ist für das Selbstverständnis des
Klosters in den pastoralen Landschaften von heute von großer Bedeutung. In
der für die Regula Benedicti zentralen Bußpraxis steht das Seelenheil des Einzel-
nen im Vordergrund (28). Bei Brüdern, die sich schuldig gemacht haben, er-
gründet man ihre tiefer liegende innere Fehlhaltung (23). Es gibt kein festes
Schema, welche Strafe für ein bestimmtes Vergehen gilt (24). Damit konzen-
triert sich das seelsorgliche Wirken auf das Wohl des einzelnen Menschen.

Der Abt ist ein Arzt für die Seelen (27,1–4), er soll „der Eigenart vieler dienen“
(2,31). „Der Abt muss sich sehr darum sorgen und mit Gespür und großem Ei-
fer danach streben, dass er keines der ihm anvertrauten Schafe verliert.“ (27,5).
Für die bestmögliche individuelle Seelsorge soll er zu bestimmten Brüdern „Sen-
pekten“ schicken, ältere erfahrene Mönche, die es verstehen, auf deren ureigene
Situation einzugehen (27,2). Für die jungen Mitbrüder soll jemand bestimmt
werden, „der geeignet ist, Menschen zu gewinnen, und der sich mit aller Sorg-
falt ihrer annimmt“ (58,6). Wenn die Gemeinschaft größer ist, soll der Abt De-
kane einsetzen, die für ihre Dekanien Sorge tragen (21). Auch der Wirtschafter

Das Kloster als pastoraler Ort 329

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 329



des Klosters (cellerarius) soll sich vor allem als Sorgender für die Seelen verste-
hen: „Er mache die Brüder nicht traurig. Falls ein Bruder unvernünftig etwas
fordert, kränke er ihn nicht durch Verachtung, sondern schlage ihm die unan-
gemessene Bitte vernünftig und mit Demut ab.“ (31,6–7). Für alle soll gelten,
was Benedikt dem Abt vorgibt: „Nach der Eigenart und Fassungskraft jedes Ein-
zelnen soll er sich auf alle einstellen und auf sie eingehen.“ (2,32). Nicht eine für
alle gleiche „religiöse Versorgung“ ist angesagt, sondern Benedikt will jedem ge-
recht werden. Was ein Mensch mitbringt und was ihm zu schaffen macht, soll
aufgenommen und verwandelt werden. Benedikts Seelsorgeverständnis erweist
sich hierdurch als hoch aktuell. Es sieht vor, ein dichtes Netz an geistlicher Für-
sorge auszubilden, das jedem ermöglicht, seine Stelle auszufüllen und im geist-
lichen Leben auf seine Weise voranzuschreiten. Die Ausrichtung auf die indivi-
duelle Person in der benediktinischen Seelsorge geschieht weitgehend
unscheinbar: Eine in der Seele verborgene Sünde soll nicht öffentlich angepran-
gert, sondern geheilt werden. Der Einzelne offenbart sie dem Abt oder einem
geistlichen Vater, „der es versteht, eigene und fremde Wunden zu heilen, ohne
sie aufzudecken und bekanntzumachen“ (46,6). 

Der Mönch muss sich also vordringlich um seine Seele kümmern und die ei-
gene Einmaligkeit vor Gott pflegen (vgl. RB 4: „Werkzeuge der geistlichen
Kunst“ oder 72: „Vom guten Eifer“). Dies betont Benedikt etwa, wenn er den
Abt aufordert, auch für seine eigene Seele zu sorgen (2,38). „Seele“ bedeutet hier
immer die Fähigkeit und Kraft, mit sich, mit anderen und mit Gott zu sein, d.h.
für sich selbst, vor Gott und mit den anderen das eigene Leben zu kultivieren.
Der alldem zugrunde liegenden fruchtbaren Einsamkeit dienen viele Elemente
des monastischen Lebens; anhand der Lesung wollen wir die benediktinische
Grundhaltung des habitare secum verdeutlichen.

„Frei für die Lesung“ (RB 48,10)

Das Lesen ist für Benedikt so bedeutend, dass er täglich zwei bis drei Stunden der
besten Zeit dafür vorsieht. Vor allem geht es um die Heilige Schrift, damit der
Mönch immer mehr wandelt „unter der Führung des Evangeliums“ (RB Prol.
21). Am Sonntag sollen die Mönche nach Möglichkeit überhaupt „frei für die
Lesung sein“ (48,22). Durch die Lesung im weitesten Sinn entsteht ein Kanon für
Bücher und Themen, der den Mönch vom Noviziat an prägt und so eine Grund-
lage schafft für die gemeinsame Lebenshaltung. Ausgehend von einem stets zu
vertiefenden Verständnis der Hl. Schrift (besonders der Psalmen) soll sich der
Mönch die Texte der Liturgie (besonders die Hymnen) aneignen, die Mönchs-
und Kirchenväter als Interpretation für Bibel und Gottesdienst lesen und auch
zeitgenössische Literatur beachten. Die reichhaltigen Bibliotheken der Klöster

330 Bernhard A. Eckerstorfer

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 330



zeigen, dass die literarische Speisekarte immer eine sehr große Auswahl bot und
die Speisen auch verzehrt wurden. Vorschnell könnte man meinen, die moder-
nen Medien würden eine Fülle von weltlichen Ablenkungen bringen und un-
vereinbar sein mit dem benediktinischen Lebensprogramm. Doch zeigt ein un-
voreingenommener Blick, dass es sich hier um die Frage des rechten Gebrauchs
handelt. Das Internet kann z.B. die stabilitas loci fördern, indem dadurch Non-
nen und Mönche Informationen und Texte erhalten können, deren Suche sie
früher oft aus ihrem Kloster geführt hat. Elektronische Datenträger werden frei-
lich nie Ersatz für eine identitätsstiftende Lesekultur sein können. 

Der Benediktiner Jean Leclercq hat in seinem bahnbrechenden Werk L’amour
des lettres et le désir de Dieu gezeigt, wie das Studium der Mönche zu einer klös-
terlichen Denkgestalt gehört. Programmatisch schreibt er: „Damit die alten Ge-
danken frisch bleiben, muß jede Generation sie durchdenken, sie gleichsam neu
entdecken. Die benediktinische Tradition hat das auch stets als ihre Aufgabe an-
gesehen.“8 Die intellektuelle Auseinandersetzung mit dem Glauben und der ei-
genen Existenz ist für den Mönch unerlässlich. Die benediktinische Lebensform
braucht eine mönchische Denkform – und sie muss für den Einzelnen diachron
und synchron über das eigene Kloster hinausgehen. Glücklich der Mönch, in
dessen Klosterzelle die großen Gestalten der Vergangenheit und Gegenwart auf-
treten – und die für ihn zuweilen sogar zu Freunden werden. Fehlen solche An-
regungen und fehlt die Reflexion, dann fallen Leben und Denken auseinander
und man sucht Ausflüchte oder lebt unter dem allgemein üblichen Niveau. Mön-
che werden in diesem Fall Eigenbrötler und Käuze und definieren sich mehr
über ihre Hobbys oder Reisen. Es müsste ein Alarmzeichen sein, dass – oft auf-
grund der Überbeanspruchung – ein großer Teil der Ordensleute nach der Aus-
bildung kaum theologische Bücher und Zeitschriften liest, geschweige denn die
großen Gestalten der Kirchengeschichte sich von ihren Primärquellen her er-
schließt. Deshalb braucht es in den Klöstern eine neue Kultur des Lesens, aber
auch einen Sinn für Kunst und Musik. Diese Elemente waren für die Sozialform
des Mönchtums in Zeiten tief greifenden Wandels immer von großer Bedeu-
tung und wären heute eine wichtige Ergänzung zur Freizeitgestaltung, die viel-
leicht zu sehr außerhalb der Klöster gesucht wird. Die Lesung, wie sie Benedikt
vorsieht, ist eine Therapie gegen die rastlose Mobilität, die atemlose Kommuni-
kation und die zerstückelte Wirklichkeitserfassung; sie verlangt eine ruhige Zeit-
spanne und zeigt: Wenige Gedanken können mehr bedeuten und besser in die
Tiefe führen als der Wirrwarr einer Überfülle an Informationen und gespei-
cherten Daten.

Das Kloster als pastoraler Ort 331

8 J. Leclercq, Wissenschaft und Gottverlangen. Zur Mönchstheologie des Mittelalters. Düsseldorf 1963, 45.
Der französische Benediktiner Jean Mabillon hat bereits im 17. Jh. ein beherztes Plädoyer dafür gehalten,
wie sehr das Studium zum Klosterleben gehört; vgl. Ders., Über das Studium der Mönche. Hrsg. und übers.
von C. Schäfer. St. Ottilien 2008.

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 331



„Einander in gegenseitiger Achtung zuvorkommen“ (RB 72,4)

Niemand lebt nur von sich, auch nicht der Mönch. Selbst und gerade der Ein-
siedler weiß sich verbunden mit den anderen und angewiesen auf sie. Eine trag-
fähige Gemeinschaft ist heute wichtiger als früher. Denn zunehmend begegnet
das allgemeine kulturelle (und kirchliche?) Umfeld dem dezidiert geistlichen Le-
ben mit Indifferenz, Unverständnis oder gar Ablehnung; dadurch wird die na-
türliche Umgebung des Klosters insbesondere für junge Ordensleute nicht mehr
bergend erlebt wie früher. Gemeinschaften müssen deshalb wieder neu zum Le-
bensraum werden, der aufatmen lässt. Mönche sind zumeist sehr offen für andere
Menschen, gehen auf ihre Probleme ein und begegnen ihnen mit Verständnis;
da haben sie alle Zeit und Energie der Welt. Im Konvent soll dagegen alles selbst-
verständlich sein, rasch gehen und ohne großen Aufwand funktionieren; wenn
nicht, dann zieht sich so mancher beleidigt zurück. Besucher, die länger den All-
tag der Schwestern oder Brüder teilen, oder Interessenten stellen oft bestürzt fest:
Auch in einem Kloster kann man täglich miteinander beten und essen und doch
kaum etwas voneinander wissen und sich nichts zu sagen haben.

Ein schöner Hinweis für den gelungenen Umgang miteinander ist RB 22,8:
Die Brüder sollen, wenn sie zum Gottesdienst aufstehen, „sich gegenseitig be-
hutsam ermuntern“. Behutsam sollen die Brüder und Schwestern miteinander
umgehen, sich aber durchaus ermuntern und korrigieren. Viele Stellen in der Be-
nediktusregel sprechen von Zurechtweisung oder gar (zeitweiligem) Ausschluss.
Sie zeigen, dass Gemeinschaftsleben nicht von selbst funktioniert, sondern Ver-
bindlichkeiten und Maßregelungen braucht. Deshalb ist die Frage entscheidend:
Wie kann das Zusammenleben besser gelingen, wie reden die Schwestern oder
Brüder miteinander, wie und worüber tauschen sie sich aus? Fordern sie sich ge-
genseitig heraus? Stellen sie einander in Frage? Die correctio fraterna fördert
Wachstum – lässt sich eine Gemeinschaft, lassen sich Einzelne darauf ein? Or-
densleute müssen heute bewusst ankämpfen gegen den Individualismus und ein-
sehen: Was ich tue oder unterlasse, hat Auswirkungen auf die anderen und das
ganze Gefüge. Ich trage Verantwortung für das Heil der anderen. Es geht nicht
nur um Kommunikationsmodelle und das bloße Funktionieren des „Unterneh-
mens“ Kloster; vielmehr steht das Leben mit Gott auf dem Spiel!

Das Kloster ist kein Hotel, wo jeder anonym kommen oder gehen kann. Es ist
aber auch keine Sympathiegemeinschaft, von der man Intimität erwartet wie von
einer Partnerschaft, der Familie oder einem Freundeskreis. Für Benedikt ist die
Gemeinschaft nicht Selbstzweck und Endziel. Vielmehr besteht das Kloster aus
individuellen Gottsuchern, die sich für ein höheres Ziel zusammengeschlossen
haben und mit bleibender Distanz zum con-ventus werden. Verbindlichkeit und
Treue ist ihre Währung. Von daher sind die monastischen Praktiken wie Habit -
Tragen, Schweigen, Tischlesung und senium (klare Rangordnung im alltäglichen

332 Bernhard A. Eckerstorfer

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 332



Zusammenleben) so wichtig, sind Zeiten und Orte von Gebet, Arbeit und Be-
gegnung fixiert. Innerhalb dieses Rahmens ist die brüderliche Liebe Zeichen ei-
ner echten Gottsuche; sie kommt aus einer Verbundenheit, die über innerwelt-
liches Streben hinausgeht. Menschen merken von außen, ob die einzelnen
Mitglieder an einem Strang ziehen oder nur um ihr eigenes irdisches Wohl oder
ewiges Seelenheil besorgt sind. Gelungenes Zusammenleben äußert sich nicht
zuletzt darin, ob mir die Nächsten Vorbild und Anleitung sind. Benedikt lädt
einen fremden Mönch sogar ein zu bleiben, „damit andere von seinem Beispiel
lernen“ (RB 61,9). Hierdurch verlangt er von einer Gemeinschaft eine große
Reife und Demut. Dagegen bekämpft er entschieden das ständige Kritisieren,
das Murren, wie er es nennt. Selbst wenn den Mönchen etwas fehlt, sollen sie
„Gott preisen und nicht murren. Dazu mahnen wir vor allem: Man unterlasse
das Murren.“ (40,8–9).

Zur Beheimatung im Kloster gehören somit die Verwurzelung in eigenen und
von der Gemeinschaft weithin geteilten Überzeugungen sowie der affektive Aus-
tausch untereinander. Eine „geistliche Solidarität“ sorgt dafür, dass aus einer oft
starren Gemeinschaft eine Pilgergruppe wird, die in Bewegung bleibt und an-
dere mitnimmt. Ins Kloster tritt man nicht ein, um in der „ewigen Ruhe“ nur
um sich selbst zu kreisen. Vielmehr ist der Mönch gerufen, innerlich aufzubre-
chen. Die häufige Verwendung von Verben der Bewegung in der RB belegt dies,
etwa: „Jetzt müssen wir laufen und tun, was uns für die Ewigkeit nützt“, die Mön-
che sollen „in sein Reich eilen“ (Prol. 44 u. 22). Hierzu bedarf es des Austau-
sches über die selbstverständlich gewordenen Vollzüge und Inhalte. Derart sol-
len sich Klöster ihr geistliches Erbe neu aneignen und einen Raum schaffen, in
dem das Gebet und die Liturgie erneut zu tragenden Säulen werden.

„Dem Gottesdienst nichts vorziehen“ (RB 43,3)

Die lectio divina und eine neue Qualität der Kommunikation müssen eingebet-
tet und getragen sein vom Selbstverständnis des Klosters als liturgischen und
geisterfüllten Orts. Einer der Pioniere der liturgischen Bewegung, Joseph Andreas
Jungmann, prägte diesen entscheidenden Satz: „Die lebendig gefeierte Liturgie
ist durch Jahrhunderte die wichtigste Form der Seelsorge gewesen.“9 Welche Rolle
spielt in benediktinischen Gemeinschaften die öffentliche Klosterliturgie und wie
soll sie gestaltet sein? Die Mönchsorden sollen in ihren Pfarren – vom Kloster als
pastoralem Ort ausgehend – eine monastische Haltung ausprägen, die innovativ
ist, weil sie den Gottesdienst und die lectio divina radikal ins Zentrum stellt.

Das Kloster als pastoraler Ort 333

9 J.A. Jungmann, Seelsorge als Schlüssel der Liturgiegeschichte, in: J. Wagner (Hrsg.), Erneuerung der Li-
turgie aus dem Geist der Seelsorge unter dem Pontifikat Papst Pius XII. Akten des 1. Internationalen Pas-
toralliturgischen Kongresses zu Assisi. Trier 1957, 48–65, hier 63.

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 333



Ob in Klosterpfarre oder Abtei: So wie das Zusammenleben wird oft auch die
Liturgie vernachlässigt, mehr persolviert als gefeiert und nicht ständig vom Geist
her erneuert. Auch hier müsste man an der Wurzel ansetzen: „Das individuelle
und gemeinsame Gebet ist mir so wichtig, dass sich alles andere danach richtet.“
Oder: „Das ist uns so viel wert, dass wir hier investieren.“ Wieviel an Einsatz und
Geld investiert eine Abtei in die Wirtschaftsbetriebe, in die Erziehung junger
Menschen, in die auswärtige Seelsorge – und das gemeinsame Gebet, die Litur-
gie der Kirche soll beinahe nebenher, ohne großen Aufwand vonstatten gehen?
Vielerorts wird beidem neue Aufmerksamkeit gewidmet; dadurch werden Klös-
ter anziehender für die heutige Sinnsuche. Nie darf es allerdings um eine rein äu-
ßerliche Form gehen. Benedikt mahnt, die Liturgie möge so gefeiert werden, dass
„Herz und Stimme im Einklang sind“ (RB 19,7). Erst dann formt sie den Mönch
über die Jahre hinweg und kann auch für Besucher eine neue Welt erschließen.

Gäste wie Christus aufnehmen (RB 53,7)

Wenn Menschen zu „Anders-Orten“ kommen, dann wird plötzlich etwas anderes
für sie wichtig. In der fremden Atmosphäre des Klosters geborgen, dürfen sie sich
selbst neu wahrnehmen, Grenzen begehen, ihr bisheriges Wertesystem neu ord-
nen. In Ergänzung der Pfarre hat das Kloster in der gegenwärtigen Lage einen gro-
ßen Vorteil: Es kann den Sinnsuchern einen gastfreundlichen Raum anbieten,
ohne Abstriche von seinen Idealen machen zu müssen. Klöster sind identitätsbe-
wusst und zugleich offen. Sie laden ein, wollen aber nichts verkaufen. Klöster ver-
einnahmen und verzwecken die Sinnsucher nicht. Hier gibt es Spiritualität ohne
den Preis der volkskirchlichen Mitgliedschaft; man geht keine Verpflichtungen
ein und trifft immer jemanden an. Für Benedikt ist wichtig, dass alle Gäste, alle
Ankommenden aufgenommen werden. Bezeichnenderweise steht am Beginn und
am Ende der Regel die Einladung: „Wer immer du bist“ (RB Prol. 3 u. 73,8).

Sind Klöster auf diese Weise anziehend, erfahren sich die Mönche selbst als
Beschenkte: Ihr Leben gibt anderen offensichtlich etwas. So dürfen sie auch im
Fremden das Eigene entdecken und umgekehrt Impulse von außen wahrneh-
men. Freunde eines Klosters haben oft einen klaren Blick dafür, was trägt, was
bedeutungsvoll ist, wo es Widersprüche und Abnutzungserscheinungen gibt.
Vor allem spüren sie oft mehr als die Mönche selbst, wofür sich der Einsatz lohnt
und was für die Zukunft wichtig ist.

3   Rückfrage und Ausblick

Wenn ich als Benediktiner in dieser Weise das Lebenszeugnis der klösterlichen
Gemeinschaft durchdenke, möchte ich mit Angelus Silesius sagen: „Der ich bin,

334 Bernhard A. Eckerstorfer

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 334



grüßt traurig den, der ich sollte sein.“ Denn die Realität sieht oft erschreckend
anders aus. Doch der Kompass weist in diese Richtung, und die Landkarte führt
vor Augen, dass es keinen geraden, einfachen Weg dorthin gibt. Die Probleme
sind, um beim Bild zu bleiben: die mangelnde Ausrüstung, die dezimierte Mann-
schaft, die verschiedenen Zielvorstellungen und Richtungsangaben und die Frage
nach der sinnvollen Gepäckslast aus der Vergangenheit, die ja auch die Verpfle-
gung und bewährte Routen enthält. 

Trotz dieser Unsicherheiten und Einwände – oder gerade deswegen? – kön-
nen wir sagen: Das Kloster selbst ist bereits ein pastoraler Ort, der für die Seelen
sorgt. Und zwar nicht, weil die Mönche so viel Großartiges zustande brächten,
sondern weil sie einen konkreten Ort kultivieren, eigentlich geschenkt bekom-
men, der auf etwas anderes hin transparent ist. Und weil sie zuerst einmal selbst
die Seelen sind, für die ein Anderer sorgt. Das klösterliche Leben darf den Durch-
blick gewähren und die Menschen im Orden und außerhalb für andere Dimen-
sionen öffnen. Die Vorwegnahme des Reiches Gottes ist freilich nur ein Vorge-
schmack. Deshalb sind Klöster Orte des Wartens auf die letzte Erfüllung, und
jeder kann sich hier mit seiner Sehnsucht „einklinken“. Die Unzulänglichkeiten
und Widersprüche im persönlichen Leben und der eigenen Gemeinschaft ma-
chen uns vielleicht hellhörig und verständnisvoll für die Brüche und Grenzen
der Menschen, der ganzen Welt von heute. Wenn Klöster Orte der Sinnsuche
sind und nicht vorspielen, schon angekommen zu sein, dann üben sie eine wert-
volle Pastoral aus – für die eigenen Mitglieder und für andere Menschen.

Michael Hochschild empfiehlt denn auch den Ordensgemeinschaften, sich ih-
rer schon vorhandenen Netzwerke bewusst zu werden und diese auszubauen.10

Es ist ja erstaunlich, wie viele sich unseren Klöstern verbunden fühlen, wie sehr
Menschen durch sie geprägt werden. Beziehungen laufen über Personen und
Orte, Rituale und Bräuche. Sie machen ein Kloster aus und vermitteln, wie be-
nediktinische Gottsuche aussehen kann: dass hier Heil erfahren und Begleitung
gewährt wird, dass das Lob Gottes im Zentrum steht und die Mitarbeiter, Schü-
ler, Oblaten, Besucher, die unscheinbaren Begleiter und Freunde nicht nur ge-
duldet, sondern wertvoller Teil des Ganzen sind. Das wahrzunehmen, aufzu-
greifen und neu zu gestalten wäre ureigene benediktinische Pastoral, in die die
anderen Aktivitäten eingestiftet sind. Darüber hinaus können die verschiedenen
christlichen Lebensformen und Orden voneinander lernen, was es bedeutet
„Christus überhaupt nichts vorzuziehen“ (RB 72,11). Benedikts Verheißung für
sie alle macht Mut: „Wer aber im klösterlichen Leben und im Glauben fort-
schreitet, dem wird das Herz weit, und er läuft in unsagbarem Glück der Liebe
den Weg der Gebote Gottes“ (Prol. 49).

Das Kloster als pastoraler Ort 335

10 Vgl. M. Hochschild, NeuZeit der Orden. Kursbuch für Himmelsstürmer. Münster 2005.

82_2009_5_321_ 325_Eckerstorfer_0  18.08.09  15:33  Seite 335



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


