
„Inständliche“ Gottverbundenheit
Zur Bedeutung der gegenständ-
 lichen Meditation
Bernhard Grom / München

Im Gespräch mit Vertretern des Zen-Weges wie auch einer ungegenständlichen
christlichen Kontemplation stellt sich immer wieder die Frage, welcher Stellen-
wert einer Meditation (noch) zukommt, die von der Vergegenwärtigung eines
Glaubensinhalts in Wort oder Bild ausgeht und in diesem (thematischen) Sinn
„gegenständlich“ ist. Verglichen mit einer Gebetsweise, die darauf verzichtet und
„ungegenständlich“ ansetzt, erscheint eine solche Betrachtungsart leicht als min-
derwertig und für spirituell Anspruchsvolle unbefriedigend. Denn dem unge-
genständlichen Weg schreibt man zwei entscheidende Vorzüge zu: Erstens be-
freie er uns von einengenden, anthropomorphen Vorstellungen von einem Gott,
der uns wie ein himmlischer Patriarch gegenübersteht, und zweitens ermögli-
che er die unmittelbare Erfahrung dieses Transzendenten und nicht nur bloßes
Glauben, Fürwahrhalten und intellektuelles Spekulieren. Der gegenständlichen
Betrachtung traut man diese Wirkung nicht zu und wertet sie damit – mehr oder
weniger ausdrücklich – ab. Ein solcher Überlegenheitsanspruch hat unter Um-
ständen zur Folge, dass man beim Angebot von Meditationskursen sowie in der
Ausbildung von Meditationsleitern oder Begleitern von Exerzitien im Alltag die
gegenstandslose Meditation verfrüht einsetzt, sie einseitig bevorzugt und andere
Zugänge vernachlässigt, obwohl diese breiteren Schichten zu erschließen und
damit weniger elitär wären. Im Folgenden soll in religionspsychologischer und
theologischer Sicht gezeigt werden, dass diese Entgegensetzung und Abwertung
unberechtigt ist und dass man auch auf gegenständlichem Weg zu einer „in-
ständlichen“ Gottverbundenheit finden kann.

Das Ungenügen an anthropomorphen Gottesvorstellungen

Der zuerst genannte Vorzug, unangemessene Vorstellungen vom Göttlichen zu
vermeiden, ist zweifellos eine Aufgabe jeder christlichen Gebetslehre. Denn an-
thropomorphe Missverständnisse des christlichen Gottesglaubens sind weit ver-
breitet und können die spirituelle Entwicklung lange behindern. Die Gottesbil-
der und -namen Vater, Herr, Schöpfer, Hirte, König und Richter werden im
Alten wie im Neuen Testament gebraucht, um mit dieser anthropomorphen

GuL 83/4 (2010) 272–285

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 272



„Inständliche“ Gottverbundenheit 273

Ausdrucksweise die Beziehung Gottes zu seinem Bundesvolk als dynamisch und
emotional engagiert zu charakterisieren. In der Verkündigungs- und Gebets-
sprache der Kirche dominieren die Gottesnamen „Vater“ und „Herr“. Mit ih-
nen wird Gott wie selbstverständlich und fast ausschließlich angeredet. Selten
wird er über diese personalen Bilder, Namen und Rollen hinaus bzw. ergänzend
zu ihnen als Urgrund, Quelle, Weisheit, Liebe oder Geheimnis angesprochen –
allenfalls noch als Licht. Darum können auch Erwachsene die personalen Bilder
leicht buchstäblich statt symbolisch-metaphorisch verstehen. Oft wird auch nicht
vermittelt, dass keines der biblischen Gottesbilder absolut gesetzt werden darf,
sondern dass sie sich gegenseitig relativieren und ergänzen müssen, wie es die Bi-
bel tut: „Gott mit einem Bild gleichzusetzen, hieße ihn auf eines der Bilder fest-
zulegen. (...) Nur in einer Vielfalt von Gottesbildern beschreibt ein Gottesbild
Aspekte Gottes oder seines Handelns treffend. Oder anders: Nur in der Vielfalt
sind Gottesbilder wahr.“1Auch die dominierenden Gottesnamen „Herr“ und
„Vater“ können immer nur einen Grundzug der unfassbaren Wirklichkeit Gott
ausdrücken. Vor allem wird das Gebet oft als Gespräch zwischen zwei Personen
(Subjekten) aufgefasst, in dem Gott zwar mächtiger, wissender, gerechter und
gütiger ist als wir, aber nicht als Person und Gesprächspartner ganz anderer Art
im streng analogen Sinn zu verstehen ist, wonach „von Schöpfer und Geschöpf
keine Ähnlichkeit ausgesagt werden (kann), ohne dass sie eine größere Unähn-
lichkeit zwischen beiden einschlösse“ (IV. Laterankonzil). Wir sind es so sehr
gewohnt, uns unter einer Person ein menschliches Ich-Zentrum mit einem Ge-
sicht vorzustellen, dass wir gezielte Anregungen – sozusagen Analogie-Übun-
gen – bräuchten, um zu lernen, Gott als transzendent-gegenwärtige Über-Per-
son (P. Teilhard de Chardin) zu denken. Diese anthropomorphe Grundtendenz
hat spirituelle Folgen: Einem Gesprächspartner, der noch weitgehend als
menschlicher Über-Vater gedacht wird, kann man zwar in einzelnen Gebets-
kontakten seinen Dank abstatten und ihn um äußeren und inneren Beistand bit-
ten, doch erscheint er wie der eigenen Person gegenübergestellt: Wie ein Willens-
und Erlebenszentrum, das außerhalb von uns liegt und von dort aus eingreift. Es
erscheint uns äußerlich und wie ein Zentrum neben anderen, also begrenzt, nicht
im vollen Sinn transzendent und allumfassend. Nicht als raum-, zeit- und gren-
zenlose „Gegenwart“, die wir beständig und in allem mit erfahren können. Im
Vergleich mit dem mehr oder weniger monistisch aufgefassten All-Einen östli-
cher spiritueller Traditionen nimmt sich dieser Gott recht „dualistisch“ aus, ge-
genständlich im metaphysischen Sinn, und die Beziehung zu ihm erscheint allzu
menschlich und oberflächlich.

1 Vgl. Ch. Frevel, Der Gott Abrahams ist der Vater Jesu Christi. Zur Kontinuität und Diskontinuität biblischer
Gottesbilder, in: R. Göllner (Hrsg.), Das Ringen um Gott: Gottesbilder im Spannungsfeld von subjektivem
Glauben und religiöser Tradition. Münster 2008, 27–48.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 273



274 Bernhard Grom

Zen-Meditation als Weg zu einem „inständlichen Bewusstsein“

Nicht wenige spirituell Suchende fanden und finden demgegenüber in der Zen-
Meditation einen (Aus-)Weg zu einer „wachen Präsenz in einem anderen, nicht
mehr gegenständlichen, sondern inständlichen Bewusstsein.“2 Nicht gegen-
ständlich ist die Zen-Meditation auch im thematischen Sinn: Sie geht nicht (di-
rekt) vom Erwägen eines Betrachtungsgegenstandes aus. Letzteres tut auf ihre
Weise – ohne die methodischen Schritte des Zen – auch die ungegenständliche
christliche Kontemplation. Um die psychologischen Bedingungen beider An-
sätze zu erhellen, soll hier zuerst untersucht werden, wie der Zen-Weg sein Ziel
erreicht. Wir verfügen zwar – trotz vielerlei Einzelstudien und Teilerkenntnisse3

– weder in theologischer noch in psychologischer Hinsicht über eine umfassende
und befriedigende Theorie meditativer und mystischer Erfahrungen, doch kann
man mit einiger Plausibilität folgende Faktoren vermuten:

1. Entspannung: Man zieht sich – wie bei anderen Meditationsansätzen auch
– in die Stille zurück und schränkt das Gesichtsfeld und damit die sinnliche
Wahrnehmung auf einen Punkt auf dem Boden ein (sensorische Deprivation).
Durch die Konzentration der Aufmerksamkeit auf Schweregefühl, Atemfrequenz
und einen monotonen Reiz wird jene Entspannungsreaktion ausgelöst, die im
vegetativen Nervensystem einen Zwischenzustand zwischen (vom Sympathikus
getragener) Alarmbereitschaft mit vermehrter Adrenalinausschüttung, stärke-
rem Muskeltonus u.a. und (vom Parasympathikus getragener) Erholungsreak-
tion mit Muskelentspannung, sinkendem Blutdruck und langsamerem Atem-
und Herzrhythmus herbeiführt: Die herabgesetzte Erregung des Sympathikus
vermindert zwar die Aufmerksamkeit (Achtsamkeit) für Außenreize, führt aber
nicht zum Schlaf, vielmehr bleibt diese erhalten und kann sich verstärkt von der
Außenwelt auf die Innenwelt richten: auf Körpergefühle, Vorstellungen, Ein-
fälle, Gedanken.4 Der entspannte Zustand begünstigt – weil mit Erfahrungen des
Wohlbefindens verknüpft – wahrscheinlich auch die Verfügbarkeit von ange-
nehmen, positiven Erinnerungen und Gedanken.

2. Steigerung der Aufmerksamkeit: Wer sich als Buddhist in der Zen-Medita-
tion, gleich welcher Schulrichtung, übt, soll allerdings nicht bei einzelnen Ge-
danken und Gefühlen verweilen, sondern diese als Zeichen des vergänglichen
und illusionären Charakters des Ich betrachten, sie vorüberziehen lassen und
die Achtsamkeit/Aufmerksamkeit auf den Atem und das Sitzen lenken. Durch
die Fixierung auf einen einfachen Reiz, den Atem, steigert man vermutlich die

2 Vgl. K. Graf Dürckheim, Zen und wir. München 1976, 101.
3 Vgl. K. Engel, Meditation: Geschichte, Systematik, Forschung, Theorie. Frankfurt 21999; D. Vaitl, Verän-
derte Bewusstseinszustände. Stuttgart 2003 u. B.R. Cahn/J. Polich, Meditation states and traits: EEG, ERP,
and neuroimaging studies, in: Psychological Bulletin 132 (2006), 180–211.
4 Vgl. D. Revenstorf, Psychotherapeutische Verfahren, Bd. 3: Humanistische Therapien. Stuttgart 21993, 85–
108.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 274



„Inständliche“ Gottverbundenheit 275

Fähigkeit, die Umgebungsreize nicht mehr zu beachten und – wie in der Hyp-
nose – die Aufmerksamkeit ungeteilt und wach auf ein eingeschränktes Be-
wusstseinsfeld zu richten. 

3. Leer werden, Vergessen der Gegenstände, Nicht-Zweiheit: Im Zen soll das
Bewusstsein „leer werden“ von allen Bildern, Gedanken und Gefühlen, die die
angebliche Illusion nähren, unser Ich und die anderen Dinge der Werdewelt
seien eigenständige, substanzielle Wesen. Denn gemäß der Metaphysik des Ma-
hayana-Buddhismus, in der die Zen-Meditation wurzelt, sind dies nur Kon-
strukte unseres Geistes, und die Erleuchtung besteht gerade darin, dass man
lernt, die „Leere“ der Erscheinungswelt zu durchschauen und das Ich in der
Weite des All-Einen aufgehen zu lassen, d.h. die grundlegende Nicht-Zweiheit
(sanskr. advaita) oder das „Nichts“ (jap. mu) zu erfahren. Darum muss diese Art
der Meditation ungegenständlich ansetzen, will sie doch, wie das früheste erhal-
tene Handbuch der Zazen-Meditation (Tso-ch’an i) sagt, gerade das „Vergessen
der Gegenstände“ einüben und eine im metaphysischen Sinn ungegenständli-
che Weite und Gegenwart erleben lassen. Allerdings bilden das Atmen und Sit-
zen, auf das man sich konzentriert, durchaus Gegenstände der Aufmerksamkeit,
wenn auch extrem einfache. Dogen Kigen (1200–1253), der Gründer der japa-
nischen Soto-Schule, die vor allem die Sitzmeditation (Zazen) praktiziert,
schreibt dazu: „Den Buddha-Weg lernen heißt das eigene Selbst lernen. Das ei-
gene Selbst lernen heißt das eigene Selbst vergessen. Das eigene Selbst vergessen
heißt von den zehntausend Dingen (dharma) bestärkt werden. Von den zehn-
tausend Dingen bestärkt werden heißt Leib und Geist des eigenen Selbst sowie
Leib und Geist des anderen ausfallen machen. Die Spuren der Erleuchtung ver-
schwinden; die spurlose Erleuchtung dehnt sich aus – endlos.“5

Kann man sein Selbst und die Dinge der Werdewelt „vergessen“, indem man
sich auf nichts konzentriert? Wohl kaum. Aber man kann durch eine anhaltend
geübte Konzentration auf das einfache Sitzen und Atmen – unter Umständen
noch ergänzt durch so genannte Koans – zwei Dimensionen des gewohnten Ich-
Bewusstseins so verändern, dass sich die Selbst- und Weltwahrnehmung mehr
und mehr entdifferenziert und die geglaubte All-Einheit erfahren wird.6

Wenn man sich im Zazen dem sich selbst regulierenden Atem überlässt, kann
sich das Gefühl einstellen, man atme nicht mehr selbst, sondern werde geatmet,
zumal man sich möglichst auch aller Gefühle, Wünsche und Gedanken entlee-
ren soll, die mit der Vorstellung eines eigenen, aktiven Ich/Selbst verbunden
sind. So will man das Bewusstsein einüben, nicht das Ich handle, sondern „Es“.
Man nimmt also die Ich-Aktivität, das gewohnte Bewusstsein, man initiiere seine
Gedanken und Handlungen selbst, zurück und differenziert nicht mehr zwi-

5 Aus seinem Hauptwerk Shobogenzo; zit. n. H. Dumoulin, Geschichte des Zen-Buddhismus, Bd. 2: Japan.
Bern 1986, 67.
6 Vgl. B. Grom, Religionspsychologie. München 2007, 236–248.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 275



276 Bernhard Grom

schen der eigenen Aktivität und der eines Umfassenderen: „Nicht mehr ich
handle, sondern nur noch es.“ Dies begünstigt auch den Eindruck, dass die ge-
suchte Einsicht nicht der eigenen Reflexion entspringt, sondern als Intuition,
Inspiration und Erleuchtung aus einer anderen Quelle kommt. Diese Rück-
nahme der Ich-Aktivität kann – völlig profan und als Grundhaltung – in vieler-
lei Tätigkeitsbereichen eingeübt werden: In bis zur Automatisierung praktizier-
tem Bogenschießen, im Schwertfechten, Blumenstecken, in Tee-Zeremonie oder
Kalligraphie. Die Entdifferenzierung des Ich-Bewusstseins, das Leerwerden bzw.
die gefühlte Nicht-Zweiheit soll aber nicht nur die eigene Aktivität erfassen, son-
dern auch das gewohnte Empfinden, ein eigenes, abgegrenztes Ich zu sein: die
Ich-Demarkation. Anfängern hilft dabei vielleicht die Empfehlung, das Be-
wusstsein auf den Bereich zu lenken, der sich eine Handbreit unterhalb des Na-
bels erstreckt (Hara), so dass sich das Ich nicht mehr beobachtend von den Kör-
perempfindungen der Wärme oder Schwere abhebt, sondern sich mit ihnen eins
fühlt, sich „somatisiert“, wie es Johannes Heinrich Schultz für das Autogene Trai-
ning beschrieben hat. Wenn die beharrlich geübte Konzentration auf das einfa-
che Dasitzen und Atmen weiter voranschreitet, kann sie die Aufmerksamkeit so
absorbieren, dass der Meditierende unfähig ist, seine eigene Person noch als ab-
gegrenztes Ich/Selbst wahrzunehmen und vom Gegenstand seiner Versenkung
– dem einfachen Atmen und Sitzen oder, wenn sie religiös ausgerichtet ist, vom
All-Einen (Buddha-Geist, Nichts) – zu unterscheiden. Die gewohnte Abgren-
zung von Subjekt und Objekt ist nicht nur etwas gelockert wie bei jeder intensi-
ven Kommunikation und Einfühlung, sondern völlig entdifferenziert. Der
Übende vergisst das eigene Selbstsein und nimmt nur noch „Es“ wahr: „Nicht
mehr ich bin, sondern nur noch es.“ Dies ist die Grundlage, um das eigene Selbst,
die unmittelbare Umgebung, die Gegenstände der Natur und überhaupt alles als
Einheit, als Nicht-Zweiheit zu empfinden. Im Koan-Zen übt man dieses Nicht-
mehr-Unterscheiden auf der Ebene des Denkens durch paradoxe Fragen und
Dialoge ein – „das Denken des Nicht-Denkens zum Denken machend“ (Ha-
kuin). Indes beschränken sich andere Richtungen auf das gesammelte Sitzen und
Atmen (shikantaza – „Nur-Sitzen“).

Von der vorreligiösen Ich-Entgrenzung zur religiösen Nicht-Zweiheit

Man kann beim einfachen Nicht-mehr-Unterscheiden stehen bleiben und es als
wohltuende Ich-Entgrenzung erleben, als Aufgehen im eigenen Bewusstseins-
strom und als vorübergehende Befreiung von belastenden Erinnerungen und
Sorgen. Dies suchen vor allem jene, die Zazen in areligiöser Einstellung zum blo-
ßen Abbau von Stress üben. Therapeutisch betrachtet wird hier das gewohnte

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 276



„Inständliche“ Gottverbundenheit 277

Ich-Bewusstsein vorübergehend von seinen Aufgaben beurlaubt und in den Zu-
stand eines „Prä-Ego“ versetzt, um danach gestärkt in den Alltag zurückkehren
zu können: „Das Ich-Bewusstsein ist in der gelungenen Meditation gewisser-
maßen aufgehoben in einer ungegenständlichen reinen Anwesenheit. (...) In die-
ser ‚reinen Anwesenheit‘ ereignet sich vielleicht am reinsten das Sein-Lassen im
fundamentalen Sinn dieses Wortes.“7 Auch außerhalb eines religiösen Kontex-
tes lässt sich das „Gefühl vollkommenen Einsseins mit allem“ samt Ruheerleb-
nis durch ein Hypnosetraining herbeiführen, das Suggestionen zum Erleben von
Körperlosigkeit, zum Sich-Identifizieren mit Tönen sowie zum Verlust der
Selbstwahrnehmung einschließt.8 Bezeichnenderweise berichteten bei einem
Zen-Kurs nur die Teilnehmer, die zuvor religiös aktiv waren und denen gesagt
wurde, die Übungen könnten auch ihren Glauben vertiefen, religiöse Erfahrun-
gen, während diejenigen, die zuvor nicht religiös eingestellt waren und denen
man lediglich therapeutische Wirkungen in Aussicht gestellt hatte, die gleiche
Art von Meditation lediglich als Entspannung erlebten.9

Darum sollte man die Erfahrung reiner Anwesenheit nicht vorschnell als
transzendente Seinserfahrung oder Einheit mit dem Göttlichen einstufen. Sie ist
darauf offen, entwickelt sich aber nur dazu, wenn der Übende dies glaubt und an-
strebt.10 Bei religiös verstandener, mahayana-buddhistischer Zen-Meditation ist
das Streben – das einen freilich nicht auf die Ichverhaftetheit zurückwerfen darf
– eindeutig ein Suchen nach der Einheit (Nicht-Zweiheit) mit dem All-Einen,
Buddha-Geist, Erhabenen oder Absoluten, das man als letzten Grund des eige-
nen Wesens annimmt und als „Nichts“ (mu) bezeichnet, weil es durch nichts zu
beschreiben ist. An dieses All-Eine will man sich in der Selbst-Wesensschau
(kensho-godo, satori) vergessen, und alle Methodik hat diesem spirituellen Ziel
zu dienen. Die Entdifferenzierung, die einen so viel Ausdauer kostet, stellt einen
vorreligiösen Zwischenzustand dar, der aber als notwendiger oder wenigstens
sicherster Weg zur Erleuchtung gilt. Wenn Zen-Meister das Praktizieren der
Meditation betonen und sich gegenüber dem Denken und Theoretisieren skep-
tisch zeigen (was Dogen nicht daran gehindert hat, mehrere Abhandlungen zu
schreiben), entsteht leicht der Eindruck, dass sich die religiöse Einheitserfah-
rung kognitiv, gedanklich unvermittelt einstellt. Doch das ist psychologisch un-
wahrscheinlich: Man kann sich nur mit etwas eins fühlen, das man sich irgend-
wann einmal zuvor geistig vergegenwärtigt hat. Darum kommen im Kloster

7 Vgl. Ch. Scharfetter, Über Meditation: Begriffsfeld, Sichtung der „Befunde“, Anwendung in der Psycho-
therapie, in: H. Petzold (Hrsg.), Psychotherapie, Meditation, Gestalt. Paderborn 1983, 27–52.
8 Vgl. R.A. Havens, Approaching cosmic consciousness via hypnosis, in: Journal of Humanistic Psychology
22 (1982), 105–116.
9 Vgl. J. van der Lans, Frame of reference as a prerequisite for the induction to religious experience through
meditation: An experimental study, in: L.B. Brown (Hrsg.), Advances in the psychology of religion. Oxford
1985, 127–134.
10 Vgl. auch K. Riesenhuber, Zum Verständnis ungegenständlicher Meditation, in: IKaZ 15 (1986), 320–
331.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 277



278 Bernhard Grom

Zen-Mönche täglich zur Sutrenrezitation (vor dem Buddha-Bild) zusammen.
Darum gehört das Sutra-Studium zu den Sesshins, und nicht wenige Buddhis-
ten erleben den ersten Durchbruch zu satori nicht während der Sitzmeditation,
sondern beim Lesen einer Sutra. Der Mahayana-Buddhismus sagt ja in der Art
einer negativen Theologie sehr klar, was das Absolute nicht ist, hat also durch-
aus eine kognitive Auffassung von ihm. Die Berichte über Erleuchtungserfah-
rungen lehnen sich denn auch erkennbar an die Ausdrucksweise der Sutren an.
Ein Beispiel von vielen ist die folgende Schilderung eines japanischen Ingenieurs,
der gemäß der Harada-Schule meditierte, wo man sich auf den Laut mu
(„Nichts“) oder das imaginierte Schriftzeichen für „Nichts“ konzentriert:

„Die Papiertür vor mir ist nichts, auch das Bewusstsein ist nichts, der Ge-
danke am Vortage, mit dem Großen Wesen eins geworden zu sein, ist nichts.
Nichts mehr ist da außer dem ‚Nichts‘. Ein Augenblick oder die Ewigkeit? Ich
erstaunte, dass unvermerkt ich selbst und die Zen-Halle im absoluten Licht
 erstrahlten. (...) Das Selbst, an das ich mich angeklammert hatte, war
 ursprünglich nirgendwo. Aber unverändert steht das (Sutra-) Wort: ‚Im Him-
mel und unter dem Himmel bin ich allein der Erhabene.‘ Sind nicht die Schie-
betüren der Zen-Halle der Erhabene, tanzen nicht die Strohmatten unter den
Füßen des Erhabenen, leuchten nicht die dunkelroten Ahornblätter im Licht
des Erhabenen? Das All ist umhüllt vom Erhabenen, der Erhabene lebt im
All.“11

Religiöse Zen-Meditation geht über die oben beschriebene Ich-Entgrenzung und
Erfahrung reiner Anwesenheit hinaus und lässt das erleben, was man in den Su-
tren studiert, im Normalbewusstsein glaubt und in der Übung als Erfahrung er-
wartet. Sie geht zwar nicht von einem sprachlichen oder bildhaften Betrach-
tungsgegenstand aus, doch bildet die mahayana-buddhistische Auffassung vom
Absoluten („Nichts“) den bestimmenden Horizont. Dieser Horizont wird im
vorausgehenden und nachfolgenden Sutra-Studium geklärt, und insofern hat
die religiöse Zen-Meditation sehr wohl eine gedankliche und „diskursive“ Kom-
ponente; diese ist der praktischen Übung nur vor- bzw. nachgelagert. Die Zen-
Meditation ist also zwar thematisch weitestgehend gegenstandslos, aber nicht
inhalts- und erwartungslos.

Es gibt keine kognitiv unvermittelten religiösen Erfahrungen

Das gilt für jede Form von tiefer religiöser Meditation, auch für die christliche
Kontemplation. In ihr erleben wir das Transzendente so, wie wir es auffassen –

11 Vgl. H. Dumoulin, Die Zen-Erleuchtung in neueren Erlebnisberichten, in: Numen 10 (1963), 133–152,
hier 142f.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 278



„Inständliche“ Gottverbundenheit 279

nur intensiver, näher. Denn unser Verständnis vom Göttlichen – ob pantheis-
tisch oder theistisch, ob jüdisch, christlich oder muslimisch – bestimmt unsere
Erwartung vor und während der Meditation. Auch dann, wenn sich Ich-Aktivi-
tät und Ich-Demarkation entdifferenzieren, erfährt man nichts, was nicht im
Wachbewusstsein zu erkennen wäre; man erlebt das Geglaubte nur ohne die ge-
wohnte Ich-Objekt-Differenz und damit intensiver und gewisser. Doch die Ge-
wissheit, die man darin erfährt, ist – solange man kein Wunder anzunehmen hat
– subjektiv. Sie beruht in der Regel auf einer mit zunehmender Versenkung sich
verstärkenden Blockierung der Fähigkeit, das Erlebte und Gedachte dem eigenen
Denken (Ich-Aktivität) zuzuordnen und kritisch zu prüfen: Darum der Eindruck
einer intuitiven, unmittelbaren Offenbarung.12 Ein naives Reden von „Gottes -
erfahrung“ setzt leicht subjektive Erlebnisgewissheit mit Erkenntnisgewissheit
gleich. Meditative und mystische Erlebnisse „beweisen“ ihre Erfahrung des
Transzendenten nicht aus sich selbst – weder eine pantheistische noch eine theis-
tische. Über die Plausibilität einer Gottesauffassung muss im Normalbewusstsein
nachgedacht werden. Die spirituelle Literatur folgt zum Teil noch immer der
mittelalterlichen Definition von Mystik als einer cognitio Dei experimentalis und
Vorwegnahme der visio beatifica sowie der von Stoa und Neuplatonismus be-
einflussten Idee einer „Seelenspitze“ und meint, in dieser Seelenspitze, dem See-
lengrund oder der augustinischen memoria, erfahre der gesammelte Mensch
Gott unmittelbar dank einer intuitiven Ideenschau. Nun zeigt aber die religi-
onswissenschaftliche Forschung,13 dass sich die mystischen Traditionen je nach
weltanschaulichem Hintergrund stark unterscheiden. Obwohl ihnen das Erleb-
nis der Einheit mit einem Transzendenten gemeinsam ist, lässt sich keine mys-
tische Kern- und Universalreligion herausarbeiten, wie William James, Aldous
Huxley u.a. angenommen haben. Jan van Ruusbroec, Teresa von Avila oder Jo-
hannes vom Kreuz hätten in der All-Einheits-Mystik eines Dogen oder Hakuin
nie ihre eigene Erfahrung erkannt – so wie diese ein brautmystisches Einssein mit
Gott oder Jesus sicher als dualistisch verworfen hätten: „Es gibt keine reinen (ko-
gnitiv unvermittelten; Erg.d.Verf.) Erfahrungen.“14

Für die christliche Zen-Meditation folgt daraus: Ausgehend von der vorreli-
giösen Erfahrung reiner Ich-Entgrenzung und Anwesenheit kann man dann die
Einheit (Nicht-Zweiheit) mit dem christlich aufgefassten Gott der Schöpfung
und der Christusoffenbarung erfahren, wenn man im Glauben dieses spirituelle
Ziel anstrebt. Dabei widerspricht die Methodisierung der Meditation nicht der
Unverfügbarkeit der Gnade, denn Gott ist allzeit zur Begegnung bereit: Christ-

12 Zum Thema „akute Gewissheitserlebnisse in Intensiverfahrungen“ vgl. B. Grom, Religionspsychologie
(Anm. 6), 153ff.
13 Vgl. R. Zaehner, Mystik – religiös und profan. Stuttgart 1960 u. G. Scholem, Die jüdische Mystik in ih-
ren Hauptströmungen. Frankfurt 1967.
14 S.T. Katz, Language, epistemology, and mysticism, in: Ders. (Hrsg.), Mysticism and philosophical analy-
sis. New York 1978, 22–74, hier 26.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 279



280 Bernhard Grom

licher Zen ist möglich. Allerdings bedarf es dazu – analog zum Sutra-Studium –
der Rückbindung an Schriftlesung, Liturgie und christliche Lebensgestaltung so-
wie des Wissens um die Unterschiede zwischen buddhistischer und christlicher
Auffassung vom Göttlichen. Das „inständliche Bewusstsein“ wird man dann
nicht im Sinne der buddhistischen Nicht-Wesenheit des Selbst (anatman) als
Einheit mit dem Absoluten („Ich bin du – du bist ich“) verstehen und erwarten,
sondern dialogischer – aber keineswegs dualistisch – als Ineinandersein der ei-
genständigen Partner Mensch und Gott („Ich bin in dir – du bist in mir“). Eine
am Zen-Weg orientierte christliche Kontemplation birgt sicher eine spirituelle
Chance, die man nutzen sollte, wo sich Interessenten dafür finden.

„Inständliche“ Gottverbundenheit – auch mit gegenständlicher Meditation

Doch ist nicht zu übersehen, dass auch eine „gegenständliche“ Meditation, die
nicht an die langwierigen Bemühungen des Zen oder ähnlicher Formen gebun-
den ist, zu einem christlich erlebten inständlichen Bewusstsein führen kann: In-
ständliche Gottverbundenheit ist auch mit gegenständlicher Meditation/Kontem-
plation möglich. Einige Voraussetzungen dafür sollen genannt werden.

Im Hinblick auf die Schulung der Aufmerksamkeit muss gewährleistet sein –
das ergibt sich aus den Ausführungen zum Zen-Weg –, dass der Übende auf ir-
gendeine Weise lernt, auf Entspannung umzuschalten und einen hinreichenden
Grad an Aufmerksamkeit zu erreichen. „Auf irgendeine Weise“ bedeutet hier,
dass ein christlicher Meditationsweg zwar bewusster als in der westlichen Tra-
dition üblich die körperlichen und psychischen Bedingungen berücksichtigen
muss, dabei aber nicht an eine bestimmte Methode und Richtung gebunden ist.
Der Übende soll das praktizieren, was ihn am meisten fördert – sei es eine be-
stimmte Technik wie Zazen, eine Form von Yoga, Eutonie, Autogenes Training
oder Mantra-Meditation, sei es ein weniger methodisiertes, selbstentwickeltes
Vorgehen. Hauptsache: Man lernt, die Aufmerksamkeit leichter nach innen zu
lenken und zu steigern. Letzteres kann nicht nur durch die Konzentration auf
den Atemrhythmus erreicht werden, sondern ist auch durch die „gegenständli-
che“ Betrachtung eines Glaubensinhalts, eines kurzen Textes oder eines Bildes
möglich. Eine solche Meditation muss ja nicht in dem Sinn „diskursiv“ sein, dass
sie komplexe Gedankengänge und Schlussfolgerungen durcharbeitet oder von
Thema zu Thema und von Bild zu Bild schreitet. Vielmehr kann und sollte sie
in dem Maß, als die Fähigkeit zur Sammlung voranschreitet, die Vielfalt der The-
men reduzieren, das alltagsgewohnte Eilen der Aufmerksamkeit von einem Ge-
genstand zum anderen verlangsamen und so lange beim Betrachtungsgegen-
stand verweilen, wie es möglich und sinnvoll ist. Dabei wird man mit der Zeit
erkennen, dass die Vielfalt der Betrachtungsgegenstände zu wenigen Kernaus-

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 280



„Inständliche“ Gottverbundenheit 281

sagen führt. Auf diese Weise kommt es zu einer zunehmenden Vereinfachung des
Gebets, wie sie viele Übende nach einiger Zeit berichten.

Die Verringerung der Vielfalt zugunsten des Verweilens kann man in Gren-
zen fördern, aber nicht erzwingen, denn die Fähigkeit zur Sammlung ist wahr-
scheinlich individuell verschieden. Die Bedingungen dafür sind zwar nicht hin-
reichend erforscht, doch dürften zwei Eigenschaften maßgebend sein: Einerseits
eine ausgeprägte Konzentrationsfähigkeit (bei manchen bis zur Trance) und an-
dererseits eine starke Emotionalität im Sinne jener Liebesfähigkeit, die Teresa
von Avila dem „Willen“ zuordnet. Menschen mit diesen Fähigkeiten haben un-
ter Umständen eine große Leichtigkeit zur Versenkung und auch ein starkes
Verlangen nach ihr.15 Dies geht manchmal mit einem gewissen Desinteresse an
der Erkundung der Umwelt und an sozialen Kontakten einher. Solche Hoch -
begabte können „Normalchristen“ den Wert religiöser Intensiverfahrungen
 bewusstmachen, doch bilden sie eine kleine Minderheit, die kaum zum allge-
meinen Maßstab christlicher Spiritualität erhoben werden kann. 

Das Verweilen-Können lässt sich beispielsweise fördern durch das Betrachten
eines Bildes, sofern es symbolisch verstanden wird. Ein solches Bild kann einen
Glaubensinhalt ohne langen Diskurs zusammenfassen, vereinfachen und die
Aufmerksamkeit bei ihm halten, weil es das Sehen einbezieht. Ähnlich kann das
Verweilen-Können unterstützt werden durch die Wiederholung einer kurzen
Formel in der Art eines Mantra bzw. in der Art des Jesusgebets, weil die Wie-
derholung die abschweifende Aufmerksamkeit wieder auf den Gegenstand zu-
rück lenkt. (Das Jesusgebet ist „gegenständlich“, wenn auch mit einem verein-
fachten Betrachtungsinhalt!) An den Atemrhythmus binden sollte man diese
Wiederholung nur, wenn dies nicht zur Gehetztheit führt. Auch braucht man
sich nicht auf die traditionelle Anrufung „Herr Jesus Christus, erbarme dich mei-
ner“ festzulegen; eher sollte die Formel so gewählt werden, dass sie einen wich-
tigen Aspekt der Gegenwart Gottes, der dem Meditierenden in letzter Zeit auf-
gegangen ist, ausdrückt. 

„Der Verstand sollte sich das Wesen dieses Gottes vergegenwärtigen“

Der hier geschilderte Weg entspricht nach Teresa von Avila dem Gebet der
Sammlung, in dem der „Verstand“ noch einzelne Glaubensinhalte betrachtet.

15 Bezeichnend sind Äußerungen wie: „Es tut weh, wenn ich nicht im Gebet der Entrückung bin; denn so-
lange dieses anhält, fühlt man kein Übel.“ (Teresa von Avila, Die innere Burg IV 1. Hrsg. u. übers. von F. Vo-
gelgsang. Zürich 1979, 64). „Ohne daß man es will, geschieht es da, daß einem die Augen zugehen und
man die Einsamkeit ersehnt. (...) Die Sinne und äußeren Dinge scheinen mehr und mehr an Recht zu ver-
lieren.“ (aaO. IV 3, 72). „Es begann bei mir mit einer Gnade, die eine leidenschaftliche Liebe und Sehnsucht
erweckt, das Antlitz Gottes selbst zu schauen. Ich spürte einen unwiderstehlichen Zug nach innen und
wollte nur still bei Gott, beim auferstandenen Christus verweilen.“ (F. Jalics, Der kontemplative Weg. Würz-
burg 2006, 20f).

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 281



282 Bernhard Grom

Hier erlebt man – verglichen mit den weiteren Stufen – seltener Befriedigungen,
sondern oft Phasen emotionaler Trockenheit, bis man zum Gebet der Ruhe ge-
langt. Im „Gebet der Ruhe“ soll der „Verstand“ immer weniger Erwägungen des
Dankens, Bittens und Bereuens anstellen und auch die Tätigkeit des „Gedächt-
nisses“ einschränken, damit der „Wille“ ganz von Gott gebannt wird und als
„Gefangener dessen, den er liebt“, die Führung übernehmen kann. Teresa nennt
diese Art von Gottverbundenheit „die Wonnen Gottes“ und schildert die dritte
Gebetsstufe, das Gebet der Vereinigung, vollends als Zeit, da Verstand, Ge-
dächtnis und Wille für höchstens eine halbe Stunde „aufgehoben“ sind, so dass
der Beter das eben Bedachte oder Gelesene, ja das eigene Selbstsein in seliger
Liebe vergisst.16 Sie wird nicht müde, dieses „Hinscheiden, das voller Wonne
ist“, als höchstmögliche Erfüllung darzustellen. Wer von allzu wortreichen Got-
tesdiensten und „Meditationen“ frustriert wurde, und dies liest, ist leicht ver-
sucht, nur noch das „Gebet der Ruhe“ oder der „Vereinigung“ zu suchen und
diese auch noch für unumkehrbare Entwicklungsstufen zu halten. 

Der Hinweis, dass es auf den höheren Stufen keiner künstlichen Bemühungen
mehr bedarf, um dem Denken Einhalt zu gebieten, weil die Seele ohne zu den-
ken und zu verstehen in Gott versunken ist, kann auch als Ermutigung zu einem
Antiintellektualismus missverstanden werden, der sich einer höheren „transra-
tionalen Erkenntnis“ rühmt, sich aber in Wirklichkeit mit dem nicht mehr den-
kenden, entgrenzten Achten auf den eigenen Bewusstseinsstrom zufrieden gibt.
In einer Zeit, die metaphysischem Denken misstraut und der es widerstrebt, sich
gedanklich mit den unterschiedlichen Auffassungen der Weltreligionen ausei-
nander zu setzen, beruft man sich vielleicht recht gern auf den Lobpreis, den
nicht wenige Mystiker auf ein „Verständnis ledig der Gedanken“ (Johannes vom
Kreuz) angestimmt haben. Demgegenüber warnt aber gerade Teresa eindring-
lich davor, zwischen dem „Gebet der Sammlung“ und dem der „Ruhe“ das Be-
denken von Glaubensinhalten vorzeitig aufzugeben: Solange wir nicht wissen,
ob uns der König in der inneren Burg zu sich ziehen will, „sollten wir uns nicht
so anstellen, als hätten wir keine Vernunft. Solch ein Bemühen treibt die Seele in
schlimme Torheit und läßt sie noch mehr verdorren. Vielleicht wird die Phan-
tasie durch die gewaltsame Anstrengung, mit der man sich dazu gezwungen hat,
nichts zu denken, sogar noch unruhiger.“17 Es gebe keinen Grund, weshalb wir
die von Gott geschenkten Seelenkräfte „mit einem lähmenden Bann belegen soll-
ten. Wir wollen sie vielmehr ihres Amtes walten lassen, bis ihnen der Herr eine

16 Dies beschreibt Teresa als Abbau der Ich-Aktivität und Ich-Demarkation, d.h. als inspiriertes Ergriffen-
werden und als Ich-Entgrenzung in völliger Absorption, wenn sie zitiert, was ihr Gott in einer Eingebung
dazu sagt: „Sie (die Seele) wird ganz und gar zunichte, Tochter, um so tiefer in Mich einzudringen. Nun ist
es nicht mehr sie selbst, die lebt, sondern Ich lebe in ihr (Gal 2, 20). (...) Hier versagen sämtliche Vermö-
gen und werden derart aufgehoben, daß man … in keiner Weise erkennt, daß sie am Werk sind.“; Teresa
von Avila, Das Buch meines Lebens, Kap. 18,14. Hrsg., übers. u. eingel. von U. Dobhan. Freiburg 2001, 271
(Ges. Werke; Bd. 1).
17 Vgl. Dies., Die innere Burg IV 3 (Anm. 15), 74.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 282



„Inständliche“ Gottverbundenheit 283

höhere Aufgabe zuweist. Nach meiner Erfahrung ist es für die Seele, welche der
Herr in diese Wohnung eingelassen hat, am besten, wenn sie … versucht, ohne
jede Gewalt und ohne Lärm das Hin- und Herschweifen des Verstandes zu zü-
geln, ohne das Denken und den Verstand deshalb außer Kraft setzen zu wollen.
Der Verstand sollte sich vielmehr darauf besinnen, daß er vor Gott steht, und sich
das Wesen dieses Gottes vergegenwärtigen.“18

Es gibt meines Erachtens auch Gründe, selbst dann noch von den Kerninhal-
ten des Glaubens und von bedeutsamen aktuellen Erfahrungen, d.h. von Be-
trachtungsgegenständen auszugehen, wenn einem das „Gebet der Vereinigung“
oftmals zuteil wird. Erstens ist ein absorbiertes Verweilen-Können nur kurze
Zeit möglich. Zweitens kann sich ein solches Verweilen-Können jeweils nur ei-
nem Aspekt der Wirklichkeit Gottes und seiner Beziehung zu uns widmen und
beispielsweise nicht gleichzeitig seine Größe, seine Güte, seinen Ruf zum Mit-
wirken, sein Erbarmen sowie seine Nähe in der Menschwerdung und den Sa-
kramenten vergegenwärtigen. Ein Gebetsleben, das immer nur die gleiche Per-
spektive einnimmt, droht aber gedanklich, theologisch zu verarmen – Einfalt
statt Einfachheit –, und beschränkt sich unter Umständen einseitig auf eine ein-
zige Lieblingsidee des Meditierenden. Drittens erfolgt die spirituelle Bewältigung
von Lebensaufgaben nicht „von selbst“, sondern muss auch im Gebet gedanklich
erarbeitet werden.

Christliche Glaubensinhalte „inständlich“ verstanden

Wie kann sich nun der Beter „darauf besinnen, dass er vor Gott steht, und sich
das Wesen dieses Gottes vergegenwärtigen“? Wie kann er seine „gegenständli-
che“ Betrachtung so gestalten, dass sie ein christlich geprägtes „inständliches Be-
wusstsein“ fördert, das zwischen Gott und Mensch differenziert, ohne ein an-
thropomorphes, dualistisches Gegenübergestelltsein anzunehmen? Dazu seien
einige Stichworte genannt:

Der Schöpfungsglaube zeigt uns, richtig verstanden, Gott nicht – wie das Mi-
chelangelo-Fresko in der Sixtinischen Kapelle – als uns äußerlich, sondern in ei-
ner einzigartigen Beziehung zu uns, die man metaphorisch fast nur inständlich
ausdrücken kann, wie es Paulus einmal in großer Nähe zur pantheistischen Spra-
che der Stoa tut: „Keinem von uns ist er fern. Denn in ihm leben wir, bewegen
wir uns und sind wir“ (Apg 17,27f.). Dass Gott die Welt aus Nichts erschaffen
hat, beinhaltet ein Handeln, wie es weder Naturkräften noch Menschen mög-
lich ist. Es bedeutet, dass wir uns mit dem evolutiven Universum letztlich total
ihm verdanken und – durch seine beständige Schöpfungstat (creatio continua)

18 Vgl. aaO., 75f.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 283



284 Bernhard Grom

– von ihm im Dasein erhalten werden. Die seit Thomas von Aquin klassische
Zwei-Ursachen-Lehre sieht Gott und Welt/Mensch ohne Verschmelzung als ein
umfassendes Ineinander: Als ganz andere, transzendente Erstursache ermöglicht
Gott die Eigenkausalität von Universum und Mensch als Zweitursachen und ge-
währleistet diese fortwährend. Damit wirkt er nicht von außen, so wie geschaf-
fene Wesen miteinander interagieren, sondern ist als Urgrund (Vater), ohne den
wir nicht wären, und seinsmäßig mehr mit uns verbunden und uns zugewand-
ter, als es ein Mensch sein könnte. Dieser Urgrund ist keine unbestimmte, leere
Gegenwart, sondern Gegenwart, die ein umfassendes Ja bedeutet: Keine mensch-
liche Person, neben der wir uns unwillkürlich weitere Personen denken würden
– sondern ein unbegrenztes Du.

Der Ruf zum Guten, zur Wertschätzung des Mitmenschen und der eigenen
Person, der nicht nur eine Sollens-, sondern auch eine Sinnerfahrung beinhaltet,
ist sowohl als natürliche Gewissenserfahrung wie auch als biblisches Hauptgebot
der Liebe nicht als Befehl eines uns äußerlichen Herrschers zu verstehen, sondern
als Anziehungskraft und Aufforderung, die uns in eine umfassende Gerechtig-
keit und Güte hineinziehen will: „Gott ist die Liebe“, in der wir leben und blei-
ben sollen (1 Joh 4,16). Sie verleiht uns sowie unseren Mitmenschen einen un-
bedingten Wert und eine höchste Würde, so wie sie uns als Urgrund das Sein
schenkt. Gott erlässt nicht willkürlich Gebote, sondern beruft uns dazu, in sein
umfassendes Ja einzustimmen und mit ihm mitzulieben: Fremdliebe und Selbst-
liebe sind „im letzten Grunde fundiert auf Gottesliebe, die immer zugleich ein
Mitlieben aller endlichen Personen ‚mit‘ der Liebe Gottes als der Person der Per-
sonen ist.“19

Ähnlich, aber in einer weiteren Perspektive, analysiert Maurice Blondel unser
Wollen, Denken und Handeln als Zusammenwirken mit dem, in dem Wirk-
lichkeit und Vollkommenheit (Ideal) zusammenfallen, während bei uns alles Er-
reichte hinter einem neu erstehenden Ideal zurückbleibt: „Die im Grunde unse-
res Bewusstseins eingeschlossene Kraft, die Wahrheit, die uns inniger zu eigen
ist als unser eigenes Erkennen, die Macht, die jeden Augenblick unserer Ent-
wicklung das an Kraft, an Raum und an Klarheit schenkt, was notwendig ist, all
das ist in uns, ohne von uns zu sein. (...) Im Grund meines Bewusstseins ist ein
Ich, das nicht mehr ich bin, darin spiegle ich mein eigenes Bild. Ich sehe mich nur
in ihm: Sein undurchdringliches Geheimnis ist wie die dunkle Silberschicht, die
das Licht in mich zurück spiegelt.“20

Die Betrachtung des Lebens Jesu führt uns zunächst von uns und unserer Ge-
genwart weg in die Geschichte, wo wir Jesus als historischer Persönlichkeit be-

19 Vgl. M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik Kants und die materiale Wertethik. Bern 41954 (Ges.
Werke; Bd. 2), 503.
20 Vgl. M. Blondel, Die Aktion (1893). Versuch einer Kritik des Lebens und einer Wissenschaft der Praktik.
Freiburg 1965, 371 u. 373.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 284



„Inständliche“ Gottverbundenheit 285

gegnen. Doch bekennt schon Paulus mit seinen In-Christus- sowie Mit-Chris-
tus-Aussagen eine Gemeinschaft mit dem auferstandenen, gegenwärtigen Chris-
tus, die anders ist als die Beziehung zu anderen Gestalten der Geschichte, näm-
lich „inständlich“ wie die Beziehung zu Gott (Röm 8,1; 1 Kor 1,30; 2 Kor 5,17).
Auch die reziproken Immanenz-Formeln im Johannesevangelium und im 1. Jo-
hannesbrief – „Ich bin in meinem Vater, ihr seid in mir, und ich bin in euch“ (Joh
14,20, vgl. 6,56; 15,5; 1 Joh 3,24; 4,13–16) – wollen sagen, dass durch den Glau-
ben und die Liebe eine „engste personale Gemeinschaft“ mit Christus und durch
ihn mit Gott (Vater) möglich wird ohne „mystisches Verschwimmen der Per-
songrenzen.“21

Wie kann sich ein solches inständliches Bewusstsein gegenüber Jesus entwi-
ckeln? Dadurch, dass wir in unserer Meditation konsequent fragen, was uns Jesu
Worte und Handeln über den sagen, der oben als umgreifender Urgrund, Ruf
und Ja angedeutet wurde. Dann bleibt Jesu Gestalt nicht außerhalb dieser tra-
genden Gegenwart, wie es oft zu sein scheint. Biblisch gesprochen sollen wir Je-
sus so betrachten, dass wir ihn (auch) als den Vater sehen (Joh 14,9), als Gottes
innertrinitarischen und menschgewordenen Selbstausdruck: als „Wort“ dessen,
der uns nicht gegenübergestellt ist, sondern mit dem wir in einem beständigen
Ineinander und Miteinander verbunden sind. Als autorisierten „Anthropomor-
phismus“ und als Aussage über Gottes Gegenwart. Durch ihn offenbart Gott,
was er in der Schöpfung und Gewissenserfahrung nur unvollkommen kundtun
kann. So wie die orthodoxe Spiritualität einerseits das Unaussprechliche, Apo-
phatische an Gott betont, die Verehrung der Christus-Ikone aber für wichtig
hält mit der Begründung: „Das unumschreibbare Wort des Vaters hat durch
seine Fleischschwerdung ... sich selbst umschrieben“ (Marienlied am „Fest der
Bilder“). Ikonographisch gesprochen: Wir sollen nicht nur – in einer Christolo-
gie von unten – erwägen, wie der auferstandene Jesus in Nimbus und Mandorla
eingeht, sondern auch umgekehrt, wie das Göttliche, Vollkommene, das Nimbus
und Mandorla versinnbilden, uns in Jesus sein Gesicht zeigt.

21 Vgl. H.-J. Klauck, Der erste Johannesbrief. Zürich 1991, 264–268.

83_2010_4_272_285_Grom  25.05.10  10:38  Seite 285



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


