Thomas Merton
Monch und Kontemplativer

John Eudes Bamberger / Piffard, NY'

Thomas Merton starb am 10. Dezember 1968, also vor iiber vierzig Jahren. Er
wurde am 31. Januar 1915 in Prades (Pyrénées-Orientales) geboren. Merton starb
auf einer Vortragsreise in Bangkok durch einen Stromschlag. Seither haben sich
viele miindlich und vor allem schriftlich zur Bedeutung seines Lebens gedufert.
Diese Fiille von Publikationen bietet ein breites Spektrum von Meinungen iiber
Mertons Beitrag zum Leben seiner Zeit. Er beeinflusste nicht nur klosterliche und
religiose Kreise, sondern auch verschiedene Bereiche menschlichen und ganz all-
gemeinen Interesses: Politik, Kunst, Literatur und Soziales. Dennoch war es, wie
er selbst mit Nachdruck betonte, die Kontemplation, an der ihm vor allem lag
und auf die er sich konzentrierte. Viele kompetente Zeitgenossen gaben ihre Ein-
schatzung zu Charakter und Personlichkeit dieses Menschen, der iiber eine un-
gewohnliche Mischung von Interessen und Gaben verfiigte.

1 Schriftsteller und Freund

Einer von ihnen war der franzésische Benediktinergelehrte Jean Leclercg, ein viel-
seitig gebildeter und scharfsichtiger Mann, der Merton in Freundschaft verbun-
den war. Beide standen wihrend der letzten achtzehn Jahre von Mertons Leben
in regelméfliger Korrespondenz. Sie begegneten einander auch persénlich, ndm-
lich in Mertons Abtei Gethsemani sowie ganz am Ende, unmittelbar vor dem Tod
des amerikanischen Monchs, in Bangkok bei einer internationalen Konferenz.
Wie er Merton verstand, formulierte Jean Leclercq in seiner duf3erst erhellenden
Einleitung zu Comtemplation in a World of Action, einem der posthum verof-
fentlichten Werke Mertons: ,,In ihm steckten nicht zwei Menschen — denn wenige
Personlichkeiten waren so eins mit sich wie er, jedoch zwei Sphéren von Aktivi-
tat: diejenige des Schriftstellers — die er mit sich selbst herabsetzender Ironie als
,being an author* bezeichnete — und diejenige des engen Freundes. Er verstand es
genial, dem Leser das Gefiihl zu geben, dass er ihm ganz nahe sei, ja sich sogar mit
ihm identifiziere. Das war das ganze Geheimnis seiner Anziehungskraft.“?

1 Der Beitrag erschien im Orig. unter dem Titel Thomas Merton: Monk and Contemplative, in: Cistercian
Studies Quarterly 43 (2008), 391-408.

2 J. Leclercq, Einleitung zu Th. Merton, Contemplation in a World of Action. New York 1973, 9. Dieses Buch

erschien dt. unter dem Titel Im Einklang mit sich und der Welt, Zarich 1976; die Einfihrung Leclercgs ist
darin ersetzt durch eine des Ubersetzers Georg Tepe (Anm. d. Ubers.).

GulL 83/5 (2010) 321-338



322 John Eudes Bamberger

Als eines von vielen Beispielen dafiir erzahlt Leclercq von seiner Begegnung
mit einem jungen Mann in England, der durch die Lektiire des Bergs der Sieben
Stufen® Christ geworden war. Leclercq hatte ihn gefragt: ,, Warum hat dieses Buch
Sie derart bewegt?“ und zur Antwort erhalten: ,,Ich hatte das Gefiihl, diese Ge-
schichte sei meine Geschichte: Ich ging Thomas Mertons Weg mit und kam ge-
nau ans gleiche Ziel wie er.“* Unzahlige Leser bezeugen, dass Merton tatsach-
lich auf diese Weise gelesen wurde. Dass Pater Louis, als den wir ihn in unserem
Kloster kannten, sich dieses Zugs seines Schreibens durchaus bewusst war, ver-
rit seine eigene Einleitung zur japanischen Ubersetzung des Bergs der Sieben
Stufen: ,Daher, verehrter Leser, mochte ich nicht als Autor zu Ihnen sprechen,
nicht als Geschichtenerzahler, nicht als Philosoph und auch nicht nur als Freund:
Ich versuche, Sie gewissermaf3en als Thr eigenes Selbst anzusprechen. Wer kann
sagen, was das bedeuten konnte? Ich weifd es selbst nicht. Aber wenn Sie hinh6-
ren, werden Thnen Dinge gesagt, die vielleicht gar nicht in diesem Buch stehen.
Und das wird dann nicht an mir liegen, sondern an Einem, der in uns beiden lebt
und spricht.“®

2 Intensive Gebetserfahrungen

Dass Merton auch mit besonderen Gebetsgnaden beschenkt war, zeigt sich deut-
lich in seinen Schriften, nicht nur, wenn er ausdriicklich auf das Thema »Gebet«
zu sprechen kommt und es im Einzelnen erortert, sondern noch eindrucksvol-
ler in der Art, wie er das Leben erfihrt und seine Wahrnehmung von Alltagser-
eignissen beschreibt. Beides pragte seine Begegnungen mit anderen und mit der
Welt, in der er sich bewegte. Raymond Bailey hat nach einer eingehenden Aus-
einandersetzung mit Mertons Schriften bemerkt, dass ,,Thomas Merton einer
jener seltenen Menschen war, die in sich fast gleich stark ausgepragt die vier Ele-
mente der Religion umfassen: das institutionelle, intellektuelle, soziale und mys-
tische. Es war das mystische Element, was die anderen zusammenhielt, aber die
anderen waren es, die dem mystischen seine Form und Sichtbarkeit gaben und
es gewissermaflen fiir andere bewahrten.“

Merton bezeugt seine Gebetserfahrung weithin nur indirekt, wahrt also die
fiir viele Mystiker charakteristische Zuriickhaltung. Gelegentlich allerdings spielt
er auf tiefere und langer anhaltende innere Erfahrungen an, die sein Monchsle-
ben prigten. Und zuweilen kommt er in seinen Briefen und Tagebiichern sowie

3 Th. Merton, The Seven Storey Mountain. New York 1948; dt. Der Berg der Sieben Stufen. Ubers. von H.
Grossrieder. Zurich 1950.

4 ). Leclercq, Einleitung (Anm.2), 9.

5 Th. Merton, Honorable Reader: Reflections on My Work. Hrsg. von R.E. Daggy. New York 1989, 67.

6 R. Bailey, Thomas Merton on Mysticism. New York 1975, 12.



Thomas Merton 323

auch in Werken wie Seeds of Contemplation’ direkter auf die tiefere kontempla-
tive Erfahrung zu sprechen. Nach einigen lingeren Gesprachen mit P. Louis er-
klarte ihn der Dalai Lama zum Geshe, d.h. zum Meister der Kontemplation. Mit
seinem typischen Humor erlduterte Merton, damit habe dieser ihm sozusagen
den Ehrendoktor in Spiritualitdt verliehen.

Das kontemplative Gebet war Merton zwar sehr wichtig, aber ihm war klar,
dass eine derartige Erfahrung im Dienst des Einsseins mit Gott steht und nicht
ein Ziel an sich ist. Da er sich umfassend mit der Literatur der Mystik und mit
der Kirchengeschichte vertraut gemacht hatte, war er sich zudem bewusst, dass
zahlreiche Menschen sich von inneren Erfahrungen, die sie falsch interpretier-
ten, hatten fehlleiten lassen und sich deshalb der Kirche entfremdet hatten. Er
stellte ausdriicklich und mit aller Klarheit fest, dass der katholische Glaube und
der Gehorsam gegeniiber der Autoritit hoher stehe als die Erfahrung; sollte es
zum Konlflikt zwischen Kontemplation und Gehorsam gegeniiber der Kirche
kommen, ,,werde ich mich immer fur die Treue zur Kirche entscheiden®. Sechs
Jahre nach Mertons Tod bemerkte P. Aelred Graham, Mertons Originalitit sei
»im Innersten von einem Gespiir fiir Orthodoxie“ beherrscht gewesen.® Sie habe
nicht auf dem Gebiet der Ideen gelegen, sondern eher in der ,,Einzigartigkeit sei-
ner Person und in seinem Vermdgen, alte und universale Wahrheiten zur Syn-
these bringen und aktualisieren zu kdnnen.*

3 Prophetische Sendung

Wollen wir Mertons Gebetsleben und seine Lehre der Kontemplation richtig
einordnen, so miissen wir beides als Glaubensauflerung im Rahmen einer Tra-
dition verstehen, von der sich Merton bewusst und vorsitzlich prigen lief3. P.
Louis erhob keinen Anspruch, ein bemerkenswerter Gelehrter zu sein. Das ein-
zige Buch, in dem er das geistliche Leben in einem ziemlich wissenschaftlich-
formellen Stil vorstellte, The Ascent to Truth, stufte er bei einer riickblickenden
Bewertung seiner Biicher als weniger gegliickt ein. Er versuchte sich nie mehr auf
diese eher akademische Art. Thm war klar geworden, dass sein ureigenes Ele-
ment der informellere, literarische Ansatz sei, also eher die Art der frithen Kir-
chenviter als die der spateren Scholastiker. Dennoch war er sehr belesen und
hat sich etliche Jahre lang intensiv mit den wichtigsten Zeugen des katholi-
schen Glaubens und des Gebets beschiftigt. Jean Leclercq erfasste und benannte

7 Th. Merton, Seeds of Contemplation. New York 1949; dt. VerheifSungen der Stille. Ubers. von M. Lar-
sen. Luzern, Stuttgart 1951.

8 Vgl. R. Bailey, Thomas Merton (Anm. 6), 12.

9 Vgl. ebd.

10 Th. Merton, The Ascent to Truth. New York 1951; dt. Der Aufstieg zur Wahrheit. Ubers. von H. Gross-
rieder. Zirich 1952.



324 John Eudes Bamberger

diese traditionelle Dimension, die Mertons Schreiben und Lehren so stark aus-
zeichnete, recht treffend. Er schrieb, Merton habe ein starkes Sendungsbe-
wusstsein gehabt: ,,Wenn Merton der Uberzeugung war, er habe eine Sendung,
dann deshalb, weil er wusste, dass er eine Botschaft hatte. Eine Botschaft ist nicht
unbedingt eine gelehrte Vorlesung .. . Schlief3lich ging es ihm nicht um abstrak-
tes Wissen, zeitlose Wissenschaft, einen Kurs, den man immer und immer wie-
der unverandert Jahr um Jahr halten konnte .. . Eine Botschaft ist daher etwas
Prophetisches, Bewegliches, Voranstiirmendes, ja Fliegendes — der heilige Bern-
hard gebrauchte dafiir das Wort praevolare —, um die Hoffnungen des Menschen
zu erfiillen.“!!

Von seiner Frithzeit im Kloster an bereitete er sich griindlich darauf vor, sei-
ner Sendung zu entsprechen. Leclercq vermerkt, dass ,.er nie die historischen
oder theologischen Aspekte beiseite lief3: Er war in der Kirche und ihrer Tradi-
tion verwurzelt.“ Und er figt hinzu: ,Die ersten Jahre seines Monchslebens
nutzte er fiir ein intensives Durchforsten der Geschichte ... Er las und studierte
eine moglichst grofie Zahl von Zeugnissen des geistlichen Lebens und versuchte
sie zu verstehen. Er war selbst durch sie geprigt worden und glaubte, dass er be-
rufen sei, diese Einsichten lehrend weiterzugeben. Er wusste, dass er eine Sen-
dung hatte .. . Sein Studium der Geschichte war seine Vorbereitung auf die Ge-
genwart.“"?

4 Dynamische Tradition

Leclercgs Einsichten sind auch heute noch giiltig. Er spiirte sehr genau das ganz
besonders personliche Element in P. Louis’ Schriften. In seiner Einfithrung be-
merkt er: ,Was Mertons Botschaft urspriinglich zeitgeméf3 machte und sie
immer noch zeitgemaf3 sein lasst, ist ein Element, das man als ihre Dynamik be-
zeichnen konnte.“"* Mertons zahlreiche Aufsitze zeigen, wie er die der Allge-
meinheit verborgenen Krifte wahrnahm, welche auf die stindig sich veran-
dernde Gegenwart einwirkten. Er sah auch deren wahrscheinliche Folgen voraus,
und zwar schon lange, bevor die entsprechenden Trends den meisten klar wur-
den. Zwei augenfillige Beispiele waren seine Voraussage der Rassenunruhen
lange, ehe sie ausbrachen, und seine Kritik am Vietnamkrieg bereits im Friih-
stadium dieses militarischen Unternehmens der USA.

Merton witterte auch frither als andere die Energien, derer es bedurfte, um
dem Ménchsleben eine neue Gestalt und Organisation zu geben, damit es seiner
kontemplativen Tradition treu bleiben konnte. Er war sich klarsichtig der Kon-

11 Vgl. J. Leclercq, Einleitung (Anm. 2), 11.
12 Vgl. aa0., 9.
13 AaO., 12.



Thomas Merton 325

tinuitdt bewusst, die die gesunde monastische Tradition innerhalb des kirchli-
chen Lebens bot. Im heutigen Sprachgebrauch wird unter , Tradition® etwas
ziemlich starr Konservatives verstanden. Aber mit dieser Vorstellung verkiirzt
und mindert man ungebiihrlich das, was in Wirklichkeit echte Tradition ist.
Denn zwar bleibt echte Tradition sich selbst treu, aber sie ist zugleich kreativ
und dynamisch und dabei nur in dem Sinn konservativ, dass sie ihr lebendiges
Anliegen bewahrt. Dem Wortsinn nach bedeutet traditio ,,das, was weitergege-
ben wird®. Im katholischen Sprachgebrauch beruht dieser Begriff auf der Aus-
sage des Johannesevangeliums (19,30), Jesus habe im Augenblick seines Todes
am Kreuz ,,seinen Geist weitergegeben® (tradidit spiritum). Letztlich ist also Tra-
dition der Heilige Geist selbst, den Jesus seiner Kirche weitergegeben hat. Daher
ist , Tradition“ nicht nur ein statisches Kompendium von Lehren, die man nicht
andern darf, sondern der lebendige Heilige Geist, der weiterhin alle diejenigen
fihrt und erleuchtet, die im Glauben das ibernommen haben, was Jesus ihnen
weitergegeben hat. Merton verstand ,, Tradition® zweifellos in diesem dynami-
schen Sinn, und das wurde die bewegende Kraft seiner politischen, kulturellen
und kontemplativen Botschaft. Merton verstand und lebte Tradition weithin auf
die gleiche Weise, mit der Mozart in die traditionellen musikalischen Formen
eintauchte und dadurch die Freiheit gewann, diese Strukturen mit frischem In-
halt zu fiillen, der bis heute voller Leben und Tiefe bleibt.

5 Entschiedenes Monchsein

Merton lebte aus der Tradition so, dass er sie von innen her schaute und sein
Blick von der Gnade des Heiligen Geistes gescharft wurde. Wenn ihm zuneh-
mend daran lag, das Verhiltnis des Monchtums zur Gesellschaft, zu den fern-
oOstlichen Religionen und den verschiedenen Weltkulturen zu kldren, tat er das
aus der Sicht des vom kontemplativen Gebet lebendig und frisch gehaltenen
Glaubens. Bald nach seinem Tod erschien fast ohne redaktionelle Bearbeitung
Contemplation in a World of Action,™ ,Kontemplation in einer Welt voller Ak-
tion®, ein Titel, der diese Sichtweise gut zum Ausdruck bringt. Die Uberschrif-
ten der enthaltenen Aufsitze zeigen den Umfang und die religiose Natur seiner
Interessen gegen Ende seines Lebens sowie die kontemplative Sichtweise, mit
der er die Welt wihrend dieser Phase wahrnahm. Er behandelt Themen wie den
modernen Atheismus, den Okumenismus, die Erneuerung des Ménchslebens
und den Dialog, die Stufe der héchsten Integration des Einzelnen, das Einsied-
lerleben, Einsamkeit, Gebet und zum Schluss bis in konkrete Einzelheiten das
Leben der Kontemplation.

14 Vgl. Anm. 2.



326 John Eudes Bamberger

In diesem sein Buch abschlieflenden Aufsatz iiber das reine Gebet kommt
Merton auf ein Thema zuriick, das seinen Gedanken und Anliegen nie fern war,
das er aber jetzt, gegen Ende seiner Suche, aus tieferer, erfahrenerer Sicht ange-
hen konnte. Er bekennt sich entschieden und klar zu seinem Entschluss, das
Monchsleben gewihlt zu haben. Die Mehrheit der Menschen versuche, Gott im
Familienleben zu dienen, und engagiere sich in der Erziehung ihrer Kinder; viele
widmeten sich auch dem Apostolat in seinen vielfiltigen Ausdrucksweisen. Alle
diese Aktivitdten mogen als Wege zur Heiligung durchaus normal und gut sein,
schreibt er, ,,aber fiir uns gibt es eben diesen geheimnisvollen Ruf zu einem Le-
ben unmittelbarer Verbundenheit, Vertrauen, Fithrung, Formung und Reini-
gung mit, auf und durch Gott in Schweigen, Gebet, Einsamkeit, Loslosung und
in Freiheit .. . Wir verzichten auf andere Formen der Freiheit, um diese Art von
Freiheit zu finden.“"®

Mit diesen Ausfithrungen wandte sich P. Louis an eine klosterliche Leser-
schaft, aber er war fest davon iiberzeugt, dass das kontemplative Gebet nicht das
exklusive Privileg irgendeiner Gruppierung in der Kirche sei; alle Glaubigen
seien kraft des Umstands, dass sie durch ihre Taufe die Gabe des Heiligen Geis-
tes besdfSen, zu dieser tieferen Form der Kontemplation eingeladen. Er schétzte
auch und tibernahm von ganzem Herzen die Lehre des II. Vatikanischen Konzils,
dass Nicht-Christen grundsitzlich zu einer kontemplativen Erfahrung Gottes
fahig seien, auch wenn ihnen die besonderen Hilfen fehlten, die die Kirche dazu
biete. Der katholischen Tradition zufolge sei keinem Menschen der Zugang zu
Gott verwehrt, der seine Giite allen zuwende, die ihrem Gewissen folgten in Ant-
wort auf die Gnade, die er ihnen schenke. So hoch P. Louis seine eigenen Gaben
des innerlichen, kontemplativen Gebets einschétzte, bewahrte er sich doch eine
ausgewogene Sicht davon, wie der Mensch sich auf Gott einlassen konne. Jesus
hatte gelehrt: ,Im Haus meines Vaters gibt es viele Wohnungen®, und vor den
Konsequenzen dieser Tatsache hatte Merton tiefen Respekt. Selbst wenn jemand
dazu berufen sein mochte, die ménchische Lebensweise zu wihlen, kénne seine
oder ihre Gebetsweise nahezu ohne alle mystische Erfahrung oder die Gabe des
eingegossenen Gebets bleiben. Das kontemplative Leben als von der Kirche an-
erkannte Institution bestehe in einem bestimmten Lebensstil, aber wahrschein-
lich sei die Mehrheit derer, die ihn fithrten, Menschen, ,,deren ganzes Leben auf
eine Art einfachen aktiven Dienstes, auf eine einfache Form der Anbetung ohne
Gedanken an mystisches Gebet im engeren Sinne ausgerichtet ist. Das ist eine ei-
gene, durchaus echte Form von Berufung. Sie mdchte ... ganz bewusst ein ruhi-
ges, wohlgeordnetes Leben im Kloster fithren, das ganz auf Liturgie, Gottes-
dienst, Handarbeit, auf den schlichten Dienst an der Gemeinschaft und auf die
briiderliche Liebe ausgerichtet ist.“!°

15 Vgl. Th. Merton, Im Einklang mit sich und der Welt (Anm. 2), 231f.
16 Vgl. aa0., 238.



Thomas Merton 327

6 Kontemplation und reiner Glaube

Spéter im Text entwickelt P. Louis diese Beobachtung ausfiihrlich und schafft
damit eine Briicke, diese weniger augenfillige Form des kontemplativen Lebens
auch Menschen zugénglich zu machen, die in der siakularen Welt leben. Seine Be-
schreibung der Wesensziige des tieferen Gebets mitten in einfacheren Tétigkei-
ten ermutigt alle, die mit solchen Aufgaben beschiftigt oder dank Wiederho-
lung und praktischer Erfahrung nicht mehr vollig von ihnen beansprucht sind,
zur Wahrnehmung, dass derartige unvermeidliche Pflichten kein Hindernis fiir
das richtig verstandene kontemplative Gebet sein miissen. Zunichst nennt er
die Merkmale eines Menschen, der sich wahrhaftig nach dem Weg des person-
licheren, tieferen Gebets sehnt: Das Leben Marias, d.h. das kontemplative Le-
ben, konne als ,.ein einsames Aufmerken, als Prozef3 innerer Reinigung, innerer
Verfugbarkeit, Offenheit und Bereitschaft, von Gott angesprochen zu werden, als
eine innere Empfindsambkeit, ein inneres Gewahren umschrieben werden. Alles
das pflegen wir im Gebet. Jemand, der zu dieser Art von Kontemplation beru-
fen ist, wird ganz von selbst mehr Zeit suchen, um allein zu sein, einfach still auf
Gott zu horen, einfach still vor ihm dazusein.“"”

Anschlieflend bietet er hilfreiche Beobachtungen ganz konkreter, praktischer
Art, die den Betreffenden helfen konnen, ihren Zustand und ihre Umstande zu
verstehen und dadurch leichter in Frieden mit ihnen leben zu kénnen: ,Ver-
kehrt wird es da, wo die Leute meinen, dieses einfache Gebet konne nicht auch
dann weitergehen, wenn sie mit irgendeiner Arbeit beschiftigt sind. Der Zu-
stand der Aufmerksamkeit fiir Gott kann aber durchaus mit einer einfachen Art
von Titigkeit verbunden werden. Die Tatsache, dafl man sich wahrend der Ar-
beit nicht immer bewufit ist, auf Gott zu achten, ist vielleicht sogar besser, ...
vorausgesetzt, dafl daraus keine Inanspruchnahme durch etwas anderes folgt.
(...) Was dieses Aufmerken auf Gott eigentlich meint, ist nicht einfach ein be-
sonderer psychologischer Zustand oder eine besondere Art von Sammlung oder
Konzentration, sondern es ist ein Teil - ein kleiner oder grofler, bedeutender
oder geringfiigiger — der Erfahrung der Liebe mitten im Alltag.“!®

Zu lernen, dass der Kontakt mit Gott auf einer innerlicheren, tieferen Ebene
sich woméglich bis zu einem Punkt als unbefriedigend und frustrierend erweist,
an dem man das Gefiihl hat, es rithre sich tiberhaupt nichts, ist eine Bedingung
fur das Einswerden mit dem transzendenten Gott. Diese Lektion ist sehr schwie-
rig, denn dazu gehort eine reinere Hingabe an den nackten Glauben, und zwar
ohne Versicherung, die sich aus einer trostenden Wahrnehmung ergibe, dass
in den eigenen Tiefen unter dem Einfluss des Heiligen Geistes etwas vor sich

17 Vgl. aa0., 240.
18 Vgl. aa0., 240f.



328 John Eudes Bamberger

gehe. Merton fasst seinen Begriff vom Wesen der institutionellen Form des kon-
templativen Lebens kurz und knapp; er konne fiir jeden Christen Giiltigkeit ha-
ben: ,Was gemeinhin kontemplatives Leben genannt wird, ist in Wirklichkeit
ein Leben, das in allem so geordnet ist, daff man leichter und einfacher und na-
tiirlicher im Bewuf3tsein der unmittelbaren Abhangigkeit von Gott leben kann
- in dem Sinn, dafl wir uns nahezu jeden Augenblick dessen bewuf3t sind, wie
sehr wir auf ihn angewiesen sind und von ihm unmittelbar alles empfangen und
als reines Geschenk erhalten. Wir erfahren und verkosten in diesen Geschenken
in unserem Herzen die Liebe und Giite, die ganz personliche Aufmerksambkeit,
die Gott fiir uns hat, der sich uns erbarmungsvoll zuneigt.“"

7 Suche nach dem wahren Selbst

Kurz vor seinem Tod im Jahr 1968 schenkte Merton Dan Walsh, einem seiner
ehemaligen Lehrer an der Columbia University, zum ersten Jahrestag seiner
Priesterweihe ein Manuskript. Er sagte dazu, er habe dieses Werk, dem er den Ti-
tel The Inner Experience gab, zwar bereits vor etlicher Zeit (ndmlich 1959) ver-
fasst, es unlangst jedoch tiberarbeitet und glaube, dass es jetzt zur Veroffentli-
chung reif sei. Es wurde 1983/84 Kapitel fiir Kapitel in der Ordenszeitschrift
Cistercian Studies Quarterly und schliefSlich 2003 als Buch veroffentlicht.? Die-
ses Werk diirfte Mertons wichtigste Erérterung zum kontemplativen Gebet sein,
zumal es seine letzte zu diesem Thema war, das fiir ihn von vorherrschendem In-
teresse blieb. Hier tragt er seine Gedanken tiber die Hauptthemen zusammen, die
das tiefere Gebetsleben betreffen: Das erste dieser Themen, das Merton in gro-
Berer Ausfiihrlichkeit behandelt, befasst sich mit dem wahren Selbst, ein Stich-
wort, zu dem er sich in seinem letzten Lebensjahrzehnt wiederholt gedufSert
hatte. Er erklart: , Kontemplation ist ein tibernatiirliches Lieben und Erkennen
Gottes ... und schenkt diesem einen direkten und erfahrungsmafligen Kontakt
mit Thm .. . Die Kontemplation selbst ist eine Entwicklung und Vervollkomm-
nung der reinen Liebe.*

Und Merton behauptet kithn: ,,Einzig auf die Liebe kommt es an.” Die Dis-
position, die durch dieses eingegossene Gebet geschaffen wird, so erldutert er
weiter, sei die Kraft einer verborgenen Liebe, die die Seele noch nicht verstehen
konne. Er behauptet ferner, sobald man einmal eine derartige Erfahrung ge-
macht habe, verwandle diese das ganze Leben. Mit dieser Aussage fiihrt Merton
den Aspekt jener Dynamik ein, die dem gesamten Leben eine spezifische Ziel-
richtung gebe: Die Liebe — Gottes Liebe zu seinen Kindern und die liebende Ant-

19 AaO., 242f.
20 Vgl. Th. Merton, The Inner Experience. Hrsg. und eingel. von W.H. Shannon. San Francisco 2003.



Thomas Merton 329

wort des Menschen, der das Einswerden mit ihm sucht - setze einen Prozess der
Umwandlung in Gang.

Wie Leclercq gezeigt hat, hatte sich Merton intensiv ins Studium der frithen
Viter und der ersten Generationen der Zisterzienser vertieft, namentlich Bern-
hards von Clairvaux und Wilhelms von Saint-Thierry. Von ihnen hatte er die be-
reits bei Paulus zu findende Lehre iibernommen, dass sich im Menschen, der
vom Heiligen Geist erleuchtet wird, die in ihm angelegten Krifte entfalten. Der
heilige Bernhard hatte ihm die Einsicht erschlossen, dass die Liebe die An-
triebskrifte verleiht, die den Wandlungsprozess der Seelenkrifte in Gang brin-
gen.

Um Mertons Entwicklung in seinen spéteren Jahren, die sich durch ein ver-
bliiffendes Reiferwerden auszeichnen,” richtig erfassen und einschétzen zu kén-
nen, ist die Kenntnis der zisterziensischen Tradition unerlédsslich. Was manche
Kritiker als Inkonsequenz oder liberale Einstellung ansahen, die in eine Ab-
schwichung seiner zisterziensischen Berufung, in eine Untreue ihr gegeniiber, ja
sogar in die Kompromittierung seines katholischen Glaubens gefiihrt habe, ist im
Gegenteil eine kreative Treue zu den Traditionen der frithen Zisterzienser und
den Lehren des heiligen Paulus. Wollen wir Mertons Entwicklung gerecht wer-
den, miissen wir uns die einschldgigen Lehren besonders von Paulus, Bernhard
und Wilhelm genauer ansehen, die sein Denken und seine Praxis tief geprigt
haben. Besonders wenn wir Mertons lebensnah und zeitgemaf; dargestellte Auf-
fassung vom Liebesprimat der zisterziensischen Spiritualitit verstehen wollen,
miissen wir zuerst einmal einen einigermaflen klaren Begriff davon haben, was
die Zisterzienserviter selbst zu diesem Thema zu sagen hatten und - was nicht
weniger wichtig ist - warum sie dariiber so ausfiihrlich schrieben.

8 Transformation der Liebe

Erst nachdem der heilige Bernhard von der vollen Erfiillung der Liebe gehan-
delt hatte, wandte er sich der genaueren Untersuchung ihrer Anfinge zu. Da-
rauf machte er selbst aufmerksam, ehe er seine Analyse der Liebe und ihrer ver-
schiedenen Entwicklungsstadien vorstellte, die die Liebenden durchlaufen
miissen, um das Ziel zu erreichen, fiir das sie geschaffen sind. Thomas Merton
griff in seinen Schriften und Lehren iiber die Spiritualitdt immer und immer wie-
der genau dieses Thema »Liebe« auf. Er untersuchte die Liebe in ihren Anfingen,
ihren Verwandlungen und ihrer vollen Entfaltung, bis sie sich in jenem voll-
stindigen Einssein mit Gott vollendet, das die einzige Erfiillung des Menschen
ist. In dieser umfassenden Thematik der Natur, Formen und Funktionen der

21 Vgl. R. Bailey, Thomas Merton (Anm. 6), 156 u.0.



330 John Eudes Bamberger

Liebe erwies er sich als wiirdiger
heutiger Nachfolger der frithen Zis-
terzienser. Nicht nur Bernhard von
Clairvaux schrieb dartber ausfiihr-
lich, sondern auch Wilhelm von
Saint-Thierry und Aelred von Rie-
vaulx.

Worum also geht es Bernhard
und den anderen Zisterzienserauto-
ren, wenn sie bis in genaue Einzel-
heiten die Arten und Stufen der
Liebe benennen und beschreiben?
Sie sagen uns das nicht ausdriick-
lich, aber allem Anschein nach sind
sie der Uberzeugung, schon allein
die Kenntnis, dass es hohere Stufen
der Liebe gebe, sei ein starker Anreiz

’ dazu, im eigenen Leben deren voll-
Thomas Merton OCR (1915-1968); Foto: Sibylle kommenere Formen zu verwirkli-

Akers. © Gethsemani Abbey, Kentucky.

chen. Wenn sie eine ausfiihrliche
Beschreibung jeder zu echter Liebe fithrenden Stufe liefern, dann deshalb, weil
man umso effizienter alles tun kann, sie zu erreichen, je klarer man dieses Ziel
vor Augen hat, und weil man dann auch umso mehr ermutigt wird, sich die er-
forderliche Miihe zu geben, die Fiille der Liebe zu erlangen. Die gleiche Absicht
diirfte Merton motiviert haben, derart ausfiihrlich und bis ins Einzelne gehend
dieses Thema in einer Vielzahl seiner Schriften zu behandeln.

Wenn man die verschiedenen Arten und Stufen der Liebe kennt, geniigt das
an sich natiirlich noch iiberhaupt nicht. Man kann ziemlich gut iiber das Wesen,
die Anforderungen und die Vorziige der Liebe Bescheid wissen und dennoch
innerlich auf ihren Wegen nicht vorankommen. Um eine derartige Kenntnis zu
nutzen, muss man die spezifische Art des Handelns in die Praxis umsetzen, die
tiir die jeweilige Stufe der Liebe, auf der man sich bereits befindet, charakteris-
tisch ist. Bernhard erlautert im Anschluss an die klassische Lehre der Antike,
dass die Liebe nur eine natiirliche Seelengestimmtheit (affectio naturalis) von
vieren sei (die anderen drei sind Angst, Freude und Traurigkeit).? Die Tatsa-
che, dass der Abt von Clairvaux den Fortschritt und die Erfiillung des Menschen
nach Graden der Liebe beschreibt, ist schon fiir sich eine starke Aussage iiber
den Primat dieser Seelenkraft und ein Hinweis darauf, welch radikale Bedeu-

22 Vgl. Bernhard von Clairvaux, De diligendo Deo VI, 23. Ed. J. Leclercq et al. Rom 1963 (Sancti Bernardi
Opera; Bd. 3), 138,6.



Thomas Merton 331

tung er ihr zumisst. Mit dieser Konzentration auf die Liebe folgt er eindeutig der
Lehre Jesu und des Johannes und Paulus. Er ist der Uberzeugung, je reiner, ed-
ler und glithender die Liebe sei, die den Einzelnen motiviere und charakterisiere,
desto erfolgreicher sei auch dessen Leben.

Bernhard sieht den Zweck des Monchslebens, ja jedes Menschenlebens im
Wesentlichen darin, einen tief greifenden Wandlungsprozess der Liebe zu durch-
laufen, bis diese zur Vollkommenheit gelangt. Das bedeutet, dass Bernhard vom
Menschen glaubt, es gehe in seinem Dasein im Wesentlichen um eine dynami-
sche Verwandlung seines tiefsten Inneren. Die Triebkraft dieses Prozesses sei
die vorwirts dringende Liebe mit ihrer Sehnsucht nach jenem Zustand, der den
Menschen mit Gott vereint. Die Wirkung des spirituellen Lebens sei die radi-
kale Neuschaffung des ganzen Menschen. Spiritueller Fortschritt sei also nicht
nur eine Frage des Erlernens neuer Gewohnheiten, des sich Einfiigens in einen
anderen Lebensstil und des Entwickelns neuer Fertigkeiten. Es gehe um eine
Neuschopfung, um etwas, das das Selbst an seinem hochsten Punkt betreffe, eine
Umgestaltung seines tiefsten Wesens und eine Neuausrichtung seiner Energien
in dem Augenblick, in dem sie aus seiner verborgensten Mitte aufsteigen. Dies
alles sind genau die Punkte, um die es Merton bei seinen Bemithungen ging, ei-
nen aktiven Beitrag zur Erneuerung der Ausbildung und des Lebensstils in un-
serem Orden zu leisten.

Eine solche Sicht des Menschen ist aus dem Neuen Testament abgeleitet: Je-
sus hatte zu Nikodemus von der Notwendigkeit gesprochen, von oben her neu
geboren zu werden, und zwar dank des Einwirkens von Gottes Geist auf den
Einzelnen. Er sprach davon, so vollkommen zu werden, wie der Vater im Him-
mel vollkommen ist. Der heilige Paulus entwickelte eine Theologie, die von die-
ser dynamischen Sicht der Neugeburt des Menschen in eine neue Sphére hinein
ausgeht, in der Gott die Mitte ist und alles durchdringt. Ihm war klar, dass ein
derartiger Prozess auf eine ganz neue Schopfung hinauslauft, und so bezeichnet
er ihn als Verwandlung.® Zwar gebraucht er diesen Begriff nur zweimal, ndm-
lich 2 Kor 3,18 und Rém 12,2, aber er ist eindeutig einer der wichtigsten seines
spirituellen Vokabulars. Die Verwandlung, wie er sie sich vorstellt, ist ein le-
benslanger Prozess, der in der Gestaltwerdung eines Menschen gipfelt, der fahig
ist, am Leben Gottes selbst gliicklich teilzuhaben: ,,Angesichts des Erbarmens
Gottes ermahne ich euch, meine Briider, euch selbst als lebendiges und heiliges
Opfer darzubringen, das Gott gefallt; das ist fiir euch der wahre und angemes-
sene Gottesdienst. Gleicht euch nicht dieser Welt an, sondern wandelt euch und
erneuert euer Denken, damit ihr priifen und erkennen kénnt, was der Wille Got-
tes ist: was ihm gefillt, was gut und vollkommen ist.“ (Rom 12,1—2).

23 Paulus verwendet dafiir das Verb metamorphdein.



332 John Eudes Bamberger

Die eigentliche Aufgabe des Monchs ist ,,die Arbeit am Herzen®, im Zentrum
seines Wesens, wo er dem lebendigen Gott begegnet und die Gnaden empféngt,
die er Tag um Tag fiir das grofle Werk seiner Heiligung (deification) braucht.
Die hervorstechenden Ziige der Spiritualitit Bernhards sind glithende Begeiste-
rung und Hingabe sowie Sehnsucht nach einem hoheren Leben des reinen Ge-
bets, das von jenen asketischen Praktiken gefordert wird, die immer fester Be-
standteil kontemplativerer Gebetsformen waren. Zudem hatte er aus den
Evangelien und vom heiligen Paulus gelernt, dass man eine tief greifende Neu-
ordnung, eine Umwandlung seines ganzen Selbst durchmachen muss, um zu
dem zu gelangen, was uns verheiflen ist, und zur Erfiillung unserer Sehnsucht
nach dem wahrhaft gliicklichen Leben. Dieses Bewusstsein driickt er in seinen
Predigten tiber das Hohelied so aus: ,, Wir haben diese Herrlichkeit gesehen, ,die
Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vaters‘ (Joh 1,14). Dabei ist uns die tiber-
aus gltige und wahrhaft véterliche Seite dieser Herrlichkeit erschienen. Diese
Herrlichkeit erdriickt mich nicht, obwohl ich mich mit allen meinen Kraften in-
tensiv auf sie ausrichte; eher mochte ich ganz von ihr gepragt werden. Denn ,wir
schauen mit enthiilltem Antlitz und werden von Klarheit zu Klarheit in dasselbe
Bild verwandelt, sozusagen vom Geist des Herrn® (2 Kor 3,18 Vulg.). Indem wir
ihm gleichférmig werden, werden wir verwandelt. Es sei aber fern, dass jemand
sich anmafle, Gott gleichférmig werden zu wollen in der Herrlichkeit seiner Ma-
jestdt statt in der Bescheidenheit seines Willens.“**

Bernhards guter Freund Wilhelm von Saint-Thierry entwickelte ebenfalls eine
sehr dynamische Spiritualitit, bei der das Ziel des kontemplativen Lebens eine
wirkliche Neuformung des ganzen Menschen ist. Er gebrauchte ein etwas ande-
res Vokabular, aber es ging ihm im Wesentlichen um die gleiche Wahrheit:
»Wenn wir in Gott Zuflucht nehmen, fithrt das zu keiner Veranderung in ihm
oder seiner Natur; aber wir werden verandert, denn wir, die wir schlechter wa-
ren, werden besser. So wird also er, wenn er anfingt, unser Vater zu sein, nicht
verdndert; vielmehr werden wir neu geschaffen und zu S6hnen Gottes, und zwar
durch seine Gnade, mit der er uns die Macht gegeben hat, S6hne Gottes zu wer-
den. Und wenn wir zu S6hnen Gottes gemacht werden, wird unser Wesen wirk-
lich zum Besseren verwandelt.“*

Aus unseren Zisterzienservitern lieflen sich beliebig viele weitere Stellen an-
fithren, die ihre dynamische Auffassung der Tradition belegen, dass der Zweck
unserer Lebensweise die radikale Verwandlung unseres inneren Seins und nicht
nur die Anpassung an die Subkultur des Klosters sei. Es gibt noch weitere Texte,
die dieses Thema unter anderen Aspekten behandeln, etwa demjenigen der Ver-

24 Bernhard von Clairvaux, Super Cantica Canticorum 62,5. Ed. J. Leclercq et al. Rom 1958 (Sancti Bernardi
Opera; Bd. 2), 158,15-22.
25 Wilhelm von Saint-Thierry, Aenigma fidei, in: Migne PL 180, 4248B.



Thomas Merton 333

gottlichung (divinization), also des hochsten Ausdrucks der Verwandlung, wie
z.B. im bekannten Ausspruch des heiligen Bernhard: ,,So ergriffen werden, heif3t
vergéttlicht werden (sic affici deificari est).“*® Aelred, Isaak von Stella und an-
dere Zisterzienser haben uns Texte hinterlassen, die die gleiche Uberzeugung
offenbaren: Zweck unseres Lebens ist das radikale Engagement unseres gan-
zen Seins, unter dem Einfluss des Heiligen Geistes an unserem inneren Men-
schen zu arbeiten, bis wir Christus, unserem Herrn und Erléser, gleichférmig
werden.”

9 Wiederherstellung der »imago Dei«

Bei seiner Lektiire der Zisterzienserviter kam Merton rasch zur Erkenntnis, dass
die dynamische Mitte ihres Begriffs vom Monchsleben dieser Prozess der radi-
kalen Wiederherstellung der urspriinglichen Gottebenbildlichkeit des Menschen
ist. Der Mensch ist nach dem Muster der verborgenen, geheimnisvollen Natur
Gottes selbst geschaffen. Merton ging auf, dass er die grundlegende Bedeutung
dieses dynamischen Konzepts fiir das Monchsleben wiederentdeckt hatte, von
seinem Geist erfasst worden war und nach seinen strengen asketischen Ansprii-
chen lebte. Schon bald kam er zur Uberzeugung, er sei dazu berufen, dieses Kon-
zept neu zu formulieren. Das tat er, indem er diesen Prozess so beschrieb, wie er
ihn in seinem eigenen Mdnchsleben erfahren hatte. Damit konnte er ihn ande-
ren Monchen und itberhaupt anderen Menschen in der lebendigen Sprache un-
serer heutigen Zeit erschliefSen. Mit der Arbeit daran begann er bereits vor sei-
ner Priesterweihe. Durch die Veroffentlichung von Seeds of Contemplation® im
Jahr 1949 wurde er zum bekanntesten und viel gelesenen Vermittler dieses Pro-
zesses. Wiederholt betonte er die Notwendigkeit, diejenigen Praktiken zu erhal-
ten und zu starken, die der Tradition nach wesentlich waren fiir das Ziel, durch
Verwandlung Christus wieder dhnlich zu werden. Nur eines von vielen Beispie-
len sei hier angefiihrt: In seinem Tagebucheintrag vom 6. September 1948 schil-
dert er sein Gefiihl der Ruhelosigkeit und den inneren Konflikt, die sich weithin
aus der zunehmenden Bekanntheit ergaben, die ihm seine unldngst veréffent-
lichte Autobiografie eingebracht hatte. Seine Gedanken iiber diese Situation stel-
len den Versuch dar, das personliche Verstindnis seiner Monchsberufung zu
klaren: ,Eine Regel zum Sinn meines Daseins zu machen, geniigt nicht. Einen
Orden, eine spirituelle Tradition zum Zentrum meines Lebens zu machen, ge-
niigt nicht. Die Kontemplation geniigt nicht: an sich ist sie als Ideal ungeniigend.

26 Bernhard von Clairvaux, De diligendo Deo X, 28 (Anm. 22), 143,15.

27 Vgl. M.-A. Fracheboud, Art. Divinisation IV A 3: Cisterciens, in: Dictionnaire de Spiritualité 3 (1957),
1405-1412.

28 Vgl. Anm. 7.



334 John Eudes Bamberger

Mich selbst Christus hingeben — verwandelt, ganz einfach und arm —, das sind
einige wesentliche Dinge, die ich brauche.“”

Das war das Programm, das er sich bereits als junger Monch wihrend seines
Studiums fiir die Priesterweihe vorgenommen hatte. Wenige Jahre danach erhielt
er bereits das Amt des magister spiritus, das darin bestand, der ziemlich grolen
Gruppe von Monchsstudenten seines Klosters als Lehrer und geistlicher Beglei-
ter zur Verfiigung zu stehen. Er las auch weiterhin ein breites Spektrum von Bii-
chern und nahm am reguldren klosterlichen Tageslauf teil, aber dank dieser pas-
toralen Aufgabe erweiterte und vertiefte er sein Verstandnis dieses spirituellen
Wandlungsprozesses immer mehr. Seine wachsenden Einsichten fithrten dazu,
dass er sein Frithwerk iiberarbeitete. Dabei vervollstindigte er eher seinen frii-
heren Begriff vom Vorgang dieser Verwandlung, als dass er ihn korrigierte. Er
gab dieser neuen, erweiterten Ausgabe den Titel New Seeds of Contemplation,™
denn die Ergdnzungen hatten den Grundzug des Buchs dahingehend verandert,
dass sie aufzeigten, wie Kontemplation und der Prozess der Verwandlung grund-
satzlich allen Menschen guten Willens zugénglich seien, wihrend die frithere
Ausgabe noch vorwiegend fir Ménche und Ordensleute geschrieben war.

Merton duf3erte sich sein Leben lang immer wieder neu zum kontemplativen
Gebet und zur Verwandlung, die namentlich die griechischen Kirchenviter als
thedsis, ,Vergottlichung® oder ,,Heiligung® (deification), bezeichnet hatten. Aber
die Grundlinien von New Seeds of Contemplation bestanden in Ansichten, die im
Wesentlichen bis zum Ende seines Lebens Mertons Erfahrung und Uberzeugung
entsprachen. So enthilt diese Uberarbeitung, die auch noch iiber vierzig Jahre
nach ihrer Publikation im Handel ist, die Substanz seines Beitrags zur Erneue-
rung unseres zisterziensischen Erbes im Licht der Zeichen unserer heutigen Zeit.
Halten wir uns also hier an die gleiche Vorgehensweise wie Merton und kehren
zu den gleichen Themen zuriick, um sie jedoch in einen weiteren Kontext zu
stellen und sie aus etwas héherer und folglich umfassenderer Sicht in Augen-
schein zu nehmen. Besonders dadurch, dass er die Bedeutung der Liebe fiir die
Kontemplation betonte und die Notwendigkeit aufzeigte, zur reinen Liebe zu
gelangen, machte Merton deutlich, dass diese Gabe nicht nur hochintelligenten
und kultivierten Menschen vorbehalten ist. Schlief3lich ist Liebe weiter verbrei-
tet als Intelligenz: ,, Die einzig wahre Freude auf Erden ist die, dem Gefangnis
unseres eigenen falschen Selbst zu entrinnen und durch die Liebe ins Einswer-
den mit dem Leben einzutreten, das im Wesen jedes Geschopfs und im Kern
unserer eigenen Seele wohnt und singt. In Seiner Liebe besitzen wir alle Dinge
und erfreuen uns ihres Genusses, finden Thn in ihnen allen.“*!

29 P. Hart/). Montaldo (Hrsg.), The Intimate Merton. San Francisco 1999, 59.
30 Th... Merton, New Seeds of Contemplation. New York 1961; dt. VerheiSungen der Stille, 5., erw. Auf-
lage. Ubers. von M. Larsen/P.F. Portmann. Luzern, Stuttgart 1963. Unter dem Titel Christliche Kontempla-

tion neu Ubers. von B. Schellenberger. Miinchen 2010.
31 P. Hart/). Montaldo (Hrsg.), The Intimate Merton (Anm. 29), 34.



Thomas Merton 335

Merton untersucht, was das Wirken der Liebe hauptsiachlich behindert, nim-
lich das falsche Selbst, und skizziert es, indem er seine Natur und die Eigenarten
seines Agierens beschreibt: ,,Jeder von uns wird von einem illusorischen Ich ver-
schattet: einem ,falschen Selbst’. Das ist der Mensch, der ich von mir aus sein
mochte, der aber nicht existieren kann, weil Gott von ihm tiberhaupt nichts weif3.
Dass Gott iiberhaupt nichts von einem wissen sollte, ist nun doch ein zu hoher
Anspruch auf Privatsphére. Mein falsches, privates Selbst mochte auflerhalb der
Reichweite von Gottes Willen und Liebe existieren — also auflerhalb der Realitit
und auflerhalb des Lebens. Ein solches Selbst kann aber nichts anderes sein als
eine Illusion.“*

Das ist eine von vielen Stellen, an denen Merton diese problematische Instanz
beschreibt, die sich jedem, der um spirituellen Fortschritt bemiiht ist, immer
wieder in den Weg stellt. An anderer Stelle schreibt er {iber den Zustand der Un-
ahnlichkeit, den dieses hartnéckige Selbst herbeifiihrt, weil es uns davon abhailt,
zu unserer eigenen Mitte zu kommen und folglich zu dem Ort, an dem Gott am
freiesten mit uns in Kommunikation ist. Er gebraucht dabei nicht den Begriff
»falsches Selbst, spricht jedoch indirekt von dessen aktiver Rolle bei den ent-
sprechenden Auswirkungen: ,,Wenn dieses innerste ,Ich® erwacht, findet es in
sich die Gegenwart dessen, dessen Bild es ist .. . Diese Behauptung wird jedem
ziemlich unglaublich vorkommen, dem voll und ganz aufgegangen ist, wie sehr
wir im ,Exil von Gott sind, wie entfremdet diesem innersten Selbst, und wie wir
blind im ,Land der Unebenbildlichkeit® umhertappen.“*

10 Mystische Verwandlung

Der Begriff »Verwandlung, den ich zu Beginn dieses Aufsatzes im Zusammen-
hang mit dem Reifen in der Liebe eingefiihrt habe, ist, wenn auch oft implizit,
ganz grundlegend in der Lehre des heiligen Bernhard und anderer Zisterzien-
serviter. Bei Merton, der seine ungeheure Bedeutung erfasste, wird diese hochst
dynamische Sicht des Monchslebens explizit und riickt in die Bildmitte, ja ins
Rampenlicht. Von wie zentraler Bedeutung er ist, belegt schon sein viel gelobtes
Gedicht Elegy for the Monastery Barn von 1957. Den Anstof§ dazu gab ein Brand
in Gethsemani, bei dem die grofle Scheune voller Heu eines Abends nach der
Vesper abbrannte. (Es sei hier erwdhnt, dass ich bei diesem Feuer dabei war und
danach Merton, der ins brennende Gebdude vorgestofien war, an seiner ver-
brannten Hand behandelte, weil ich der Krankenwérter war.) Das eigentliche
Thema seines Gedichts ist aber die mystische Verwandlung, worauf Michael Hig-

32 Th. Merton, New Seeds of Contemplation (Anm. 30), 25.
33 Vgl. aa0., 34; ausflhrlicher darlber Ders., The Inner Experience (Anm. 20), Kap. 1 u. 13.



336 John Eudes Bamberger

gins hingewiesen hat.** Das ganze Gedicht ist von einmaligem Charme und
Esprit. Ich zitiere nur die fiir unser Thema einschldgigen Zeilen:

Wer kannte ihre Einsamkeit?

Wer horte den Frieden unten an den Treppen,

Wiihrend Flammen fliisternd zwischen den Balken rannten?
Wer spiirte das Schweigen, dort,

Die lange, stille Galerie

Rein und ergeben, wartend auf das Feuer.

Sieh! Alle sind sie zurtickgekommen, wollen ihr Schlusswort sprechen:
Fiinfzig unsichtbare Rinder, die vergang’nen Jahre

Nehmen ihre feierlichen Plitze ein, eines ums andre.

Das ist der kurze Moment ihrer Bestimmung.

Hier ist ihr Sinn gefunden. Hier ist ihr Ende.

Gewaschen in der Flamme wie in einem Sakrament
Sind die leuchtend-gliihn’den Wiinde heilig
In ihrer erst-letzten Freudenstunde.

Fliegt aus vom Inneren der Scheune! Fliegt aus vom Schweigen
Dieser vom Feuer geheiligten Kreatur!

Niemand steh’ im Innern, auf den Herrn zu schauen!
Niemand wart’ im Innern und sehe den Heiligen

Der sitzt in Gegenwart der Katastrophe

Und dieser Scheune Seinen giitigen Untergang zudenkt!

Michael Higgins bemerkt dazu: ,,Das Feuer stellt die ,erst-letzte Freudenstunde’
dar, den Gipfelpunkt der Sehnsucht des Mystikers nach Transzendenz; das voll-
kommene Bild des geeinten Zustands. (...) Aber dieser Tod durch Feuer, diese se-
lig machende Verwandlung, ist nicht gratis. Jahre des Schweigens und der Ein-
sambkeit, der spirituellen Ausdauer und des monchischen Gehorsams gingen ihr
voraus.“* Merton verwendete dasselbe Bild vom Feuer als Symbol fiir die Ver-

34 Vgl. M. Higgins, Heretic Blood: The Spiritual Geography of Thomas Merton. Toronto 1998, 138-142.
35 Th. Merton, Elegy for the Monastery Barn, in: Collected Poems of Thomas Merton. New York 1977,
288f.: ,Who knew her solitude?/ Who heard the peace downstairs/ While flames ran whispering among
the rafters?/ Who felt the silence, there,/ The long hushed gallery/ Clean and resigned and waiting for the
fire?/ Look! They have all come back to speak their summary:/ Fifty invisible cattle, the past years/ Assume
their solemn places one by one./ This is the little minute of their destiny./ Here is their meaning found.
Here is their end./ Laved in the flame as in a Sacrament/ The brilliant walls are holy/ In their first-last hour
of joy./ Fly from within the barn! Fly from the silence / of this creature sanctified by fire!/ Let no man stay
inside to look upon the Lord!/ Let no man wait within and see the Holy/ One sitting in the presence of
disaster/ Thinking upon this barn His gentle doom!” (Ubers. B. Schellenberger).

36 Vgl. M. Higgins, Heretic Blood (Anm. 34), 139f.



Thomas Merton 337

wandlung auch in anderen Gedichten, in denen er versuchte, Inhalte zu vermit-
teln, von denen er wusste, dass Worte nur auf sie verweisen, sie aber nicht ange-
messen zum Ausdruck bringen konnten. Ich zitiere aus zwei Gedichten, die etwas
von dem Geist einfangen, den die griechischen Viter theoria physiké, ,Kontem-
plation Gottes in der Natur, nannten. Sie fithren Mertons iiberschwangliche Re-
aktion auf die Einsichten vor Augen, die ihm im Lauf dieses Verwandlungspro-
zesses geschenkt wurden. Das erste Gedicht mit dem Titel Freedom as Experience
bietet ein besonders starkes Bild fiir jene Liebe, die in der Kontemplation von
Lichtblitzen verwandelt wird, die etwas von der Liebe der Heiligsten Dreifaltig-
keit enthalten:

Und wenn dann Feuer wie Juwelen keimen

Tief im steinernen Herzen eines Kafferngebirges,

Brennt unsre Schwerkraft, unser neu erschaffnes tiefes Sehnen
in der Mine unsres Lebens wie ein unentdeckter Diamant.”’

Das zweite Gedicht, The Sowing of Meanings, ist voller Bilder aus der Natur, die
das in den Tiefen der geschaffenen Dinge verborgene Geheimnis der gottlichen
Liebe offenbaren. Auch hier ist das Feuer Symbol fiir diese Neuerschaffung des
Menschen. Ein Abschnitt daraus lautet:

Denn wie ein Kornchen Feuer

Das im Herzen jedes Lebewesens glimmt

Steckt Gott Seine ungeteilte Kraft

Senkt Er sein fiir Welten zu unermessliches Wort
In Same und Wurzel und Blatt und Bliite,

Bis in den verbliiffenden Schattenlichtern

Des windigen, bewolkten Aprils

Das religiose Schweigen des Friihlings iiberladen wird

Und die Schépfung den Druck ihres immerwdihrenden Geheimnisses
Linger auszuhalten zu schrecklich findet.

Dann sieh! Wohin wir auch blicken: Felsen und Biume

Wiesen und Hiigel und Strome und Vigel und Firmament.

Und unsere eigenen Seelen in uns blitzen auf und tiberschiitten uns mit Licht,
Indes die wilde Landschaft, unbekannt, von Menschen unbesucht,

Garben reinen Feuers trigt, das alles verwandelt.

37 Th. Merton, Freedom as Experience, in: Poems (Anm. 35), 187: ,And then, as fires like jewels germi-
nate/ Deep in the stone heart of a Kaffir mountain,/ So now our gravity, our new-created desire/ Burns in
our life's mine like an undiscovered diamond.” (Ubers. B. Schellenberger).



338 John Eudes Bamberger

... und pflanzt dieses Licht tief hinab in das Herz von Finsternis und Vergessen
Und taucht ihm nach, um Flamme zu entdecken.®®

Schon am Schluss seiner frithen Autobiografie, des Bergs der Sieben Stufen, hatte
P. Louis von der Verwandlung, die er sich erhoffte, gesagt, sie werde wie eine
Feuerprobe sein. Da er zum Zeitpunkt seines Todes durch einen elektrischen
Stromschlag mehrere starke Verbrennungen erlitt, mag es nicht zu weit herge-
holt sein, diese Bemerkung als Hinweis darauf zu sehen, mit welch propheti-
scher Einsicht er bereits damals den Sinn seines Lebens und dessen Ende ins
Wort zu bringen vermochte: ,,Ich hore Deine Stimme zu mir sprechen: Ich werde
dir geben, was du wiinschest. Ich werde dich in die Einsamkeit fithren. Ich werde
dich auf eine Weise fithren, die du unméglich verstehen kannst, weil ich will,
daf} es auf dem schnellsten Wege geschehe .. . Alles, was du beriihrst, wird dich
brennen, und deine schmerzende Hand wird zucken, bis du dich selbst von al-
len Dingen zuriickgezogen hast. Dann wirst du ganz allein sein. Alles, was man
sich wiinschen kann, wird dich versengen und dir Zeichen einbrennen, und du
wirst schmerzerfiillt fliehen, um allein zu sein .. . Du wirst gelobt werden; aber
es wird nur sein, als wiirdest du am Pfahl verbrannt .. . Und deine Einsamkeit
wird unermefiliche Friichte tragen in den Seelen der Menschen, die du nie sehen
wirst auf Erden ... Auf dafl du zum Bruder Gottes werdest und den Christus der
verbrannten Menschen kennen lernest.“*

Aus dem Englischen iibersetzt von Bernardin Schellenberger

38 Vgl. Ders., The Sowing of Meanings, in: AaO., 188f.: ,For, like a grain of fire/ Smouldering in the heart
of every living essence/ God plants His undivided power/ Buries His thought too vast for worlds/ In seed
und root and blade and flower,// Until, in the amazing shadowlights/ Of windy, cloudy April,/ Surcharging
the religious silence of the spring/ Creation finds the pressure of ist everlasting secret/ Too terrible to bear.//
Then every way we look, lo! rocks and trees/ Pastures and hills and streams and birds and firmament/ And
our own souls within us flash, and shower us with light,/ While the wild countryside, unknown, unvisited
of men,/ Bears sheaves of clean, transforming fire.// ... And plants that light far down into the heart of dar-
kness and oblivion/ And plunges after to discover flame.” (Ubers. B. Schellenberger).

39 Vqgl. Ders., Der Berg der Sieben Stufen (Anm. 3), 441f. Der Ubersetzer H. Grossrieder gibt die Schluss-
worte learn to know the Christ of the burnt men interpretierend wieder mit ,und den Christus der als
Stihnopfer dargebrachten Menschen kennen lernest”; das ist hier im Zitat gedandert.




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


