
Thomas Merton 
Mönch und Kontemplativer
John Eudes Bamberger / Piffard, NY1

Thomas Merton starb am 10. Dezember 1968, also vor über vierzig Jahren. Er
wurde am 31. Januar 1915 in Prades (Pyrénées-Orientales) geboren. Merton starb
auf einer Vortragsreise in Bangkok durch einen Stromschlag. Seither haben sich
viele mündlich und vor allem schriftlich zur Bedeutung seines Lebens geäußert.
Diese Fülle von Publikationen bietet ein breites Spektrum von Meinungen über
Mertons Beitrag zum Leben seiner Zeit. Er beeinflusste nicht nur klösterliche und
religiöse Kreise, sondern auch verschiedene Bereiche menschlichen und ganz all-
gemeinen Interesses: Politik, Kunst, Literatur und Soziales. Dennoch war es, wie
er selbst mit Nachdruck betonte, die Kontemplation, an der ihm vor allem lag
und auf die er sich konzentrierte. Viele kompetente Zeitgenossen gaben ihre Ein-
schätzung zu Charakter und Persönlichkeit dieses Menschen, der über eine un-
gewöhnliche Mischung von Interessen und Gaben verfügte. 

1   Schriftsteller und Freund

Einer von ihnen war der französische Benediktinergelehrte Jean Leclercq, ein viel-
seitig gebildeter und scharfsichtiger Mann, der Merton in Freundschaft verbun-
den war. Beide standen während der letzten achtzehn Jahre von Mertons Leben
in regelmäßiger Korrespondenz. Sie begegneten einander auch persönlich, näm-
lich in Mertons Abtei Gethsemani sowie ganz am Ende, unmittelbar vor dem Tod
des amerikanischen Mönchs, in Bangkok bei einer internationalen Konferenz.
Wie er Merton verstand, formulierte Jean Leclercq in seiner äußerst erhellenden
Einleitung zu Comtemplation in a World of Action, einem der posthum veröf-
fentlichten Werke Mertons: „In ihm steckten nicht zwei Menschen – denn wenige
Persönlichkeiten waren so eins mit sich wie er, jedoch zwei Sphären von Aktivi-
tät: diejenige des Schriftstellers – die er mit sich selbst herabsetzender Ironie als
‚being an author‘ bezeichnete – und diejenige des engen Freundes. Er verstand es
genial, dem Leser das Gefühl zu geben, dass er ihm ganz nahe sei, ja sich sogar mit
ihm identifiziere. Das war das ganze Geheimnis seiner Anziehungskraft.“2

1 Der Beitrag erschien im Orig. unter dem Titel Thomas Merton: Monk and Contemplative, in: Cistercian
Studies Quarterly 43 (2008), 391–408.
2 J. Leclercq, Einleitung zu Th. Merton, Contemplation in a World of Action. New York 1973, 9. Dieses Buch
erschien dt. unter dem Titel Im Einklang mit sich und der Welt, Zürich 1976; die Einführung Leclercqs ist
darin ersetzt durch eine des Übersetzers Georg Tepe (Anm. d. Übers.).

GuL 83/5 (2010) 321–338

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 321



Als eines von vielen Beispielen dafür erzählt Leclercq von seiner Begegnung
mit einem jungen Mann in England, der durch die Lektüre des Bergs der Sieben
Stufen3 Christ geworden war. Leclercq hatte ihn gefragt: „Warum hat dieses Buch
Sie derart bewegt?“ und zur Antwort erhalten: „Ich hatte das Gefühl, diese Ge-
schichte sei meine Geschichte: Ich ging Thomas Mertons Weg mit und kam ge-
nau ans gleiche Ziel wie er.“4 Unzählige Leser bezeugen, dass Merton tatsäch-
lich auf diese Weise gelesen wurde. Dass Pater Louis, als den wir ihn in unserem
Kloster kannten, sich dieses Zugs seines Schreibens durchaus bewusst war, ver-
rät seine eigene Einleitung zur japanischen Übersetzung des Bergs der Sieben
Stufen: „Daher, verehrter Leser, möchte ich nicht als Autor zu Ihnen sprechen,
nicht als Geschichtenerzähler, nicht als Philosoph und auch nicht nur als Freund:
Ich versuche, Sie gewissermaßen als Ihr eigenes Selbst anzusprechen. Wer kann
sagen, was das bedeuten könnte? Ich weiß es selbst nicht. Aber wenn Sie hinhö-
ren, werden Ihnen Dinge gesagt, die vielleicht gar nicht in diesem Buch stehen.
Und das wird dann nicht an mir liegen, sondern an Einem, der in uns beiden lebt
und spricht.“5

2   Intensive Gebetserfahrungen

Dass Merton auch mit besonderen Gebetsgnaden beschenkt war, zeigt sich deut-
lich in seinen Schriften, nicht nur, wenn er ausdrücklich auf das Thema »Gebet«
zu sprechen kommt und es im Einzelnen erörtert, sondern noch eindrucksvol-
ler in der Art, wie er das Leben erfährt und seine Wahrnehmung von Alltagser-
eignissen beschreibt. Beides prägte seine Begegnungen mit anderen und mit der
Welt, in der er sich bewegte. Raymond Bailey hat nach einer eingehenden Aus-
einandersetzung mit Mertons Schriften bemerkt, dass „Thomas Merton einer
jener seltenen Menschen war, die in sich fast gleich stark ausgeprägt die vier Ele-
mente der Religion umfassen: das institutionelle, intellektuelle, soziale und mys-
tische. Es war das mystische Element, was die anderen zusammenhielt, aber die
anderen waren es, die dem mystischen seine Form und Sichtbarkeit gaben und
es gewissermaßen für andere bewahrten.“6

Merton bezeugt seine Gebetserfahrung weithin nur indirekt, wahrt also die
für viele Mystiker charakteristische Zurückhaltung. Gelegentlich allerdings spielt
er auf tiefere und länger anhaltende innere Erfahrungen an, die sein Mönchsle-
ben prägten. Und zuweilen kommt er in seinen Briefen und Tagebüchern sowie

322 John Eudes Bamberger

3 Th. Merton, The Seven Storey Mountain. New York 1948; dt. Der Berg der Sieben Stufen. Übers. von H.
Grossrieder. Zürich 1950.
4 J. Leclercq, Einleitung (Anm.2), 9.
5 Th. Merton, Honorable Reader: Reflections on My Work. Hrsg. von R.E. Daggy. New York 1989, 67.
6 R. Bailey, Thomas Merton on Mysticism. New York 1975, 12.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 322



auch in Werken wie Seeds of Contemplation7 direkter auf die tiefere kontempla-
tive Erfahrung zu sprechen. Nach einigen längeren Gesprächen mit P. Louis er-
klärte ihn der Dalai Lama zum Geshe, d.h. zum Meister der Kontemplation. Mit
seinem typischen Humor erläuterte Merton, damit habe dieser ihm sozusagen
den Ehrendoktor in Spiritualität verliehen.

Das kontemplative Gebet war Merton zwar sehr wichtig, aber ihm war klar,
dass eine derartige Erfahrung im Dienst des Einsseins mit Gott steht und nicht
ein Ziel an sich ist. Da er sich umfassend mit der Literatur der Mystik und mit
der Kirchengeschichte vertraut gemacht hatte, war er sich zudem bewusst, dass
zahlreiche Menschen sich von inneren Erfahrungen, die sie falsch interpretier-
ten, hatten fehlleiten lassen und sich deshalb der Kirche entfremdet hatten. Er
stellte ausdrücklich und mit aller Klarheit fest, dass der katholische Glaube und
der Gehorsam gegenüber der Autorität höher stehe als die Erfahrung; sollte es
zum Konflikt zwischen Kontemplation und Gehorsam gegenüber der Kirche
kommen, „werde ich mich immer für die Treue zur Kirche entscheiden“. Sechs
Jahre nach Mertons Tod bemerkte P. Aelred Graham, Mertons Originalität sei
„im Innersten von einem Gespür für Orthodoxie“ beherrscht gewesen.8 Sie habe
nicht auf dem Gebiet der Ideen gelegen, sondern eher in der „Einzigartigkeit sei-
ner Person und in seinem Vermögen, alte und universale Wahrheiten zur Syn-
these bringen und aktualisieren zu können.“9

3   Prophetische Sendung

Wollen wir Mertons Gebetsleben und seine Lehre der Kontemplation richtig
einordnen, so müssen wir beides als Glaubensäußerung im Rahmen einer Tra-
dition verstehen, von der sich Merton bewusst und vorsätzlich prägen ließ. P.
Louis erhob keinen Anspruch, ein bemerkenswerter Gelehrter zu sein. Das ein-
zige Buch, in dem er das geistliche Leben in einem ziemlich wissenschaftlich-
formellen Stil vorstellte, The Ascent to Truth,10 stufte er bei einer rückblickenden
Bewertung seiner Bücher als weniger geglückt ein. Er versuchte sich nie mehr auf
diese eher akademische Art. Ihm war klar geworden, dass sein ureigenes Ele-
ment der informellere, literarische Ansatz sei, also eher die Art der frühen Kir-
chenväter als die der späteren Scholastiker. Dennoch war er sehr belesen und
hat sich etliche Jahre lang intensiv mit den wichtigsten Zeugen des katholi-
schen Glaubens und des Gebets beschäftigt. Jean Leclercq erfasste und benannte

Thomas Merton 323

7 Th. Merton, Seeds of Contemplation. New York 1949; dt. Verheißungen der Stille. Übers. von M. Lar-
sen. Luzern, Stuttgart 1951.
8 Vgl. R. Bailey, Thomas Merton (Anm. 6), 12.
9 Vgl. ebd.
10 Th. Merton, The Ascent to Truth. New York 1951; dt. Der Aufstieg zur Wahrheit. Übers. von H. Gross-
rieder. Zürich 1952.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 323



diese traditionelle Dimension, die Mertons Schreiben und Lehren so stark aus-
zeichnete, recht treffend. Er schrieb, Merton habe ein starkes Sendungsbe-
wusstsein gehabt: „Wenn Merton der Überzeugung war, er habe eine Sendung,
dann deshalb, weil er wusste, dass er eine Botschaft hatte. Eine Botschaft ist nicht
unbedingt eine gelehrte Vorlesung .. . Schließlich ging es ihm nicht um abstrak-
tes Wissen, zeitlose Wissenschaft, einen Kurs, den man immer und immer wie-
der unverändert Jahr um Jahr halten konnte .. . Eine Botschaft ist daher etwas
Prophetisches, Bewegliches, Voranstürmendes, ja Fliegendes – der heilige Bern-
hard gebrauchte dafür das Wort praevolare −, um die Hoffnungen des Menschen
zu erfüllen.“11

Von seiner Frühzeit im Kloster an bereitete er sich gründlich darauf vor, sei-
ner Sendung zu entsprechen. Leclercq vermerkt, dass „er nie die historischen
oder theologischen Aspekte beiseite ließ: Er war in der Kirche und ihrer Tradi-
tion verwurzelt.“ Und er fügt hinzu: „Die ersten Jahre seines Mönchslebens
nutzte er für ein intensives Durchforsten der Geschichte .. . Er las und studierte
eine möglichst große Zahl von Zeugnissen des geistlichen Lebens und versuchte
sie zu verstehen. Er war selbst durch sie geprägt worden und glaubte, dass er be-
rufen sei, diese Einsichten lehrend weiterzugeben. Er wusste, dass er eine Sen-
dung hatte .. . Sein Studium der Geschichte war seine Vorbereitung auf die Ge-
genwart.“12

4   Dynamische Tradition

Leclercqs Einsichten sind auch heute noch gültig. Er spürte sehr genau das ganz
besonders persönliche Element in P. Louis’ Schriften. In seiner Einführung be-
merkt er: „Was Mertons Botschaft ursprünglich zeitgemäß machte und sie
 immer noch zeitgemäß sein lässt, ist ein Element, das man als ihre Dynamik be-
zeichnen könnte.“13 Mertons zahlreiche Aufsätze zeigen, wie er die der Allge-
meinheit verborgenen Kräfte wahrnahm, welche auf die ständig sich verän-
dernde Gegenwart einwirkten. Er sah auch deren wahrscheinliche Folgen voraus,
und zwar schon lange, bevor die entsprechenden Trends den meisten klar wur-
den. Zwei augenfällige Beispiele waren seine Voraussage der Rassenunruhen
lange, ehe sie ausbrachen, und seine Kritik am Vietnamkrieg bereits im Früh-
stadium dieses militärischen Unternehmens der USA.

Merton witterte auch früher als andere die Energien, derer es bedurfte, um
dem Mönchsleben eine neue Gestalt und Organisation zu geben, damit es seiner
kontemplativen Tradition treu bleiben konnte. Er war sich klarsichtig der Kon-

324 John Eudes Bamberger

11 Vgl. J. Leclercq, Einleitung (Anm. 2), 11.
12 Vgl. aaO., 9.
13 AaO., 12.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 324



tinuität bewusst, die die gesunde monastische Tradition innerhalb des kirchli-
chen Lebens bot. Im heutigen Sprachgebrauch wird unter „Tradition“ etwas
ziemlich starr Konservatives verstanden. Aber mit dieser Vorstellung verkürzt
und mindert man ungebührlich das, was in Wirklichkeit echte Tradition ist.
Denn zwar bleibt echte Tradition sich selbst treu, aber sie ist zugleich kreativ
und dynamisch und dabei nur in dem Sinn konservativ, dass sie ihr lebendiges
Anliegen bewahrt. Dem Wortsinn nach bedeutet traditio „das, was weitergege-
ben wird“. Im katholischen Sprachgebrauch beruht dieser Begriff auf der Aus-
sage des Johannesevangeliums (19,30), Jesus habe im Augenblick seines Todes
am Kreuz „seinen Geist weitergegeben“ (tradidit spiritum). Letztlich ist also Tra-
dition der Heilige Geist selbst, den Jesus seiner Kirche weitergegeben hat. Daher
ist „Tradition“ nicht nur ein statisches Kompendium von Lehren, die man nicht
ändern darf, sondern der lebendige Heilige Geist, der weiterhin alle diejenigen
führt und erleuchtet, die im Glauben das übernommen haben, was Jesus ihnen
weitergegeben hat. Merton verstand „Tradition“ zweifellos in diesem dynami-
schen Sinn, und das wurde die bewegende Kraft seiner politischen, kulturellen
und kontemplativen Botschaft. Merton verstand und lebte Tradition weithin auf
die gleiche Weise, mit der Mozart in die traditionellen musikalischen Formen
eintauchte und dadurch die Freiheit gewann, diese Strukturen mit frischem In-
halt zu füllen, der bis heute voller Leben und Tiefe bleibt.

5   Entschiedenes Mönchsein

Merton lebte aus der Tradition so, dass er sie von innen her schaute und sein
Blick von der Gnade des Heiligen Geistes geschärft wurde. Wenn ihm zuneh-
mend daran lag, das Verhältnis des Mönchtums zur Gesellschaft, zu den fern-
östlichen Religionen und den verschiedenen Weltkulturen zu klären, tat er das
aus der Sicht des vom kontemplativen Gebet lebendig und frisch gehaltenen
Glaubens. Bald nach seinem Tod erschien fast ohne redaktionelle Bearbeitung
Contemplation in a World of Action,14 „Kontemplation in einer Welt voller Ak-
tion“, ein Titel, der diese Sichtweise gut zum Ausdruck bringt. Die Überschrif-
ten der enthaltenen Aufsätze zeigen den Umfang und die religiöse Natur seiner
Interessen gegen Ende seines Lebens sowie die kontemplative Sichtweise, mit
der er die Welt während dieser Phase wahrnahm. Er behandelt Themen wie den
modernen Atheismus, den Ökumenismus, die Erneuerung des Mönchslebens
und den Dialog, die Stufe der höchsten Integration des Einzelnen, das Einsied-
lerleben, Einsamkeit, Gebet und zum Schluss bis in konkrete Einzelheiten das
Leben der Kontemplation.

Thomas Merton 325

14 Vgl. Anm. 2.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 325



In diesem sein Buch abschließenden Aufsatz über das reine Gebet kommt
Merton auf ein Thema zurück, das seinen Gedanken und Anliegen nie fern war,
das er aber jetzt, gegen Ende seiner Suche, aus tieferer, erfahrenerer Sicht ange-
hen konnte. Er bekennt sich entschieden und klar zu seinem Entschluss, das
Mönchsleben gewählt zu haben. Die Mehrheit der Menschen versuche, Gott im
Familienleben zu dienen, und engagiere sich in der Erziehung ihrer Kinder; viele
widmeten sich auch dem Apostolat in seinen vielfältigen Ausdrucksweisen. Alle
diese Aktivitäten mögen als Wege zur Heiligung durchaus normal und gut sein,
schreibt er, „aber für uns gibt es eben diesen geheimnisvollen Ruf zu einem Le-
ben unmittelbarer Verbundenheit, Vertrauen, Führung, Formung und Reini-
gung mit, auf und durch Gott in Schweigen, Gebet, Einsamkeit, Loslösung und
in Freiheit .. . Wir verzichten auf andere Formen der Freiheit, um diese Art von
Freiheit zu finden.“15

Mit diesen Ausführungen wandte sich P. Louis an eine klösterliche Leser-
schaft, aber er war fest davon überzeugt, dass das kontemplative Gebet nicht das
exklusive Privileg irgendeiner Gruppierung in der Kirche sei; alle Gläubigen
seien kraft des Umstands, dass sie durch ihre Taufe die Gabe des Heiligen Geis-
tes besäßen, zu dieser tieferen Form der Kontemplation eingeladen. Er schätzte
auch und übernahm von ganzem Herzen die Lehre des II. Vatikanischen Konzils,
dass Nicht-Christen grundsätzlich zu einer kontemplativen Erfahrung Gottes
fähig seien, auch wenn ihnen die besonderen Hilfen fehlten, die die Kirche dazu
biete. Der katholischen Tradition zufolge sei keinem Menschen der Zugang zu
Gott verwehrt, der seine Güte allen zuwende, die ihrem Gewissen folgten in Ant-
wort auf die Gnade, die er ihnen schenke. So hoch P. Louis seine eigenen Gaben
des innerlichen, kontemplativen Gebets einschätzte, bewahrte er sich doch eine
ausgewogene Sicht davon, wie der Mensch sich auf Gott einlassen könne. Jesus
hatte gelehrt: „Im Haus meines Vaters gibt es viele Wohnungen“, und vor den
Konsequenzen dieser Tatsache hatte Merton tiefen Respekt. Selbst wenn jemand
dazu berufen sein mochte, die mönchische Lebensweise zu wählen, könne seine
oder ihre Gebetsweise nahezu ohne alle mystische Erfahrung oder die Gabe des
eingegossenen Gebets bleiben. Das kontemplative Leben als von der Kirche an-
erkannte Institution bestehe in einem bestimmten Lebensstil, aber wahrschein-
lich sei die Mehrheit derer, die ihn führten, Menschen, „deren ganzes Leben auf
eine Art einfachen aktiven Dienstes, auf eine einfache Form der Anbetung ohne
Gedanken an mystisches Gebet im engeren Sinne ausgerichtet ist. Das ist eine ei-
gene, durchaus echte Form von Berufung. Sie möchte … ganz bewusst ein ruhi-
ges, wohlgeordnetes Leben im Kloster führen, das ganz auf Liturgie, Gottes-
dienst, Handarbeit, auf den schlichten Dienst an der Gemeinschaft und auf die
brüderliche Liebe ausgerichtet ist.“16

326 John Eudes Bamberger

15 Vgl. Th. Merton, Im Einklang mit sich und der Welt (Anm. 2), 231f.
16 Vgl. aaO., 238.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 326



6   Kontemplation und reiner Glaube

Später im Text entwickelt P. Louis diese Beobachtung ausführlich und schafft
damit eine Brücke, diese weniger augenfällige Form des kontemplativen Lebens
auch Menschen zugänglich zu machen, die in der säkularen Welt leben. Seine Be-
schreibung der Wesenszüge des tieferen Gebets mitten in einfacheren Tätigkei-
ten ermutigt alle, die mit solchen Aufgaben beschäftigt oder dank Wiederho-
lung und praktischer Erfahrung nicht mehr völlig von ihnen beansprucht sind,
zur Wahrnehmung, dass derartige unvermeidliche Pflichten kein Hindernis für
das richtig verstandene kontemplative Gebet sein müssen. Zunächst nennt er
die Merkmale eines Menschen, der sich wahrhaftig nach dem Weg des persön-
licheren, tieferen Gebets sehnt: Das Leben Marias, d.h. das kontemplative Le-
ben, könne als „ein einsames Aufmerken, als Prozeß innerer Reinigung, innerer
Verfügbarkeit, Offenheit und Bereitschaft, von Gott angesprochen zu werden, als
eine innere Empfindsamkeit, ein inneres Gewahren umschrieben werden. Alles
das pflegen wir im Gebet. Jemand, der zu dieser Art von Kontemplation beru-
fen ist, wird ganz von selbst mehr Zeit suchen, um allein zu sein, einfach still auf
Gott zu hören, einfach still vor ihm dazusein.“17

Anschließend bietet er hilfreiche Beobachtungen ganz konkreter, praktischer
Art, die den Betreffenden helfen können, ihren Zustand und ihre Umstände zu
verstehen und dadurch leichter in Frieden mit ihnen leben zu können: „Ver-
kehrt wird es da, wo die Leute meinen, dieses einfache Gebet könne nicht auch
dann weitergehen, wenn sie mit irgendeiner Arbeit beschäftigt sind. Der Zu-
stand der Aufmerksamkeit für Gott kann aber durchaus mit einer einfachen Art
von Tätigkeit verbunden werden. Die Tatsache, daß man sich während der Ar-
beit nicht immer bewußt ist, auf Gott zu achten, ist vielleicht sogar besser, …
vorausgesetzt, daß daraus keine Inanspruchnahme durch etwas anderes folgt.
(…) Was dieses Aufmerken auf Gott eigentlich meint, ist nicht einfach ein be-
sonderer psychologischer Zustand oder eine besondere Art von Sammlung oder
Konzentration, sondern es ist ein Teil – ein kleiner oder großer, bedeutender
oder geringfügiger – der Erfahrung der Liebe mitten im Alltag.“18

Zu lernen, dass der Kontakt mit Gott auf einer innerlicheren, tieferen Ebene
sich womöglich bis zu einem Punkt als unbefriedigend und frustrierend erweist,
an dem man das Gefühl hat, es rühre sich überhaupt nichts, ist eine Bedingung
für das Einswerden mit dem transzendenten Gott. Diese Lektion ist sehr schwie-
rig, denn dazu gehört eine reinere Hingabe an den nackten Glauben, und zwar
ohne Versicherung, die sich aus einer tröstenden Wahrnehmung ergäbe, dass
in den eigenen Tiefen unter dem Einfluss des Heiligen Geistes etwas vor sich

Thomas Merton 327

17 Vgl. aaO., 240.
18 Vgl. aaO., 240f.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 327



gehe. Merton fasst seinen Begriff vom Wesen der institutionellen Form des kon-
templativen Lebens kurz und knapp; er könne für jeden Christen Gültigkeit ha-
ben: „Was gemeinhin kontemplatives Leben genannt wird, ist in Wirklichkeit
ein Leben, das in allem so geordnet ist, daß man leichter und einfacher und na-
türlicher im Bewußtsein der unmittelbaren Abhängigkeit von Gott leben kann
– in dem Sinn, daß wir uns nahezu jeden Augenblick dessen bewußt sind, wie
sehr wir auf ihn angewiesen sind und von ihm unmittelbar alles empfangen und
als reines Geschenk erhalten. Wir erfahren und verkosten in diesen Geschenken
in unserem Herzen die Liebe und Güte, die ganz persönliche Aufmerksamkeit,
die Gott für uns hat, der sich uns erbarmungsvoll zuneigt.“19

7   Suche nach dem wahren Selbst

Kurz vor seinem Tod im Jahr 1968 schenkte Merton Dan Walsh, einem seiner
ehemaligen Lehrer an der Columbia University, zum ersten Jahrestag seiner
Priesterweihe ein Manuskript. Er sagte dazu, er habe dieses Werk, dem er den Ti-
tel The Inner Experience gab, zwar bereits vor etlicher Zeit (nämlich 1959) ver-
fasst, es unlängst jedoch überarbeitet und glaube, dass es jetzt zur Veröffentli-
chung reif sei. Es wurde 1983/84 Kapitel für Kapitel in der Ordenszeitschrift
Cistercian Studies Quarterly und schließlich 2003 als Buch veröffentlicht.20 Die-
ses Werk dürfte Mertons wichtigste Erörterung zum kontemplativen Gebet sein,
zumal es seine letzte zu diesem Thema war, das für ihn von vorherrschendem In-
teresse blieb. Hier trägt er seine Gedanken über die Hauptthemen zusammen, die
das tiefere Gebetsleben betreffen: Das erste dieser Themen, das Merton in grö-
ßerer Ausführlichkeit behandelt, befasst sich mit dem wahren Selbst, ein Stich-
wort, zu dem er sich in seinem letzten Lebensjahrzehnt wiederholt geäußert
hatte. Er erklärt: „Kontemplation ist ein übernatürliches Lieben und Erkennen
Gottes … und schenkt diesem einen direkten und erfahrungsmäßigen Kontakt
mit Ihm .. . Die Kontemplation selbst ist eine Entwicklung und Vervollkomm-
nung der reinen Liebe.“ 

Und Merton behauptet kühn: „Einzig auf die Liebe kommt es an.“ Die Dis-
position, die durch dieses eingegossene Gebet geschaffen wird, so erläutert er
weiter, sei die Kraft einer verborgenen Liebe, die die Seele noch nicht verstehen
könne. Er behauptet ferner, sobald man einmal eine derartige Erfahrung ge-
macht habe, verwandle diese das ganze Leben. Mit dieser Aussage führt Merton
den Aspekt jener Dynamik ein, die dem gesamten Leben eine spezifische Ziel-
richtung gebe: Die Liebe – Gottes Liebe zu seinen Kindern und die liebende Ant-

328 John Eudes Bamberger

19 AaO., 242f.
20 Vgl. Th. Merton, The Inner Experience. Hrsg. und eingel. von W.H. Shannon. San Francisco 2003.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 328



wort des Menschen, der das Einswerden mit ihm sucht – setze einen Prozess der
Umwandlung in Gang.

Wie Leclercq gezeigt hat, hatte sich Merton intensiv ins Studium der frühen
Väter und der ersten Generationen der Zisterzienser vertieft, namentlich Bern-
hards von Clairvaux und Wilhelms von Saint-Thierry. Von ihnen hatte er die be-
reits bei Paulus zu findende Lehre übernommen, dass sich im Menschen, der
vom Heiligen Geist erleuchtet wird, die in ihm angelegten Kräfte entfalten. Der
heilige Bernhard hatte ihm die Einsicht erschlossen, dass die Liebe die An-
triebskräfte verleiht, die den Wandlungsprozess der Seelenkräfte in Gang brin-
gen.

Um Mertons Entwicklung in seinen späteren Jahren, die sich durch ein ver-
blüffendes Reiferwerden auszeichnen,21 richtig erfassen und einschätzen zu kön-
nen, ist die Kenntnis der zisterziensischen Tradition unerlässlich. Was manche
Kritiker als Inkonsequenz oder liberale Einstellung ansahen, die in eine Ab-
schwächung seiner zisterziensischen Berufung, in eine Untreue ihr gegenüber, ja
sogar in die Kompromittierung seines katholischen Glaubens geführt habe, ist im
Gegenteil eine kreative Treue zu den Traditionen der frühen Zisterzienser und
den Lehren des heiligen Paulus. Wollen wir Mertons Entwicklung gerecht wer-
den, müssen wir uns die einschlägigen Lehren besonders von Paulus, Bernhard
und Wilhelm genauer ansehen, die sein Denken und seine Praxis tief geprägt
haben. Besonders wenn wir Mertons lebensnah und zeitgemäß dargestellte Auf-
fassung vom Liebesprimat der zisterziensischen Spiritualität verstehen wollen,
müssen wir zuerst einmal einen einigermaßen klaren Begriff davon haben, was
die Zisterzienserväter selbst zu diesem Thema zu sagen hatten und – was nicht
weniger wichtig ist – warum sie darüber so ausführlich schrieben.

8   Transformation der Liebe

Erst nachdem der heilige Bernhard von der vollen Erfüllung der Liebe gehan-
delt hatte, wandte er sich der genaueren Untersuchung ihrer Anfänge zu. Da-
rauf machte er selbst aufmerksam, ehe er seine Analyse der Liebe und ihrer ver-
schiedenen Entwicklungsstadien vorstellte, die die Liebenden durchlaufen
müssen, um das Ziel zu erreichen, für das sie geschaffen sind. Thomas Merton
griff in seinen Schriften und Lehren über die Spiritualität immer und immer wie-
der genau dieses Thema »Liebe« auf. Er untersuchte die Liebe in ihren Anfängen,
ihren Verwandlungen und ihrer vollen Entfaltung, bis sie sich in jenem voll-
ständigen Einssein mit Gott vollendet, das die einzige Erfüllung des Menschen
ist. In dieser umfassenden Thematik der Natur, Formen und Funktionen der

Thomas Merton 329

21 Vgl. R. Bailey, Thomas Merton (Anm. 6), 156 u.ö.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 329



Liebe erwies er sich als würdiger
heutiger Nachfolger der frühen Zis-
terzienser. Nicht nur Bernhard von
Clairvaux schrieb darüber ausführ-
lich, sondern auch Wilhelm von
Saint-Thierry und Aelred von Rie-
vaulx.

Worum also geht es Bernhard
und den anderen Zisterzienserauto-
ren, wenn sie bis in genaue Einzel-
heiten die Arten und Stufen der
Liebe benennen und beschreiben?
Sie sagen uns das nicht ausdrück-
lich, aber allem Anschein nach sind
sie der Überzeugung, schon allein
die Kenntnis, dass es höhere Stufen
der Liebe gebe, sei ein starker Anreiz
dazu, im eigenen Leben deren voll-
kommenere Formen zu verwirkli-
chen. Wenn sie eine ausführliche

Beschreibung jeder zu echter Liebe führenden Stufe liefern, dann deshalb, weil
man umso effizienter alles tun kann, sie zu erreichen, je klarer man dieses Ziel
vor Augen hat, und weil man dann auch umso mehr ermutigt wird, sich die er-
forderliche Mühe zu geben, die Fülle der Liebe zu erlangen. Die gleiche Absicht
dürfte Merton motiviert haben, derart ausführlich und bis ins Einzelne gehend
dieses Thema in einer Vielzahl seiner Schriften zu behandeln.

Wenn man die verschiedenen Arten und Stufen der Liebe kennt, genügt das
an sich natürlich noch überhaupt nicht. Man kann ziemlich gut über das Wesen,
die Anforderungen und die Vorzüge der Liebe Bescheid wissen und dennoch
innerlich auf ihren Wegen nicht vorankommen. Um eine derartige Kenntnis zu
nutzen, muss man die spezifische Art des Handelns in die Praxis umsetzen, die
für die jeweilige Stufe der Liebe, auf der man sich bereits befindet, charakteris-
tisch ist. Bernhard erläutert im Anschluss an die klassische Lehre der Antike,
dass die Liebe nur eine natürliche Seelengestimmtheit (affectio naturalis) von
vieren sei (die anderen drei sind Angst, Freude und Traurigkeit).22 Die Tatsa-
che, dass der Abt von Clairvaux den Fortschritt und die Erfüllung des Menschen
nach Graden der Liebe beschreibt, ist schon für sich eine starke Aussage über
den Primat dieser Seelenkraft und ein Hinweis darauf, welch radikale Bedeu-

330 John Eudes Bamberger

22 Vgl. Bernhard von Clairvaux, De diligendo Deo VIII, 23. Ed. J. Leclercq et al. Rom 1963 (Sancti Bernardi
Opera; Bd. 3), 138,6.

Thomas Merton OCR (1915–1968); Foto: Sibylle
Akers. © Gethsemani Abbey, Kentucky.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 330



tung er ihr zumisst. Mit dieser Konzentration auf die Liebe folgt er eindeutig der
Lehre Jesu und des Johannes und Paulus. Er ist der Überzeugung, je reiner, ed-
ler und glühender die Liebe sei, die den Einzelnen motiviere und charakterisiere,
desto erfolgreicher sei auch dessen Leben.

Bernhard sieht den Zweck des Mönchslebens, ja jedes Menschenlebens im
Wesentlichen darin, einen tief greifenden Wandlungsprozess der Liebe zu durch-
laufen, bis diese zur Vollkommenheit gelangt. Das bedeutet, dass Bernhard vom
Menschen glaubt, es gehe in seinem Dasein im Wesentlichen um eine dynami-
sche Verwandlung seines tiefsten Inneren. Die Triebkraft dieses Prozesses sei
die vorwärts drängende Liebe mit ihrer Sehnsucht nach jenem Zustand, der den
Menschen mit Gott vereint. Die Wirkung des spirituellen Lebens sei die radi-
kale Neuschaffung des ganzen Menschen. Spiritueller Fortschritt sei also nicht
nur eine Frage des Erlernens neuer Gewohnheiten, des sich Einfügens in einen
anderen Lebensstil und des Entwickelns neuer Fertigkeiten. Es gehe um eine
Neuschöpfung, um etwas, das das Selbst an seinem höchsten Punkt betreffe, eine
Umgestaltung seines tiefsten Wesens und eine Neuausrichtung seiner Energien
in dem Augenblick, in dem sie aus seiner verborgensten Mitte aufsteigen. Dies
alles sind genau die Punkte, um die es Merton bei seinen Bemühungen ging, ei-
nen aktiven Beitrag zur Erneuerung der Ausbildung und des Lebensstils in un-
serem Orden zu leisten.

Eine solche Sicht des Menschen ist aus dem Neuen Testament abgeleitet: Je-
sus hatte zu Nikodemus von der Notwendigkeit gesprochen, von oben her neu
geboren zu werden, und zwar dank des Einwirkens von Gottes Geist auf den
Einzelnen. Er sprach davon, so vollkommen zu werden, wie der Vater im Him-
mel vollkommen ist. Der heilige Paulus entwickelte eine Theologie, die von die-
ser dynamischen Sicht der Neugeburt des Menschen in eine neue Sphäre hinein
ausgeht, in der Gott die Mitte ist und alles durchdringt. Ihm war klar, dass ein
derartiger Prozess auf eine ganz neue Schöpfung hinausläuft, und so bezeichnet
er ihn als Verwandlung.23 Zwar gebraucht er diesen Begriff nur zweimal, näm-
lich 2 Kor 3,18 und Röm 12,2, aber er ist eindeutig einer der wichtigsten seines
spirituellen Vokabulars. Die Verwandlung, wie er sie sich vorstellt, ist ein le-
benslanger Prozess, der in der Gestaltwerdung eines Menschen gipfelt, der fähig
ist, am Leben Gottes selbst glücklich teilzuhaben: „Angesichts des Erbarmens
Gottes ermahne ich euch, meine Brüder, euch selbst als lebendiges und heiliges
Opfer darzubringen, das Gott gefällt; das ist für euch der wahre und angemes-
sene Gottesdienst. Gleicht euch nicht dieser Welt an, sondern wandelt euch und
erneuert euer Denken, damit ihr prüfen und erkennen könnt, was der Wille Got-
tes ist: was ihm gefällt, was gut und vollkommen ist.“ (Röm 12,1−2).

Thomas Merton 331

23 Paulus verwendet dafür das Verb metamorphóein.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 331



Die eigentliche Aufgabe des Mönchs ist „die Arbeit am Herzen“, im Zentrum
seines Wesens, wo er dem lebendigen Gott begegnet und die Gnaden empfängt,
die er Tag um Tag für das große Werk seiner Heiligung (deification) braucht.
Die hervorstechenden Züge der Spiritualität Bernhards sind glühende Begeiste-
rung und Hingabe sowie Sehnsucht nach einem höheren Leben des reinen Ge-
bets, das von jenen asketischen Praktiken gefördert wird, die immer fester Be-
standteil kontemplativerer Gebetsformen waren. Zudem hatte er aus den
Evangelien und vom heiligen Paulus gelernt, dass man eine tief greifende Neu-
ordnung, eine Umwandlung seines ganzen Selbst durchmachen muss, um zu
dem zu gelangen, was uns verheißen ist, und zur Erfüllung unserer Sehnsucht
nach dem wahrhaft glücklichen Leben. Dieses Bewusstsein drückt er in seinen
Predigten über das Hohelied so aus: „Wir haben diese Herrlichkeit gesehen, ‚die
Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vaters‘ (Joh 1,14). Dabei ist uns die über-
aus gütige und wahrhaft väterliche Seite dieser Herrlichkeit erschienen. Diese
Herrlichkeit erdrückt mich nicht, obwohl ich mich mit allen meinen Kräften in-
tensiv auf sie ausrichte; eher möchte ich ganz von ihr geprägt werden. Denn ‚wir
schauen mit enthülltem Antlitz und werden von Klarheit zu Klarheit in dasselbe
Bild verwandelt, sozusagen vom Geist des Herrn‘ (2 Kor 3,18 Vulg.). Indem wir
ihm gleichförmig werden, werden wir verwandelt. Es sei aber fern, dass jemand
sich anmaße, Gott gleichförmig werden zu wollen in der Herrlichkeit seiner Ma-
jestät statt in der Bescheidenheit seines Willens.“24

Bernhards guter Freund Wilhelm von Saint-Thierry entwickelte ebenfalls eine
sehr dynamische Spiritualität, bei der das Ziel des kontemplativen Lebens eine
wirkliche Neuformung des ganzen Menschen ist. Er gebrauchte ein etwas ande-
res Vokabular, aber es ging ihm im Wesentlichen um die gleiche Wahrheit:
„Wenn wir in Gott Zuflucht nehmen, führt das zu keiner Veränderung in ihm
oder seiner Natur; aber wir werden verändert, denn wir, die wir schlechter wa-
ren, werden besser. So wird also er, wenn er anfängt, unser Vater zu sein, nicht
verändert; vielmehr werden wir neu geschaffen und zu Söhnen Gottes, und zwar
durch seine Gnade, mit der er uns die Macht gegeben hat, Söhne Gottes zu wer-
den. Und wenn wir zu Söhnen Gottes gemacht werden, wird unser Wesen wirk-
lich zum Besseren verwandelt.“25

Aus unseren Zisterzienservätern ließen sich beliebig viele weitere Stellen an-
führen, die ihre dynamische Auffassung der Tradition belegen, dass der Zweck
unserer Lebensweise die radikale Verwandlung unseres inneren Seins und nicht
nur die Anpassung an die Subkultur des Klosters sei. Es gibt noch weitere Texte,
die dieses Thema unter anderen Aspekten behandeln, etwa demjenigen der Ver-

332 John Eudes Bamberger

24 Bernhard von Clairvaux, Super Cantica Canticorum 62,5. Ed. J. Leclercq et al. Rom 1958 (Sancti Bernardi
Opera; Bd. 2), 158,15–22.
25 Wilhelm von Saint-Thierry, Aenigma fidei, in: Migne PL 180, 424B.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 332



göttlichung (divinization), also des höchsten Ausdrucks der Verwandlung, wie
z.B. im bekannten Ausspruch des heiligen Bernhard: „So ergriffen werden, heißt
vergöttlicht werden (sic affici deificari est).“26 Aelred, Isaak von Stella und an-
dere Zisterzienser haben uns Texte hinterlassen, die die gleiche Überzeugung
offenbaren: Zweck unseres Lebens ist das radikale Engagement unseres gan-
zen Seins, unter dem Einfluss des Heiligen Geistes an unserem inneren Men-
schen zu arbeiten, bis wir Christus, unserem Herrn und Erlöser, gleichförmig
werden.27

9   Wiederherstellung der »imago Dei«

Bei seiner Lektüre der Zisterzienserväter kam Merton rasch zur Erkenntnis, dass
die dynamische Mitte ihres Begriffs vom Mönchsleben dieser Prozess der radi-
kalen Wiederherstellung der ursprünglichen Gottebenbildlichkeit des Menschen
ist. Der Mensch ist nach dem Muster der verborgenen, geheimnisvollen Natur
Gottes selbst geschaffen. Merton ging auf, dass er die grundlegende Bedeutung
dieses dynamischen Konzepts für das Mönchsleben wiederentdeckt hatte, von
seinem Geist erfasst worden war und nach seinen strengen asketischen Ansprü-
chen lebte. Schon bald kam er zur Überzeugung, er sei dazu berufen, dieses Kon-
zept neu zu formulieren. Das tat er, indem er diesen Prozess so beschrieb, wie er
ihn in seinem eigenen Mönchsleben erfahren hatte. Damit konnte er ihn ande-
ren Mönchen und überhaupt anderen Menschen in der lebendigen Sprache un-
serer heutigen Zeit erschließen. Mit der Arbeit daran begann er bereits vor sei-
ner Priesterweihe. Durch die Veröffentlichung von Seeds of Contemplation28 im
Jahr 1949 wurde er zum bekanntesten und viel gelesenen Vermittler dieses Pro-
zesses. Wiederholt betonte er die Notwendigkeit, diejenigen Praktiken zu erhal-
ten und zu stärken, die der Tradition nach wesentlich waren für das Ziel, durch
Verwandlung Christus wieder ähnlich zu werden. Nur eines von vielen Beispie-
len sei hier angeführt: In seinem Tagebucheintrag vom 6. September 1948 schil-
dert er sein Gefühl der Ruhelosigkeit und den inneren Konflikt, die sich weithin
aus der zunehmenden Bekanntheit ergaben, die ihm seine unlängst veröffent-
lichte Autobiografie eingebracht hatte. Seine Gedanken über diese Situation stel-
len den Versuch dar, das persönliche Verständnis seiner Mönchsberufung zu
klären: „Eine Regel zum Sinn meines Daseins zu machen, genügt nicht. Einen
Orden, eine spirituelle Tradition zum Zentrum meines Lebens zu machen, ge-
nügt nicht. Die Kontemplation genügt nicht: an sich ist sie als Ideal ungenügend.

Thomas Merton 333

26 Bernhard von Clairvaux, De diligendo Deo X, 28 (Anm. 22), 143,15.
27 Vgl. M.-A. Fracheboud, Art. Divinisation IV A 3: Cisterciens, in: Dictionnaire de Spiritualité 3 (1957),
1405–1412.
28 Vgl. Anm. 7.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 333



Mich selbst Christus hingeben – verwandelt, ganz einfach und arm −, das sind
einige wesentliche Dinge, die ich brauche.“29

Das war das Programm, das er sich bereits als junger Mönch während seines
Studiums für die Priesterweihe vorgenommen hatte. Wenige Jahre danach erhielt
er bereits das Amt des magister spiritus, das darin bestand, der ziemlich großen
Gruppe von Mönchsstudenten seines Klosters als Lehrer und geistlicher Beglei-
ter zur Verfügung zu stehen. Er las auch weiterhin ein breites Spektrum von Bü-
chern und nahm am regulären klösterlichen Tageslauf teil, aber dank dieser pas-
toralen Aufgabe erweiterte und vertiefte er sein Verständnis dieses spirituellen
Wandlungsprozesses immer mehr. Seine wachsenden Einsichten führten dazu,
dass er sein Frühwerk überarbeitete. Dabei vervollständigte er eher seinen frü-
heren Begriff vom Vorgang dieser Verwandlung, als dass er ihn korrigierte. Er
gab dieser neuen, erweiterten Ausgabe den Titel New Seeds of Contemplation,30

denn die Ergänzungen hatten den Grundzug des Buchs dahingehend verändert,
dass sie aufzeigten, wie Kontemplation und der Prozess der Verwandlung grund-
sätzlich allen Menschen guten Willens zugänglich seien, während die frühere
Ausgabe noch vorwiegend für Mönche und Ordensleute geschrieben war. 

Merton äußerte sich sein Leben lang immer wieder neu zum kontemplativen
Gebet und zur Verwandlung, die namentlich die griechischen Kirchenväter als
theôsis, „Vergöttlichung“ oder „Heiligung“ (deification), bezeichnet hatten. Aber
die Grundlinien von New Seeds of Contemplation bestanden in Ansichten, die im
Wesentlichen bis zum Ende seines Lebens Mertons Erfahrung und Überzeugung
entsprachen. So enthält diese Überarbeitung, die auch noch über vierzig Jahre
nach ihrer Publikation im Handel ist, die Substanz seines Beitrags zur Erneue-
rung unseres zisterziensischen Erbes im Licht der Zeichen unserer heutigen Zeit.
Halten wir uns also hier an die gleiche Vorgehensweise wie Merton und kehren
zu den gleichen Themen zurück, um sie jedoch in einen weiteren Kontext zu
stellen und sie aus etwas höherer und folglich umfassenderer Sicht in Augen-
schein zu nehmen. Besonders dadurch, dass er die Bedeutung der Liebe für die
Kontemplation betonte und die Notwendigkeit aufzeigte, zur reinen Liebe zu
gelangen, machte Merton deutlich, dass diese Gabe nicht nur hochintelligenten
und kultivierten Menschen vorbehalten ist. Schließlich ist Liebe weiter verbrei-
tet als Intelligenz: „Die einzig wahre Freude auf Erden ist die, dem Gefängnis
unseres eigenen falschen Selbst zu entrinnen und durch die Liebe ins Einswer-
den mit dem Leben einzutreten, das im Wesen jedes Geschöpfs und im Kern
unserer eigenen Seele wohnt und singt. In Seiner Liebe besitzen wir alle Dinge
und erfreuen uns ihres Genusses, finden Ihn in ihnen allen.“31

334 John Eudes Bamberger

29 P. Hart/J. Montaldo (Hrsg.), The Intimate Merton. San Francisco 1999, 59.
30 Th. Merton, New Seeds of Contemplation. New York 1961; dt. Verheißungen der Stille, 5., erw. Auf-
lage. Übers. von M. Larsen/P.F. Portmann. Luzern, Stuttgart 1963. Unter dem Titel Christliche Kontempla-
tion neu übers. von B. Schellenberger. München 2010.
31 P. Hart/J. Montaldo (Hrsg.), The Intimate Merton (Anm. 29), 34.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 334



Merton untersucht, was das Wirken der Liebe hauptsächlich behindert, näm-
lich das falsche Selbst, und skizziert es, indem er seine Natur und die Eigenarten
seines Agierens beschreibt: „Jeder von uns wird von einem illusorischen Ich ver-
schattet: einem ‚falschen Selbst‘. Das ist der Mensch, der ich von mir aus sein
möchte, der aber nicht existieren kann, weil Gott von ihm überhaupt nichts weiß.
Dass Gott überhaupt nichts von einem wissen sollte, ist nun doch ein zu hoher
Anspruch auf Privatsphäre. Mein falsches, privates Selbst möchte außerhalb der
Reichweite von Gottes Willen und Liebe existieren – also außerhalb der Realität
und außerhalb des Lebens. Ein solches Selbst kann aber nichts anderes sein als
eine Illusion.“32

Das ist eine von vielen Stellen, an denen Merton diese problematische Instanz
beschreibt, die sich jedem, der um spirituellen Fortschritt bemüht ist, immer
wieder in den Weg stellt. An anderer Stelle schreibt er über den Zustand der Un-
ähnlichkeit, den dieses hartnäckige Selbst herbeiführt, weil es uns davon abhält,
zu unserer eigenen Mitte zu kommen und folglich zu dem Ort, an dem Gott am
freiesten mit uns in Kommunikation ist. Er gebraucht dabei nicht den Begriff
»falsches Selbst«, spricht jedoch indirekt von dessen aktiver Rolle bei den ent-
sprechenden Auswirkungen: „Wenn dieses innerste ‚Ich‘ erwacht, findet es in
sich die Gegenwart dessen, dessen Bild es ist .. . Diese Behauptung wird jedem
ziemlich unglaublich vorkommen, dem voll und ganz aufgegangen ist, wie sehr
wir im ‚Exil‘ von Gott sind, wie entfremdet diesem innersten Selbst, und wie wir
blind im ‚Land der Unebenbildlichkeit‘ umhertappen.“33

10   Mystische Verwandlung

Der Begriff »Verwandlung«, den ich zu Beginn dieses Aufsatzes im Zusammen-
hang mit dem Reifen in der Liebe eingeführt habe, ist, wenn auch oft implizit,
ganz grundlegend in der Lehre des heiligen Bernhard und anderer Zisterzien-
serväter. Bei Merton, der seine ungeheure Bedeutung erfasste, wird diese höchst
dynamische Sicht des Mönchslebens explizit und rückt in die Bildmitte, ja ins
Rampenlicht. Von wie zentraler Bedeutung er ist, belegt schon sein viel gelobtes
Gedicht Elegy for the Monastery Barn von 1957. Den Anstoß dazu gab ein Brand
in Gethsemani, bei dem die große Scheune voller Heu eines Abends nach der
Vesper abbrannte. (Es sei hier erwähnt, dass ich bei diesem Feuer dabei war und
danach Merton, der ins brennende Gebäude vorgestoßen war, an seiner ver-
brannten Hand behandelte, weil ich der Krankenwärter war.) Das eigentliche
Thema seines Gedichts ist aber die mystische Verwandlung, worauf Michael Hig-

Thomas Merton 335

32 Th. Merton, New Seeds of Contemplation (Anm. 30), 25.
33 Vgl. aaO., 34; ausführlicher darüber Ders., The Inner Experience (Anm. 20), Kap. 1 u. 13.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 335



gins hingewiesen hat.34 Das ganze Gedicht ist von einmaligem Charme und
Esprit. Ich zitiere nur die für unser Thema einschlägigen Zeilen:

Wer kannte ihre Einsamkeit?
Wer hörte den Frieden unten an den Treppen,
Während Flammen flüsternd zwischen den Balken rannten?
Wer spürte das Schweigen, dort,
Die lange, stille Galerie
Rein und ergeben, wartend auf das Feuer.
Sieh! Alle sind sie zurückgekommen, wollen ihr Schlusswort sprechen:
Fünfzig unsichtbare Rinder, die vergang’nen Jahre
Nehmen ihre feierlichen Plätze ein, eines ums andre.
Das ist der kurze Moment ihrer Bestimmung.
Hier ist ihr Sinn gefunden. Hier ist ihr Ende.

Gewaschen in der Flamme wie in einem Sakrament
Sind die leuchtend-glühn’den Wände heilig
In ihrer erst-letzten Freudenstunde.

Fliegt aus vom Inneren der Scheune! Fliegt aus vom Schweigen
Dieser vom Feuer geheiligten Kreatur!  
Niemand steh’ im Innern, auf den Herrn zu schauen!
Niemand wart’ im Innern und sehe den Heiligen
Der sitzt in Gegenwart der Katastrophe
Und dieser Scheune Seinen gütigen Untergang zudenkt!35

Michael Higgins bemerkt dazu: „Das Feuer stellt die ‚erst-letzte Freudenstunde‘
dar, den Gipfelpunkt der Sehnsucht des Mystikers nach Transzendenz; das voll-
kommene Bild des geeinten Zustands. (…) Aber dieser Tod durch Feuer, diese se-
lig machende Verwandlung, ist nicht gratis. Jahre des Schweigens und der Ein-
samkeit, der spirituellen Ausdauer und des mönchischen Gehorsams gingen ihr
voraus.“36 Merton verwendete dasselbe Bild vom Feuer als Symbol für die Ver-

336 John Eudes Bamberger

34 Vgl. M. Higgins, Heretic Blood: The Spiritual Geography of Thomas Merton. Toronto 1998, 138–142.
35 Th. Merton, Elegy for the Monastery Barn, in: Collected Poems of Thomas Merton. New York 1977,
288f.: „Who knew her solitude?/ Who heard the peace downstairs/ While flames ran whispering among
the rafters?/ Who felt the silence, there,/ The long hushed gallery/ Clean and resigned and waiting for the
fire?/ Look! They have all come back to speak their summary:/ Fifty invisible cattle, the past years/ Assume
their solemn places one by one./ This is the little minute of their destiny./ Here is their meaning found.
Here is their end./ Laved in the flame as in a Sacrament/ The brilliant walls are holy/ In their first-last hour
of joy./ Fly from within the barn! Fly from the silence / of this creature sanctified by fire!/ Let no man stay
inside to look upon the Lord!/ Let no man wait within and see the Holy/ One sitting in the presence of 
disaster/ Thinking upon this barn His gentle doom!“ (Übers. B. Schellenberger).
36 Vgl. M. Higgins, Heretic Blood (Anm. 34), 139f.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 336



wandlung auch in anderen Gedichten, in denen er versuchte, Inhalte zu vermit-
teln, von denen er wusste, dass Worte nur auf sie verweisen, sie aber nicht ange-
messen zum Ausdruck bringen konnten. Ich zitiere aus zwei Gedichten, die etwas
von dem Geist einfangen, den die griechischen Väter theoría physikè, „Kontem-
plation Gottes in der Natur“, nannten. Sie führen Mertons überschwängliche Re-
aktion auf die Einsichten vor Augen, die ihm im Lauf dieses Verwandlungspro-
zesses geschenkt wurden. Das erste Gedicht mit dem Titel Freedom as Experience
bietet ein besonders starkes Bild für jene Liebe, die in der Kontemplation von
Lichtblitzen verwandelt wird, die etwas von der Liebe der Heiligsten Dreifaltig-
keit enthalten:

Und wenn dann Feuer wie Juwelen keimen
Tief im steinernen Herzen eines Kafferngebirges,
Brennt unsre Schwerkraft, unser neu erschaffnes tiefes Sehnen
in der Mine unsres Lebens wie ein unentdeckter Diamant.37

Das zweite Gedicht, The Sowing of Meanings, ist voller Bilder aus der Natur, die
das in den Tiefen der geschaffenen Dinge verborgene Geheimnis der göttlichen
Liebe offenbaren. Auch hier ist das Feuer Symbol für diese Neuerschaffung des
Menschen. Ein Abschnitt daraus lautet:

Denn wie ein Körnchen Feuer
Das im Herzen jedes Lebewesens glimmt
Steckt Gott Seine ungeteilte Kraft
Senkt Er sein für Welten zu unermessliches Wort
In Same und Wurzel und Blatt und Blüte,

Bis in den verblüffenden Schattenlichtern
Des windigen, bewölkten Aprils
Das religiöse Schweigen des Frühlings überladen wird
Und die Schöpfung den Druck ihres immerwährenden Geheimnisses
Länger auszuhalten zu schrecklich findet.

Dann sieh! Wohin wir auch blicken: Felsen und Bäume
Wiesen und Hügel und Ströme und Vögel und Firmament.
Und unsere eigenen Seelen in uns blitzen auf und überschütten uns mit Licht,
Indes die wilde Landschaft, unbekannt, von Menschen unbesucht,
Garben reinen Feuers trägt, das alles verwandelt.

Thomas Merton 337

37 Th. Merton, Freedom as Experience, in: Poems (Anm. 35), 187: „And then, as fires like jewels germi-
nate/ Deep in the stone heart of a Kaffir mountain,/ So now our gravity, our new-created desire/ Burns in
our life’s mine like an undiscovered diamond.“ (Übers. B. Schellenberger).

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 337



… und pflanzt dieses Licht tief hinab in das Herz von Finsternis und Vergessen
Und taucht ihm nach, um Flamme zu entdecken.38

Schon am Schluss seiner frühen Autobiografie, des Bergs der Sieben Stufen, hatte
P. Louis von der Verwandlung, die er sich erhoffte, gesagt, sie werde wie eine
Feuerprobe sein. Da er zum Zeitpunkt seines Todes durch einen elektrischen
Stromschlag mehrere starke Verbrennungen erlitt, mag es nicht zu weit herge-
holt sein, diese Bemerkung als Hinweis darauf zu sehen, mit welch propheti-
scher Einsicht er bereits damals den Sinn seines Lebens und dessen Ende ins
Wort zu bringen vermochte: „Ich höre Deine Stimme zu mir sprechen: Ich werde
dir geben, was du wünschest. Ich werde dich in die Einsamkeit führen. Ich werde
dich auf eine Weise führen, die du unmöglich verstehen kannst, weil ich will,
daß es auf dem schnellsten Wege geschehe .. . Alles, was du berührst, wird dich
brennen, und deine schmerzende Hand wird zucken, bis du dich selbst von al-
len Dingen zurückgezogen hast. Dann wirst du ganz allein sein. Alles, was man
sich wünschen kann, wird dich versengen und dir Zeichen einbrennen, und du
wirst schmerzerfüllt fliehen, um allein zu sein .. . Du wirst gelobt werden; aber
es wird nur sein, als würdest du am Pfahl verbrannt .. . Und deine Einsamkeit
wird unermeßliche Früchte tragen in den Seelen der Menschen, die du nie sehen
wirst auf Erden .. . Auf daß du zum Bruder Gottes werdest und den Christus der
verbrannten Menschen kennen lernest.“39

Aus dem Englischen übersetzt von Bernardin Schellenberger

338 John Eudes Bamberger

38 Vgl. Ders., The Sowing of Meanings, in: AaO., 188f.: „For, like a grain of fire/ Smouldering in the heart
of every living essence/ God plants His undivided power/ Buries His thought too vast for worlds/ In seed
und root and blade and flower,// Until, in the amazing shadowlights/ Of windy, cloudy April,/ Surcharging
the religious silence of the spring/ Creation finds the pressure of ist everlasting secret/ Too terrible to bear.//
Then every way we look, lo! rocks and trees/ Pastures and hills and streams and birds and firmament/ And
our own souls within us flash, and shower us with light,/ While the wild countryside, unknown, unvisited
of men,/ Bears sheaves of clean, transforming fire.// ... And plants that light far down into the heart of dar-
kness and oblivion/ And plunges after to discover flame.“ (Übers. B. Schellenberger).
39 Vgl. Ders., Der Berg der Sieben Stufen (Anm. 3), 441f. Der Übersetzer H. Grossrieder gibt die Schluss-
worte learn to know the Christ of the burnt men interpretierend wieder mit „und den Christus der als
Sühnopfer dargebrachten Menschen kennen lernest“; das ist hier im Zitat geändert.

83_2010_5_321_338_Bamberger_1  21.07.10  15:02  Seite 338



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


