Biicher

Buchbesprechungen

Wolfgang Briickner

Frommes Franken

Kult und Kirchenvolk in der Didzese
Wiirzburg seit dem Mittelalter
Wirzburg: Echter 2008. 208 S., Abb.
ISBN 978-3-429-03012-4, geb., € 19,90

Mit dem Boom der Wallfahrten, dem Engelkult
und manch anderem Trend werden in den letz-
ten Jahren Formen der Religiositat aufs Neue
modern, die man Jahrzehnte lang als ,Volks-
frommigkeit” in die Nahe des Aberglaubens ge-
rickt und als nicht mehr zeitgemaR flr eine
moderne, aufgeklarte Welt erklart hatte. Damit
aber kann sich auch die Ethnologie wieder un-
befangener den unter ,Volksfrommigkeit” ge-
fassten Phanomenen zuwenden. B., emeritier-
ter Professor fir deutsche Philologie und
Volkskunde an der Universitat Wirzburg,
nimmt , den gelebten Glauben der Vielen in ih-
ren Gemeinden und Gemeinschaften” (12) in
den Blick, mithin also die 6ffentliche, nicht die
familidre, hausliche Frommigkeit im Territorium
der Di6zese Wirzburg. Hierzu gehoren fir B.
vor allem Heiligenfeste, Reliquien, Bilder, An-
dachten und Bruderschaften bzw. Vereinigun-
gen, Prozessionen und Wallfahrten, Wegkreuze
und Bildstocke. Zeitlich begrenzt B. seine Un-
tersuchungen auf die Zeit zwischen Spatmittel-
alter und II. Vatikanischem Konzil. Dabei glie-
dert er die Abhandlung entlang dreier groRer
Epochen, deren Einschnitte er mit der Konfes-
sionalisierung im 16. Jh. und der Sakularisation
im 18. Jh. setzt.

Nach methodischen Vorbemerkungen (10—
13) wendet sich der 1. Teil den , Offentliche(n)
Frommigkeitsformen im Mittelalter” (14-51) zu.
Im 2. Teil stellt B. die , Konfessionsfrommigkeit
zwischen Trienter Konzil und Sakularisation”
(52-111) dar. SchlieRlich handelt der 3. Teil Gber
.Kirchlich gepragte Lebensstile im 19. und 20.
Jh.” (112-165). Der 4. Teil ,Frommes Franken-
bewusstsein, gepflegte Mittelalterasthetik, mo-
derne Barockimaginationen” (166-204) ver-
sucht einen systematischen Ertrag zu formuie-
ren. Literatur- und Bildhinweise (205-208) be-
schlieSen das Buch. Mit diesem Werk fasst B.
sein schier unendliches Detailwissen, das er im
Laufe seines Wissenschaftlerlebens erworben

GulL 84/1 (2011) 101-109

hat, in einem kompakten und Ubersichtlichen
Band zusammen. Er schreibt klar, verstandlich
und anschaulich. Auch Nichtfachleute kdnnen
sein Buch gut lesen. Und das, obwohl B. ein
prazises methodisches Instrumentar anwendet.
Verstandlichkeit geht keineswegs auf Kosten
der wissenschaftlichen Prazision und Reflexion.
Im Gegenteil: Klassische Klischees und verbor-
gene hermeneutische Vorannahmen deckt B.
konsequent und ideologiefrei auf. Zudem iso-
liert er die Frommigkeitsgeschichte nie aus dem
Kontext der Kirchen- und Politikgeschichte ins-
gesamt, sondern bettet sie mit grolem Weit-
blick in gréfRere Zusammenhange ein. Insofern
ist ihm mit diesem Buch ein wirklich grofRer
Wurf gelungen.

Gleichwohl bleiben einige Wiinsche: Ob-
wohl B. mit der Beschrankung auf die 6ffentli-
che praxis pietatis eine klare Begrenzung seines
Untersuchungsgegenstandes vornimmt, ver-
misst man einiges. So ist die Kilianifestwoche
heute eine der bedeutendsten AuRerungen
frankischer Volksfrommigkeit. lhre Genese
durch die Jahrhunderte wird aber nur punktuell
und umrisshaft sichtbar. Auch der religidse
Volksgesang, der Franken von vielen anderen
Regionen Deutschlands markant abhebt, wird
nur ansatzweise behandelt. Hier hatte man
gern mehr erfahren.

Im abschliefenden Teil, in dem B. den
systematischen Ertrag seines geschichtlichen
Durchgangs zusammenfasst, bleiben span-
nende Fragen offen: Warum ist ausgerechnet in
Franken Uber die Jahrhunderte eine Frommig-
keit gewachsen, die intensiver und selbstbe-
wusster auftritt als die vieler anderer Regionen
Deutschlands? Warum hat ausgerechnet sie
dazu geflihrt, dass das katholische Franken weit
weniger anfallig flr die nationalsozialistische
Ideologie war als jede andere Region Deutsch-
lands, und dass dort auch heute noch eine
der lebendigsten Ortskirchen des deutschen
Sprachraums zu finden ist (hdchster Kirchenbe-
such, niedrigste Kirchenaustrittsrate usw.)?

Fur den wissenschaftlichen Leser waren ge-
naue Literaturbelege und Quellenangaben jen-
seits eines allgemeinen Verzeichnisses eine
wertvolle Erganzung. Ein Orts- und vielleicht
auch ein Personenregister waren selbst flr das
nichtwissenschaftliche Publikum hilfreich. Trotz
dieser kleinen Anfragen ist B. ein Band gelun-
gen, der bleibend hohen Wert besitzt und ei-
nen Meilenstein in der Erforschung der fran-
kischen Frommigkeit darstellt. Es ist zu wiin-
schen, dass das Werk viele Leser findet und die



102 Buchbesprechungen

weitere Forschung nachhaltig inspiriert. Corri-
genda (neben wenigen orthografischen Feh-
lern): S. 23 Zisterze statt Zisterne; S. 145 fehlt in
der Bildlegende der Ortsname; S. 172 sollten in
der Bildlegende die dargestellten Heiligen (Bo-
nifatius, Kolonat, Kilian, Totnan, Burkard) be-
nannt werden.

Michael Rosenberger

David von Augsburg

Vom inneren und dufseren Menschen

Ubers. und hrsg. von Marianne Schlosser

mit einer Einflihrung von Cornelius Bohl OFM
St. Ottilien: EOS 2009. 276 S.

ISBN 978-3-8306-7360-6, kart., € 19,80

Einen unmittelbaren Zugriff auf die Geistigkeit
der ersten Generation der Franziskanertheolo-
gen erlaubt die Textausgabe von Davids von
Augsburg Vom 4ufSeren und inneren Menschen
(ca. 1240-1245), einem der wichtigsten geist-
lichen Wegweiser des Mittelalters. Dass dieses
Buch aber keineswegs den Franziskanern vor-
behalten blieb, bezeugt die weite mittelalterli-
che Uberlieferung, die mit Gber 370 Manu-
skripten von Spanien bis Polen quer durch alle
Orden gestreut ist und darauf hinweist, dass
das Buch nicht zuletzt die Gesprachskreise der
Devotio moderna und die damit verbundene
Laienspiritualitat befruchtet hat. Im Original
lautet der Titel De exterioris et interioris homi-
nis compositione secundum triplicem statum
incipientium, proficientium et perfectorum libri
tres, von Marianne Schlosser mit grofSer Sensi-
bilitat fir modernes Sprachgefihl einfach mit
.Vom inneren und duf3eren Menschen” Uber-
setzt.

Das Werk ist eine Art Handbuch des geistli-
chen Lebens, gewachsen aus einer reichen in-
neren Erfahrung, verbunden mit einer Lebens-
praxis des gesunden Augenmal3es; es will eine
bewusst ganzheitliche Handreichung fiir den
geistlichen Weg bieten, bei dem drei Ebenen
unterschieden werden. Es ist nicht gleichgiltig,
wie man singt, was man redet oder wie man
auftritt. Dass ein Novizenmeister in erster Linie
darum bemiht ist, seinen Schutzbefohlenen
gesunde Grundlagen fur ein Ordensleben zu
vermitteln, werden auch Menschen, die nicht
im Orden stehen, mit Verstandnis quittieren,
insbesondere, wenn der geistliche Lehrer seine
Ratschlage so formuliert, dass sie allgemein
verstandlich sind. David wurde, wie er selbst
schreibt, offensichtlich auch gerne von ande-

ren nicht-franziskanischen Gemeinschaften ein-
geladen; man verstand ihn offensichtlich auch
im anderen Lager. Im Gegenteil, seine geistli-
che Herkunft aus der monastischen Theologie
ist unverkennbar, wenn er etwa das Verbleiben
im Kloster als Heilmittel der Seele preist. Um-
gekehrt hat man seine franziskanische Identi-
tat in Frage gestellt, allein er kennt offensicht-
lich das Testament des Franziskus, die Regel
von 1223 und die ,Vita prima” des Thomas von
Celano. Sein primares Anliegen aber ist die In-
stitutionalisierung des franziskanischen Charis-
mas, eine gesunde Ausgewogenheit zwischen
Armutsprotest und vorschneller burgerlicher
Anpassung zu finden, wobei er hierin Bona-
ventura nicht unahnlich ist.

Der Weg innerer Heilung kommt im 2. Teil
zur Sprache, wenn es um die Neugestaltung
und -formierung des inneren Menschen geht.
Es zeugt von einem optimistischen Menschen-
bild, wenn David die Uberzeugung zum Aus-
druck bringt, dass er eine Uberwindung der De-
formation von memoria, ratio und voluntas,
aber auch der , platonischen” Seelenkrafte con-
cupiscibilitas, irascibilitas und rationalitas fur
moglich halt. In seinen Ausfiihrungen tber den
geistlichen Kampf kann er viel von seinem Rea-
litatssinn und seinem hintergriindigen Humor
einbringen. Einen sapientialen Aspekt bringt
der 3. Teil: Sieben Stufen soll der geistliche
Mensch nehmen, um den Lohn der Weisheit
einzubergen, die Erfahrung Gottes im inneren
Gebet. Hier zeigt sich David als Mystagoge, der
mit knappen Worten skizzieren kann, was ein
Mensch auf der Suche nach Begegnung mit
dem gottlichen Gegenuber im Frieden des Her-
zens beachten muss. Hierbei scheint durchaus
etwas von der ursprunghaften Begeisterung
der noch jungen franziskanischen Bewegung
durch, wenn David auf den Jubel des Herzens
abhebt, auf die Freude, die Herz und Leib er-
zittern lasst.

Sicherlich ist Cornelius Bohl beizupflichten,
wenn er Wilhelms von Saint-Thierry seinerzeit
berihmten Novizentraktat , Brief an die Brider
von Mont Dieu” (um 1144) als Vorbild fur das
dreistufige Grundgerust von Davids Werk aus-
macht. Dennoch ware es wunschenswert ge-
wesen, wenn sich Bohl bei seinem Urteil etwas
mehr Zuruckhaltung auferlegt hatte, David von
Augsburg — immerhin einer der Vater der sog.
deutschen Mystik — eine Art , kreativen Samm-
ler” zu nennen, der nicht das Pradikat einer
geistlichen Personlichkeit ersten Ranges ver-
diene. Dieses Urteil verkennt die Methodik der



Buchbesprechungen 103

Autoren des Mittelalters, die sich andere Werke
zwar gerne zum Vorbild nahmen, dies aber mit
dem Vorsatz, sie ,weiterzudenken” oder auch
zu korrigieren oder zu Ubertreffen. Die hundert
Jahre Unterschied haben sich dahingehend
ausgepragt, dass Davids Entwurf gegenuber
dem Werk des Zisterziensers des 12. Jh. das
systematisierende Denken der Hochscholastik
reflektiert. Was in der monastischen Theologie
der Zisterzienservater noch spontan und per-
sonlich erscheint, ist hier bereits wohlgeordnet
didaktisch aufgearbeitet und , weitergedacht”,
ohne dabei allerdings den ansprechenden Duk-
tus des Lehrer-Schiler Verhaltnisses zu verlie-
ren. Davids franziskanische Synthese des geist-
lichen Lebens hat es verdient, mit geistlichem
Gewinn —auch als Gewissenserforschung — ge-
lesen zu werden. Abschlieend bleiben hochs-
tens die zahlreichen Kirzungen des Texts zu
bedauern, die wohl der Lesbarkeit des Werkes
dienen sollen, andererseits fiir den Leser eine
EinbulRe an originalem Lesevergniigen bedeu-
ten.

Wolfgang Buchmdiller OCist

Ottmar Fuchs

Im Innersten gefahrdet

Fir ein neues Verhdéltnis

von Kirchenamt und Gottesvolk

(editio ecclesia semper reformanda; 4)
Innsbruck: Tyrolia 2009. 173 S.

ISBN 978-3-7022-3030-2, geb., € 17,95

F., Ordinarius fir Pastoraltheologe an der Uni-
versitat Tlbingen, legt mit dem hier anzuzei-
genden Buch ein engagiertes Pladoyer fur eine
menschenfreundliche Kirche vor. Dass die real
existierende Ecclesia diese christlich gegrin-
dete Humanitat langst noch nicht allerorten
verwirklicht, macht die — tbrigens durchgéangig
gut lesbaren — Reflexionen so brisant und be-
grindet den manchmal dufSerst eindringlichen
Sprachduktus des Verfassers.

Im Modus des klassischen Dreischritts Sehen,
Urteilen, Handeln analysiert F. grundlegende
Mangel kirchlichen Handelns. Diese markiert er
zeitdiagnostisch als das ,pastorale Schisma
zwischen der Realitat der Pastoral und denen,
die daflir in den oberen Etagen verantwortlich
sind” (15). Zur Folge hat diese Spaltung -, vor
allem unter Frauen” (ebd.) — innere oder dufRere
Distanzierungen von der Institution Kirche und
den zum Teil traumatisierten Marsch in die Emi-
gration. Vor dem Hintergrund dieser Analyse

wird deutlich, dass sich das Volk Gottes hier-
zulande nicht blof in einem strukturell-finan-
ziellen Umbruch bzw. Anpassungsprozess be-
findet. Ekklesiologisch geht es um weit mehr:
namlich ,um die Bedrohung der katholischen
Identitat der Kirche als Sakrament des Heiles in
der Welt.” (17) Unlberhérbar klingt hier ein
Grundton der Theologie des Verfassers an: Im
Sinne seiner Hermeneutik des II. Vatikanischen
Konzils begreift F. die Trias von Glaube, Kirche
und Sendung als unhintergehbare Einheit.
Diese gilt es immer wieder neu in die Pluralita-
ten der nachmodernen Gesellschaft hinein aus-
zubuchstabieren: ,Das Konzil hat mit seinen
Positionen der Religionsfreiheit, der Okumene,
des Dialogs, der Kollegialitat der Bischéfe und
der Ortskirchen, mit seiner Volk-Gottes-Sicht
der Kirche und mit ihrer Solidaritatsverantwor-
tung fr das Gottesvolk aller Menschen, Volker
und Religionen sowie Uberhaupt mit der pas-
toralen Methode der Entdeckung der Zeichen
der Zeit im Horizont der Erfahrungsorientierung
von Liturgie, Glaube und Sendung immer auch
die darin unvermeidbare Frage nach der Plura-
litat aufgeworfen.” (10) Anders ausgedrlickt:
Sakramentale Heilsvollzlige der Kirche und die
vielfaltig bunten Lebensvollziige der Menschen
bedurfen in ihrer spannungsreichen Beziehung
je neu der Vermittlung. Diese Aufgabe ist dem
ganzen Gottesvolk und in ihm in besonderer
Weise den kirchlichen Diensten (vgl. 49ff. bzw.
69ff.) aufgegeben. Theologisch betrachtet ha-
ben die ekklesialen Amter dabei nicht bloR fir
die Glaubensvergewisserung ad intra einzuste-
hen, sondern — resultierend aus dem Auftrag,
das Evangelium der ganzen Welt zu verklinden
(Mk 16,15) — auch die Verantwortung ad extra.
Im Sinne einer an Michel Foucault geschulten
Topologie beschreibt F. diese doppelte Oblie-
genheit der kirchlichen Verantwortungstrager
im Blick auf die Kasualpastoral wie folgt:
.Kirchliche Rituale sind nicht nur Vollzugsorte
einer Glaubensgemeinschaft in ihrem innersten
Zentrum, in der Kerngemeinde etwa, sondern
befinden sich immer auch am ,Rande’ zwischen
innen und aullen, zwischen Nahestehenden
und Fernstehenden. Sie sind Verbindungsorte
zwischen kompakter und dispersiver Kirche”
(104).

Ohne in das allzu oft anzutreffende kirchen-
amtliche Gejammer einzustimmen, sind F.’
Uberlegungen fiir ein neues Verhaltnis von Kir-
chenamt und Gottesvolk von einer tief griin-
denden gnadentheologischen Hermeneutik
durchzogen und getragen. Die diesbezliglichen



104 Buchbesprechungen

Ausflihrungen zur je grofReren Barmherzigkeit
und Gnade — zumeist in Form kleiner theologi-
scher Meditationen zu ausgewahlten Schrift-
texten komponiert — haben mich in ihrer spiri-
tuell tiefgrindigen Einfachheit sehr berihrt,
etwa dort, wo der Verfasser im Anschluss an
das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk
15,11-32) ausfihrt: ,Gottes Barmherzigkeit ist
voraussetzungslos, aber darin nicht blind: Er
sieht die Schattenseiten und spricht die Tater
schuldig, schon aus Barmherzigkeit und Ge-
rechtigkeit den Opfern gegeniber. Aber er
zieht seine Liebe nicht zurtick. (...) Er istimmer
mit seiner ganzen Gottlichkeit barmherzig. Eine
solche unerschopfliche Barmherzigkeit ist keine
billige Gnade, sondern kommt teuer zum Aus-
druck am Holze des Kreuzes.” (32f.). Dass die-
ses Meditationsstuck (wie andere auch) dem
Autor nicht die Sicht auf die harten Fakten der
Wirklichkeit verstellt, macht ein Blick auf die
abschlieRenden kirchenpolitischen , Richtungs-
anzeigen flr die Zukunft” (117) deutlich, die da
in ihren Hauptforderungen heif3en: 1. Plurali-
sierung der kirchlichen Prasenzformen (ein-
schlieBlich der Pfarrgemeindestruktur; vgl.
121ff.), 2. Ernstnehmen aller Berufungen im
Gottesvolk durch die (eben nicht androzen-
trisch verengte) Einflihrung von , personae pro-
batae” (130), 3. Reformulierung des alten Ar-
beiterpriesterprojekts im Rahmen einer
lebensraumorientierten Pastoral (vgl. 138f.), 4.
Neudefinition der Aufgabe von Theologinnen
und Theologen zwischen Haupt- und Ehren-
amtlichkeit (vgl. 139ff.). Auch wenn der Weg
hin zur Umsetzung dieser Desiderate noch lang
und konfliktreich sein mag, so zeugt das Buch
— gerade in der kritischen Wahrnehmung der
.Opfer und zerstérten Moglichkeiten der Kir-
che” (166) — vor allem von der , leise(n) Hoff-
nung” (ebd.) seines Verfassers.

Ulrich Engel OP

Irmgard Gehle

Streifzug durch die katholische Literatur
und Literaturkritik der Jahre 1907—-1909
Nordhausen: Traugott Bautz 2008. 653 S.
ISBN 978-3-88309-424-3, kart., € 80,00

Die katholische Literatur war Mitte des 19. Jh. in
die Rolle einer ,Exilliteratur” geraten. Entschei-
dend fir diese Entwicklung waren neben der
Aushohlung der christlichen Vorstellungen und
Begriffe die Bedrangung durch den Relativismus
und Materialismus sowie die Dominanz der Na-

turwissenschaften. Zum Erhalt der katholischen
Kultur trug in dieser Zeit vor allem die konfes-
sionelle Literaturkritik bei, die ihre Aufgabe
darin sah, den glaubigen Leser vor ,falschem”
Gedankengut und vor dem ,modernen Litera-
tur-Chaos” zu bewahren. Die Uberwiegend
geistlichen Kritiker predigten die Einheit von Re-
ligion, Kunst und Menschenbild, und ihre Emp-
fehlungskataloge dienten zur allgemeinen Ori-
entierung. Der von G. zusammengestellte Band
spiegelt die Atmosphare der damaligen Debat-
ten. Mithilfe einer umfangreichen Auswahl von
Rezensionen will G. den Standort der Zeit-
schriften , Literarische Warte”, ,Gottesminne”,
,Der Gral” und , Uber den Wassern” in der Ent-
wicklung der katholischen Kultur bestimmen.
Auffallig ist ihr Ringen um die Uberwindung der
katholischen Inferioritat bei gleichzeitiger Be-
wahrung des spezifisch katholischen Propriums.
Die Jahre 1907 bis 1909 reprasentieren dabei
eine bewegte Zeit, in der die widersprichlichs-
ten Richtungen parallel existierten. Den so ge-
nannten Modernisten ging es besonders um
eine Offnung der Kirche flr neue wissenschaft-
liche Erkenntnisse, um Anerkennung der histo-
risch-kritischen Bibelforschung und Verbesse-
rung der theologischen Ausbildung. Mit ihren
Postulaten stiefSen sie auf heftigen Widerstand
in der kirchlichen Hierarchie. Der Modernismus
wurde von Papst Pius X. 1907 offiziell ver-
dammt. Trotz diesem Verdikt und dem 1910
eingeflihrten Antimodernisten-Eid konnte die
Bewegung jedoch nicht unterbunden, sondern
lediglich geschwacht werden. G. bietet einen
Katalog katholischer Schriftsteller und ihrer
Werke, vor allem derjenigen, die vornehmlich
geistlichen Literaturkritikern als empfehlenswert
galten. Indem sie anhand ausgewahlter Be-
sprechungen die Rezeption der jeweiligen
Werke anschaulich werden lasst, legt G. den
Schwerpunkt auf im Original erhaltene litera-
turwissenschaftliche Analysen. Anstelle theore-
tischer Ausfiihrungen wird so an praktischen
Beispielen vorgeflhrt, wie, auf wen bzw. was
und auf welche Weise in den einzelnen Texten
reflektiert wird. Somit wird der Leser direkt auf
die Problematik einer objektiven Deutung his-
torischer Sachverhalte und Argumentationsli-
nien gestofen. Zu G.s unbestreitbaren Ver-
diensten gehort der unermidliche Eifer, mit
dem sie Quellen erschlief3t und ihre angemes-
sene Auswertung verfolgt. Der Band macht
Spuren vergessener oder verdrangter Erfahrun-
gen am Schnittpunkt von deutscher Literatur
und Moderne sichtbar und liefert so wertvolles



Buchbesprechungen 105

Material zur Diskussion Uber Existenz und Ei-
genart der katholischen Literatur, welche heut-
zutage im wissenschaftlichen Diskurs immer
haufiger berticksichtigt werden. Es finden sich
viele bedeutende Namen, die der katholischen
Literatur Richtung und Geprage gegeben ha-
ben. Die meisten im Band erwahnten Schrift-
steller konzentrieren sich auf die Darstellung
des inneren Lebens ihrer Helden, wobei die ka-
tholische Weltauffassung — sei es direkt oder in-
direkt — zur Geltung gebracht wird. Vielfach las-
sen sich tiefgehende Analogien zwischen
einzelnen Werken feststellen. So gibt G. einen
bemerkenswerten Uberblick iiber die Rezepti-
onslenkung der katholischen Leserschaft zu Be-
ginn des 20. Jh. Die Fllle der Fakten zwingt da-
bei zur standigen Konzentration, setzt beim
Leser ein nicht geringes Vergleichsvermdgen vo-
raus und erschwert einem nicht in die Thematik
Eingeweihten die Lekture. Leider fehlen die in
.Hochland” erschienenen Besprechungen, was
jedoch einer Umfangbegrenzung geschuldet
sein mag.

Aleksandra Chylewska-Télle

Rolf Kiihn

Gottes Selbstoffenbarung als Leben
Religionsphilosophie und Lebensphdnomeno-
logie

Wirzburg: Echter 2009. 214 S.

ISBN 978-3-429-03165-7, kart., € 20,00

Seit Jahren legt K. immer wieder umfangreiche
Arbeiten vor, die auf Uberzeugende Weise den
Versuch unternehmen, Christentum und Philo-
sophie in einer flr beide gleichursprunglichen
Erfahrung zu griinden. Dabei féllt auf, dass K.
seinen Ansatz als Fortfihrung der sog. ,radi-
kalen Lebensphanomenologie” des franzosi-
schen Philosophen Michel Henry (1922-2002)
versteht. Henry war zum Ende seines Lebens
eine theologische bzw. christologische Zuspit-
zung seiner Phanomenologie der Leiblichkeit
angegangen, welche zudem eine starke Affini-
tat zur Tradition der Mystik (besonders zu Meis-
ter Eckhart) aufwies; vgl. vor allem , Ich bin die
Wabhrheit”. Fiir eine Philosophie des Christen-
tums (21999, frz. 1996); Inkarnation. Eine Phi-
losophie des Fleisches (2001, frz. 2000) und
Christi Worte. Eine Phdnomenologie der Spra-
che und Offenbarung (2010, frz. 2002). Es ging
dem Franzosen darum zu zeigen, dass die Of-
fenbarung Gottes — jenseits aller Dogmatismen
faktischer Religionen — auch phanomenolo-

gisch stringent ist, insofern sie mit einem ersten
leiblich-affektiven Lebenserscheinen identisch
ist. Vereinfacht gesagt: Es kann mir nichts in
der Welt erscheinen, und ich kann auch nichts
flir wahr oder falsch halten, bevor nicht das Le-
ben an mir wahr wird, sich selbst offenbart —
dies halt Henry fur die christliche Erfahrung par
excellence und flr den Quell einer jeglichen
tragfahigen Frommigkeit. An diesem Punkt
setzt K. nun die Uberlegungen fort, indem er
Zusammenhange innerhalb des umfangreichen
Henry’schen Werkes biindelt und vor allem ak-
tuelle Verhaltnisse berucksichtigt — wie etwa
die Forcierung einer kapitalistischen Okonomie
in den vergangenen Jahren. Das vorliegende
Buch ist nicht die erste Vero6ffentlichung K.s in
diese Richtung, sondern baut vielmehr auf auf
zahlreichen Aufsatzen und vor allem den bei-
den Monographien Geburt in Gott. Religion,
Metaphysik, Mystik und Phdanomenologie
(2003) und Gabe als Leib in Christentum und
Phdnomenologie (2004).

Eine der angesprochenen Blindelungen ge-
lingt K. etwa, wenn er im 1. Kap. seines Buches
die Kultur- und Modernitatskritik Henrys, die
letzterer pointiert in seinem Werk Die Barbarei
(1994, frz. 1987) vorgetragen hatte, in die reli-
gionsphilosophische Untersuchung eintragt
(23-58). So spricht K. von einer sog. , ontolo-
gische Subversion” (23) des abendlandischen
Geistes, wenn er darauf aufmerksam macht,
wie wissenschaftlicher Objektivismus, Techni-
zismus und kapitalistische Okonomie jenes in-
nere subjektive Erleben, welches im Wesent-
lichen auch das ,religidse Erleben” im Chris-
tentum ist (vgl. ebd.), in den Untergrund
drangt. Wenn Christen diese Subversion sogar
noch mittragen, Uberdecken sie folglich ihre
Ursprungserfahrung und somit auch ihren ge-
nuinen Begriff von Gemeinschaft und Uber-
haupt einer jeden darauf aufbauenden religio-
sen oder ethischen Verbindlichkeit, da dieser in
einer nicht aktiv handhabbaren Offenbarung
besteht, eine allen Lebendigen gemeine, jegli-
che Transzendentalitat urspringlich erst er-
maoglichende Passion des Lebens. Eine kultu-
relle Erneuerung, die auch eine wirkliche
Restitution einer christlichen Kultur sein
konnte, mlsste zunachst als eine Subjekts- und
Rationalitatskritik jener Moderne anheben,
welche die Reflexion auf die je vorausgehende
Lebensgabe nicht mehr (ibt. Uber das einer sol-
chen Moderne entgegenzusetzende Denken
heifSt es bei K.: ,Subjektiv wie kontextuell ist
eine solche erneuerte >Rationalitatc wach fur



106 Buchbesprechungen

die Immanenz des Leidens in allen Erscheinun-
gen, wodurch sich eine sreflexive Kultur« des Er-
leidens des Lebens (passio) als religionsphilo-
sophische Form der Aufmerksamkeit fir alle
»Selbstoffenbarung« abzeichnet und zwar als
gleichzeitige, immer wieder neue kulturelle Le-
bensgeburt aller” (57f.). Weil die Selbstoffen-
barung des absoluten Lebens in diesem Sinne
eine Passion ist, sind die verlasslichen ,Zugange
zum Absoluten” (59-92) derart, dass sie nie-
mals zuerst bei dem ansetzen, was sich in ei-
nem historisierbaren Zeitfluss als zeitliche Ek-
stasen manifestiert, denn hier ist die Urpassion
bzw. »Urimpression« bereits in ein Auf3en ver-
setzt, das als solches keinen Zugang zur ur-
sprunglichen Offenbarung gewahrt. Das 2.
Kap. weist den zuvor also umrissenen radikal-
phanomenologischen Begriff von Offenbarung
als die Erscheinung des Sohnes bzw. Christi
aus. Zunachst stellt K. in diesem Kontext die bei
Henry bereits ausfihrlich grundgelegte Lehre
von der Inkarnation dar (95-123) — und zwar
als Offenbarung des rein phanomenologischen
Lebens im »Fleisch« (das durchaus joh. als ei-
gentimliche ,Materie” des Lebens begriffen
wird). Bemerkenswerterweise entwirft K. an-
schlieBend und in Bezug darauf eine Asthetik
des Inkarnierten, des menschgewordenen Soh-
nes, also eine in der heute so asthetisierten Zeit
.noch ungenutzte »Asthetik Christic” (123). Da-
bei zeigt er am Begriff der »Herrlichkeit« des
Sohnes die heute immer wichtiger werdenden
leiblichen und auch haptologischen Dimensio-
nen auf. Was Herrlichkeit meint, wird an den ja
auch im Wirken Jesu Christi wichtigen Beriih-
rungen verdeutlicht. Jesus vollzieht sie namlich
in der Gewissheit, dass nicht ein objektiver Kor-
per bertihrt wird, sondern ein in sich gleichle-
bendiges »Fleisch«: , Wer ... ein Fleisch im radi-
kal phanomenologischen Sinne beruhrt, und
zwar das seine wie das von Anderen, berlhrt
darin auch Christi Fleisch — und somit die of-
fenkundige Heilswirklichkeit in ihm.” (143). Erst
durch die asthetische Ver-duferung des Er-
scheinens — des Beruihrens, des Sehens, des HO-
rens usw. — ist uns das eigentliche Potenzial zu
einer solch lebendigen Wahrnehmung Christi
abhanden gekommen. Ein besonderes Augen-
merk sollten wir auf das 3. Kap. legen, wird
doch darin die Beziehung der Lebensphano-
menologie zur Mystik beleuchtet. Bereits die al-
tere, spatestens seit Dionysius Areopagita wirk-
same Mahnung mystischer bzw. negativer
Theologie (151-175), die Offenbarung Gottes
nicht im Sinne eines gegenstandlich-intentio-

nal Aufweisbaren zu denken, kommt dem le-
bensphanomenologischen Anliegen entgegen.
Aber auch die Mystik wird hier (176-199) nicht
in einem historisch-konfessionellen Sinne ver-
standen, sondern als jene ,innere Praxiswirk-
lichkeit” der affektiven Selbsterprobung des Le-
bens (vgl. 176). So ist dieses Mystikverstandnis
in keiner Weise esoterisch. Vielmehr geht es
um eine exoterische, dem Menschen allgemein
zugangliche Erfahrung seines bloRRen Lebens,
auch wenn nicht unterschlagen wird, dass der
Zugang — vor allem unter der Bedingung einer
von der lebendigen Erfahrung zunehmend los-
geldst vorgestellten Welt — durchaus schwer
sein kann.

Im ,Ausblick” (201-214) unterstreicht K.
nochmals am Beispiel der Welt- und Lebens-
verantwortung der Religionen die Brisanz des
zuvor Dargelegten. Und in der Tat: K. schafft es
letztlich, indem er das spirituelle Fundament
des Christentums und der Religionen phano-
menologisch aufkldrt, ihre kulturell veran-
dernde Kraft anzuzeigen, auch wenn die Lek-
ture des Buches flr den an philosophischen
Texten ungelbten Leser nicht einfach ist. Man
kénnte auch hier wieder das gegentiber Henry
und vor allem auch gegenlber K. oft ange-
stimmte Lamento Uber die Schwerverstand-
lichkeit ihrer Sprache singen. Diese Klage lber-
sieht allerdings, dass Sprache sich immer an
herrschende Denkmuster anpasst und die radi-
kale Kritik dieser Denkmuster, um die es K.
geht, deshalb auch immer sprachliche Konven-
tionalitaten durchbrechen muss. Man erinnere
hier nur, dass ebenso bei Eckhart die angebli-
che Miss- und Unverstandlichkeit seiner theo-
logischen Sprache einer der Hauptvorwirfe der
Bulle >In agro dominicocwar. So kann man also
allen Lesern, die nicht auf der Suche sind nach
religionsphilosophisch leichter Kost, sondern im
Gegenteil bereit sind, auf diesem Gebiet die
Muhe eines wirklichen Aufbruchs auf sich zu
nehmen, das besprochene Buch dringend emp-
fehlen.

Marco A. Sorace

Dietlind Langner

Schauen im Glauben

Die Bedeutung der Mystik bei Romano Guardini
(Studien zur systematischen und spirituellen
Theologie; 46)

Wo(rzburg: Echter Verlag 2008. 863 S.

ISBN 978-3-429-03003-2, kart., € 66,00



Buchbesprechungen 107

Nicht zufallig hat er zwei Dokumente christli-
cher Mystik aus der Wende zum 20. Jh. tber-
setzt und interpretiert: Das ,geistliche Tage-
buch” der Ehefrau und Mutter Lucie Christine
und der ebenfalls verheirateten Madeleine Sé-
mer. ,Wirklichkeit” ist Guardinis Stichwort, ge-
nauer noch mit Newman: Verwirklichung. Im
Glauben und seiner Mystik geht es nicht um et-
was Aufgesetztes oder Gekiinsteltes, schon gar
nicht um etwas Gewolltes und z.B. asketisch
Herbeigerufenes. ,Mal8" und ,Gestalt”, durch-
aus benediktinisch, sind Kriterien fur Guardini,
auch die franziskanische Demut gibt einen
Grundton an, immer ist es der Pascal’sche
Lesprit de finesse”, der den sensiblen Interpre-
ten grof3er Literatur und mystischer Texte aus-
zeichnet, den feinsinnigen Phdnomenologen
des Menschlichen und des Christlichen. Zeitle-
bens beschaftigt Guardini das Grundproblem
moderner Theologie, die Vermittlung von Reli-
gion und Offenbarung, von Vernunft und
Glaube, von Welt und Gott. Im Gesprach vor al-
lem mit Kierkegaard und Nietzsche erschlief3t er
die Reichtiimer biblischer und kirchlicher Uber-
lieferung, lebensweltlich und biographisch kon-
kret geortet und adressiert.

L. horcht mit Aufmerksamkeit und Gespur
das Gesamtwerk Guardinis ab, kenntnisreich
und bis in Uberraschende Details stellt sie den
Gesamtzusammenhang dar und interpretiert
ihn primar werkimmanent: So entsteht die erste
umfassende Studie zum Thema, zweifellos
wichtig fir das Zeitgesprach zu Mystik und
Theologie insgesamt. Schon in den Mainzer Stu-
dienjahren wurde Guardini mit dem Golfstrom
christlicher Mystik im sog. SchleufSner-Kreis in-
tensiv bekannt, die wissenschaftlichen Studien
Uber Bonaventura legen den Grund fir seine sa-
pientiale Theologie, wie L. im 1. Teil ausfihrlich
darstellt. Lebensentscheidend wird die Begeg-
nung mit Beuron: Liturgie wird als , objektive
Mystik” entdeckt, entfaltet (z.B. im Gesprach
mit Maria Laach) und auf Burg Rothenfels ,er-
probt” und gelebt. , Das kontemplative, schau-
ende, betende Tun der Kirche” (43) wird far im-
mer pragend, wie der 2. Teil entfaltet. Unter
dem Stichwort ,,Mystagogie” (3. Teil) wird u.a.
ausflhrlich Guardinis ,ganzheitliche” Schrifther-
meneutik entfaltet, seine Achtsamkeit auf den
Lsensus mysticus”. Frih schon hatte er im
Schriftwort Mt 10, 9 das christliche , Gesetz des
Selbstuberschritts” (52) entdeckt. Die Kunst
mystagogischer Predigt entspricht der kontem-
plativen Grundhaltung. Im entscheidenden 4.
Teil zum ,,Verhaltnis von Mystik und Glauben”

geht es zunachst um Guardinis ErschlieBung
menschlicher Existenz in religiéser Offenheit:
Seine Arbeiten zu Sokrates/Platon, zu Holderlin
und Rilke werden daraufhin wahrgenommen.
Dem entspricht die Achtsamkeit auf , die mysti-
sche Erfahrung grofRer christlicher Personlich-
keiten” in der Auslegung von Augustinus,
Dante und Pascal. Zwischen diesen materialrei-
chen Darstellungen, in den elliptischen Brenn-
punkten von Religion und Offenbarung. kommt
Guardinis Ringen um die Eigenart religioser Er-
fahrung als Anknipfungspunkt, Medium und
auch Dimension des Christlichen ausfhrlich zur
Sprache, darin aber die kraftvolle Unterschei-
dung der Geister im Verstandnis des Glaubens
als Gehorsam und im ergriffenen , Einverneh-
men” mit der alles Ubergreifenden Offenba-
rung. Nicht zufallig schlieBen die umfangrei-
chen Werkanalysen mit jeweils systematischen
Pointierungen mit einem Blick auf die Alltags-
mystik in der Nachfolge von de Caussade.

Da L. ausfuhrlich zitiert, umfassend Primar-
und Sekundarliteratur einarbeitet, ist ein form-
lich aufregendes Lese- und Werkbuch entstan-
den, das sowohl die spirituelle Biographie Gu-
ardinis wie zentrale Aspekte seines Werkes im
Focus der Leitfrage auf- und ausarbeitet. Guar-
dini ist zeitlebens jenem engeren Mystik-Ver-
standnis verpflichtet geblieben, das diese als
eine aufSerordentliche Zu-Gabe zum Glauben
(nicht also als dessen Tiefendimension) versteht.
Dementsprechend wird man mit der Autorin z6-
gern, ihn einen Mystiker zu nennen. Dass er
freilich in seinem schriftlichen Werk von jenen
letzten Erleuchtungserfahrungen schweigt, die
er im Gesprach mit Graf Durkheim diskret doch
andeutet, und die indirekt zwischen den Zeilen
manch seiner Werke durchscheinen, halt die
Frage in jener Offenheit, die dem Geheimnis
und damit auch dem Begriff der Mystik ent-
spricht.

Wenigstens zwei Fragen stellen sich (mir)
nach der Lektire der erstaunlichen Arbeitsleis-
tung dieses Werkes: Welchen Ort hat konkret
die real existierende Kirche im Werk Guardinis,
in seinem Verstandnis von Mystik? War sie doch
,in den Seelen erwacht”, und was ergab sich
daraus fir ihre reale Gestalt und ihr konkretes
Wirken? Wie verhalt sich Guardinis Bedenken
christlicher Mystik zu jener mystikaufgeklarten
Vernunft, die nicht erst seit Kant (der Name fallt
kein einziges Mal) wie ein Schatten alle Sakula-
risierungsprozesse begleitet und keineswegs
nur bei Nietzsche oder Rilke expressiv anti-
christlich oder nach-kirchlich sich duBert? Und



108 Buchbesprechungen

schlieBlich: Wieso spielt z.B. die braune Mystik
der Nazis als Folie zur konkreten Unterschei-
dung der Geister in Guardinis Denken, jeden-
falls nach dieser Darstellung, gar keine Rolle?
Jenes gottlich erleuchtete Schauen, das im
Glauben grundgelegt und implizit schon er-
schlossen ist, betrachtet kontemplativ ja im
Lichte der osterlichen Vollendung nicht nur die
Schénheit der Welt und alles Irdischen, sondern
auch den Abgrund der faktischen Geschichte
und ihre Dramen mit jener Gewalt, flr die der
Name Auschwitz steht. Mystik der Innerlichkeit
und Mystik der AuRerlichkeit, Kampf und Kon-
templation — wie immer die polaren Brenn-
punkte genannt werden, sie konnen dazu ein-
laden, das gigantische und aufregende Le-
benswerk Guardinis in seiner Grof3e, zugleich
aber wohl auch in seiner Grenze in den Blick zu
bekommen - und sein Interesse an ,Wirklich-
keit” vertiefend fortzuschreiben. Dazu tragt L.
durch immense Materialerschlieung und kun-
dige Interpretation grundlegend bei.

Gotthard Fuchs

Thomas Propper u.a. (Hrsg.)

Mystik — Herausforderung und Inspiration
Gotthard Fuchs zum 70. Geburtstag
Ostfildern: Griinewald 2008. 352 S.

ISBN 978-3-7867-2719-4, geb., € 29,90

Insgesamt 26 Autorinnen und Autoren machen
anhand fundierter Aufsatze und Essays deutlich,
dass in Festschriften keineswegs nur Neben-
produkte gedanklicher Arbeit geparkt werden.
Das Themenfeld ist weit gesteckt. Drei Unter-
kapitel gehen der herausfordernden und inspi-
rierenden Wirkweise von Mystik nach. Darin
nehmen sie Mal¥ an einer Hermeneutik, mit
welcher Gotthard Fuchs bis heute an dieses
Phanomen herangeht. In Positionen mystischen
Denkens und Glaubens (14-138) ist der interre-
ligiose Akzent stark ausgepragt (jldische Mys-
tik, Bhagavadgita, Ramon Llull, narrative
Buddhologie und Christologie). Dort hat aber
auch ein Aufsatz Uber Johann Sebastian Bachs
Kirchenkantaten und deren starkes geistliches
Zeugnis Platz. Die Perspektiven (139-278) neh-
men die Herausforderung der Mystik theolo-
gisch-systematisch auf. Hier geht es um eine
Theologie der Mystik sowie um Themen im
Spannungsfeld von Mystik und Ethik bzw. von
Mystik und Politik, zum Teil kontrovers disku-
tiert. Darliber hinaus ist in einigen Beitragen das
vom Geehrten mehrfach benannte Desiderat ei-

ner ,phasengerechten” glaubigen Biographie
wiederzuerkennen. Die Resonanzen (279-337)
schlielRlich horchen auf den Widerhall von mys-
tischem Denken aufRerhalb der Fachtheologie
(Literatur, Philosophie, Soziologie) und bringen
wenig Bekanntes zu Tage. In Summe: Diese
Festschrift gereicht Gotthard Fuchs nicht nur zur
Ehre, sondern vermutlich auch zur Freude!
Christoph Benke

Hans-Ridiger Schwab (Hrsg.)

Eigensinn und Bindung

Katholische deutsche Intellektuelle

im 20. Jahrhundert

Kevelaer: Butzon & Bercker 2009. 812 S., Abb.
ISBN 978-3-7666-1315-8, geb., € 59,90

Heinrich Mann hatte einst die rhetorische Frage
gestellt, ob es nicht sein kénnte, ,dass Intel-
lektuelle nur bestimmt sind, die Wirklichkeit im
Voraus zu erraten?” In seiner Einleitung hat S.
es konkreter formuliert: ,Intellektuelle sind ar-
tikulationsmachtige kulturelle Deuter” (12).

S. stellt 39 Personen aus dem deutschspra-
chigen, katholisch-intellektuellen Leben des 20.
Jh. mit ihrer Biographie, ihrem Werk und ihrer
Rezeptionsgeschichte vor, ,Menschen des Geis-
tes und des Wortes, die ihrem ... religidsen
Selbstverstandnis entsprechend auf auf3erge-
wohnliche Weise in die Offentlichkeit und das
katholische Bewusstsein hinein gewirkt ha-
ben.” (24). Angesiedelt sind diese katholischen
Geistesmenschen im jeweiligen Spannungsver-
haltnis zwischen ihrem individuellen und —
wenn man so will — eigensinnigen Denkansatz
und ihrem Verhaltnis zur Kirche. Hierbei han-
delt es sich sowohl um unangepasste Einzel-
ganger wie Heinrich Boll, der durch seine So-
zialisation dennoch immer im katholischen
Milieu beheimatet blieb, als auch um Person-
lichkeiten wie Ida Friederike Gorres, die ,ihre
Rolle nicht im Sinne einer kritischen Distanz,
sondern als Beflirworterin und Interpretin lehr-
amtlicher Entscheidungen” (318) verstand. Vor-
gestellt werden in jedem Falle Menschen, , die
sich in offenes Gelande hinaus begeben” (17).
S.s machtiger Band ist jetzt schon aufgrund sei-
ner Fulle an Informationen — zu allen Artikeln
gibt es einen Uberschaubaren Anmerkungsap-
parat und sorgsam ausgewahlte bibliographi-
sche Empfehlungen — ein Referenzwerk. In
dem Sammelband finden sich markante Frauen
wie Elisabeth Langgasser, Luise Rinser und An-
nette Kolb oder streitbare Manner wie Karl



Buchbesprechungen 109

Muth, Georg Meistermann und Carl Amery. Ins
Gedachtnis gerufen werden aber auch Perso-
nen, die nur noch wenigen bekannt sind wie
der aus dem Saarland stammende christliche
Existenzphilosoph Peter Wust, dessen Grund-
gedanken von der ,Ungesichertheit des Le-
bens”, dessen , Dialektik von Geborgenheit und
Ungeborgenheit” (182) in seinem Hauptwerk
LUngewissheit und Wagnis” heute mehr denn
je hohe Aktualitat besitzen. Ins Wort gehoben
werden auch noch lebende Zeitgenossen wie
der Philosoph und ,Ideenpolitiker” (594) Ro-
bert Spaemann oder der Literat Martin Mose-
bach, der — geboren 1951 — zu einer Alters-
gruppe gehort, ,die im soziologischen Diskurs
Uber die Generationen der Bundesrepublik, ihre
Stile und Ideologien, bisher wenig Beachtung
gefunden hat” (697). Die Hochschulprofesso-
rin Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz ist gleich zwei
Mal vertreten: einmal als Autorin des Beitrags
Uber die judisch-christliche Denkerin und Kar-
melitin Edith Stein, zum anderen als Gegen-
wartsphilosophin, die ihre Lehrtatigkeit als
.Weg-Weisung” versteht bei der Erarbeitung
von Fragestellungen zum Verhaltnis von Reli-
gion, Vernunft und Glauben” (vgl. 689).

S.s Kaleidoskop ganz unterschiedlicher Intel-
lektuellenportraits ist mehr als ein Kompen-
dium katholischen Denkens im vergangenen
Jh.: Es befdrdert nicht nur kantige Personlich-
keiten ans Licht, es zeigt auch geistige, geistli-
che und soziale Bedingungsfelder auf, die der
jeweiligen Person ihr besonderes Geprage ge-
geben haben. Das Buch ist dartber hinaus auch
verstandlich fir Menschen, die mit philosophi-
scher und theologischer Terminologie nicht ver-
traut sind. So kann der Band sowohl als Nach-
schlagewerk wie als Lesebuch genutzt werden.
Wer immer das Buch zur Hand nimmt, hat die
Chance, maRgebende geistige Personlichkeiten
kennen zu lernen und selbst eine Verortung im
uniibersichtlichen geistigen Leben zu finden. In
Planung ist ein zweiter Band, der , Intellektua-
litat unter den besonderen Bedingungen des
theologischen oder kirchlichen Amtes betrach-
tet. Gemeinsam sollen beide Bucher eine Ah-
nung der Beschaffenheit katholischen Geistes
im 20. Jahrhundert vermitteln” (26). Man darf
gespannt sein!

Harald Mdller-Baulsmann

Renate Wind
Dorothee Solle
Rebellin und Mystikerin. Die Biographie

Stuttgart: Kreuz 2008. 213 S.
ISBN 978-3-7831-3137-6, geb., € 19,95

2009 ware Dorothee Sélle achtzig Jahre alt ge-
worden. Geboren im Herbst der Weimarer Re-
publik, aufgewachsen in einer grof3btrgerlichen
Hamburger Familie, erwachsen geworden im
Nachkriegsdeutschland, nach der Trennung von
ihrem ersten Mann, Dietrich Sélle, einige Jahre
allein erziehende Mutter von drei Kindern, 1969
in zweiter Ehe mit dem laisierten katholischen
Priester und Benediktiner Fulbert Steffensky ver-
heiratet, Aktivistin gegen den Vietnam-Krieg,
habilitierte Theologin, Feministin, oder vielleicht
besser: emanzipierte Frau (vgl. 155), Mystikerin
und Vordenkerin einer politischen Theologie,
Aktivistin in der Friedensbewegung und Befrei-
ungstheologin — ihre Biographie erzahlt ein
Stlck deutscher Geschichte und bindelt darin
zugleich wie in einem Brennglas die theolo-
gisch-kirchlichen Suchbewegungen und Auf-
briche des vergangenen Jahrhunderts.

Vor dem damit aufgerufenen zeitgeschichtli-
chen Hintergrund lasst W. auf so spannende wie
einflihlsame Weise das Portrat einer Frau entste-
hen, die als Christin versuchte, Gesellschaft mit-
zugestalten und als politisch Engagierte immer
Christin blieb. Dass W. dabei keinen neutralen
Standpunkt einnimmt, dass ihr Zugang vielmehr
ein sehr personlicher ist, legt sie gleich zu Beginn
offen. Das kann man als Grenze sehen, vielleicht
ist es aber gerade dieser wertschatzende Blick,
der es erlaubt, einem Menschen — gerade auch
in seinen Widerspriichen, die W. keineswegs ver-
schweigt — wirklich zu begegnen. Und tatsach-
lich ermdglicht W.s Buch genau das: eine Be-
gegnung mit dem Leben und Denken des
Menschen Dorothee Sélle. Dazu tragt nicht nur
die souverdne theologische, geschichtliche und
biographische Kenntnis W.s, sondern genauso
die Art und Weise der Gestaltung des Bandes
bei: Dies gilt insbesondere fur die immer wieder
eingestreuten Gedichte und Textauszuge Solles,
in denen sich ihr Denken selbst auszusprechen
vermag, sowie fir die — zum Teil bisher noch un-
veroffentlichten — Bilder Solles, in denen die Ent-
wicklung ihres Lebens und Denkens ansichtig
wird.

Wer die ,poetische Rebellin und propheti-
sche Mystikerin” (9) noch nicht kennen gelernt
hat, oder wer ihr noch einmal begegnen will,
der wird nach der Lekture des Bandes Lust ha-
ben auf mehr. Was will eine Biographie mehr?
Matthias Mdhl



Autoren

Wolfgang Fritzen

geb. 1973/ verh. / Dr. theol.
Wiss. Mitarbeiter
Hermeneutik der Bibel
Religionssoziologie
Anschrift

Kath.-Theol. Fakultat
Saarstr. 21, Forum 5
D-55099 Mainz
fritzen@uni-mainz.de

Stephan Herzberg

geb. 1978 / verh. / Dr. phil.

Wiss. Assistent am Inst.

fur philosophische Grundfragen

der Theologie, Univ. Tlbingen
Thomas von Aquin, Aristoteles
Anschrift

Katharinenweg 3

D-72108 Rottenburg-Wendelsheim
stephan.herzberg@uni-tuebingen.de

Julia Knop

geb. 1977 / Dipl. theol. / Dr. theol.
Wiss. Assistentin am Arbeitsb.
Dogmatik/Liturgiewiss., Univ. Freiburg
System. Theologie, Kindersachbuch
Anschrift

Theol. Fakultat

Platz der Universitat 3

D-79085 Freiburg
julia.knop@theol.uni-freiburg.de

Bernd Elmar Koziel
geb. 1966 / Dr. theol. habil.
Universitatsdozent, Pfarrer

Fundamentaltheologie, Okumen. Theologie

Anschrift
Kirchberg 15
D-96191 Viereth-Trunstadt

elmar.koziel@theologie.uni-wuerzburg.de

Andreas Schonfeld SJ

geb. 1961 / Dipl. theol. / MA phil.

Pfarrseelsorge, Exerzitien,
Geistliche Begleitung
Yogalehrer BDY

Ignatianische Spiritualitat,
Deutsche Mystik

Anschrift

Hltzstr. 22-24

D-50933 KolIn
schoenfeld@geistundleben.de

Saskia Wendel

geb. 1964 / Dr. theol. habil.
Universitatsprofessorin
Fundamentaltheologie
Religionsphilosophie
Anschrift

Institut fir Kath. Theologie
Wilhelm-Backhaus-Str. 1
D-50923 Koln
saskia.wendel@uni-koeln.de





