
Bücher
Buchbesprechungen

Wolfgang Brückner
Frommes Franken
Kult und Kirchenvolk in der Diözese
Würzburg seit dem Mittelalter
Würzburg: Echter 2008. 208 S., Abb.
ISBN 978-3-429-03012-4, geb., € 19,90

Mit dem Boom der Wallfahrten, dem Engelkult
und manch anderem Trend werden in den letz-
ten Jahren Formen der Religiosität aufs Neue
modern, die man Jahrzehnte lang als „Volks-
frömmigkeit“ in die Nähe des Aberglaubens ge-
rückt und als nicht mehr zeitgemäß für eine
moderne, aufgeklärte Welt erklärt hatte. Damit
aber kann sich auch die Ethnologie wieder un-
befangener den unter „Volksfrömmigkeit“ ge-
fassten Phänomenen zuwenden. B., emeritier-
ter Professor für deutsche Philologie und
Volkskunde an der Universität Würzburg,
nimmt „den gelebten Glauben der Vielen in ih-
ren Gemeinden und Gemeinschaften“ (12) in
den Blick, mithin also die öffentliche, nicht die
familiäre, häusliche Frömmigkeit im Territorium
der Diözese Würzburg. Hierzu gehören für B.
vor allem Heiligenfeste, Reliquien, Bilder, An-
dachten und Bruderschaften bzw. Vereinigun-
gen, Prozessionen und Wallfahrten, Wegkreuze
und Bildstöcke. Zeitlich begrenzt B. seine Un-
tersuchungen auf die Zeit zwischen Spätmittel-
alter und II. Vatikanischem Konzil. Dabei glie-
dert er die Abhandlung entlang dreier großer
Epochen, deren Einschnitte er mit der Konfes-
sionalisierung im 16. Jh. und der Säkularisation
im 18. Jh. setzt.

Nach methodischen Vorbemerkungen (10–
13) wendet sich der 1. Teil den „Öffentliche(n)
Frömmigkeitsformen im Mittelalter“ (14–51) zu.
Im 2. Teil stellt B. die „Konfessionsfrömmigkeit
zwischen Trienter Konzil und Säkularisation“
(52–111) dar. Schließlich handelt der 3. Teil über
„Kirchlich geprägte Lebensstile im 19. und 20.
Jh.“ (112–165). Der 4. Teil „Frommes Franken-
bewusstsein, gepflegte Mittelalterästhetik,  mo-
derne Barockimaginationen“ (166–204) ver-
sucht einen systematischen Ertrag zu formu ie-
ren. Literatur- und Bildhinweise (205–208) be-
schließen das Buch. Mit diesem Werk fasst B.
sein schier unendliches Detailwissen, das er im
Laufe seines Wissenschaftlerlebens erworben

hat, in einem kompakten und übersichtlichen
Band zusammen. Er schreibt klar, verständlich
und anschaulich. Auch Nichtfachleute können
sein Buch gut lesen. Und das, obwohl B. ein
präzises methodisches Instrumentar anwendet.
Verständlichkeit geht keineswegs auf Kosten
der wissenschaftlichen Präzision und Reflexion.
Im Gegenteil: Klassische Klischees und verbor-
gene hermeneutische Vorannahmen deckt B.
konsequent und ideologiefrei auf. Zudem iso-
liert er die Frömmigkeitsgeschichte nie aus dem
Kontext der Kirchen- und Politikgeschichte ins-
gesamt, sondern bettet sie mit großem Weit-
blick in größere Zusammenhänge ein. Insofern
ist ihm mit diesem Buch ein wirklich großer
Wurf gelungen. 

Gleichwohl bleiben einige Wünsche: Ob-
wohl B. mit der Beschränkung auf die öffentli-
che praxis pietatis eine klare Begrenzung seines
Untersuchungsgegenstandes vornimmt, ver-
misst man einiges. So ist die Kilianifestwoche
heute eine der bedeutendsten Äußerungen
fränkischer Volksfrömmigkeit. Ihre Genese
durch die Jahrhunderte wird aber nur punktuell
und umrisshaft sichtbar. Auch der religiöse
Volksgesang, der Franken von vielen anderen
Regionen Deutschlands markant abhebt, wird
nur ansatzweise behandelt. Hier hätte man
gern mehr erfahren.

Im abschließenden Teil, in dem B. den
 systematischen Ertrag seines geschichtlichen
Durchgangs zusammenfasst, bleiben span-
nende Fragen offen: Warum ist ausgerechnet in
Franken über die Jahrhunderte eine Frömmig-
keit gewachsen, die intensiver und selbstbe-
wusster auftritt als die vieler anderer Regionen
Deutschlands? Warum hat ausgerechnet sie
dazu geführt, dass das katholische Franken weit
weniger anfällig für die nationalsozialistische
Ideologie war als jede andere Region Deutsch-
lands, und dass dort auch heute noch eine
der lebendigsten Ortskirchen des deutschen
Sprachraums zu finden ist (höchster Kirchenbe-
such, niedrigste Kirchenaustrittsrate usw.)?

Für den wissenschaftlichen Leser wären ge-
naue Literaturbelege und Quellenangaben jen-
seits eines allgemeinen Verzeichnisses eine
wertvolle Ergänzung. Ein Orts- und vielleicht
auch ein Personenregister wären selbst für das
nichtwissenschaftliche Publikum hilfreich. Trotz
dieser kleinen Anfragen ist B. ein Band gelun-
gen, der bleibend hohen Wert besitzt und ei-
nen Meilenstein in der Erforschung der frän -
kischen Frömmigkeit darstellt. Es ist zu wün-
schen, dass das Werk viele Leser findet und die

GuL 84/1 (2011) 101–109

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 101



weitere Forschung nachhaltig inspiriert. Corri-
genda (neben wenigen orthografischen Feh-
lern): S. 23 Zisterze statt Zisterne; S. 145 fehlt in
der Bildlegende der Ortsname; S. 172 sollten in
der Bildlegende die dargestellten Heiligen (Bo-
nifatius, Kolonat, Kilian, Totnan, Burkard) be-
nannt werden.
Michael Rosenberger

David von Augsburg
Vom inneren und äußeren Menschen
Übers. und hrsg. von Marianne Schlosser
mit einer Einführung von Cornelius Bohl OFM
St. Ottilien: EOS 2009. 276 S.
ISBN 978-3-8306-7360-6, kart., € 19,80

Einen unmittelbaren Zugriff auf die Geistigkeit
der ersten Generation der Franziskanertheolo-
gen erlaubt die Textausgabe von Davids von
Augsburg Vom äußeren und inneren Menschen
(ca. 1240–1245), einem der wichtigsten geist-
lichen Wegweiser des Mittelalters. Dass dieses
Buch aber keineswegs den Franziskanern vor-
behalten blieb, bezeugt die weite mittelalterli-
che Überlieferung, die mit über 370 Manu-
skripten von Spanien bis Polen quer durch alle
Orden gestreut ist und darauf hinweist, dass
das Buch nicht zuletzt die Gesprächskreise der
Devotio moderna und die damit verbundene
Laienspiritualität befruchtet hat. Im Original
lautet der Titel De exterioris et interioris homi-
nis compositione secundum triplicem statum
incipientium, proficientium et perfectorum libri
tres, von Marianne Schlosser mit großer Sensi-
bilität für modernes Sprachgefühl einfach mit
„Vom inneren und äußeren Menschen“ über-
setzt.

Das Werk ist eine Art Handbuch des geistli-
chen Lebens, gewachsen aus einer reichen in-
neren Erfahrung, verbunden mit einer Lebens-
praxis des gesunden Augenmaßes; es will eine
bewusst ganzheitliche Handreichung für den
geistlichen Weg bieten, bei dem drei Ebenen
unterschieden werden. Es ist nicht gleichgültig,
wie man singt, was man redet oder wie man
auftritt. Dass ein Novizenmeister in erster Linie
darum bemüht ist, seinen Schutzbefohlenen
gesunde Grundlagen für ein Ordensleben zu
vermitteln, werden auch Menschen, die nicht
im Orden stehen, mit Verständnis quittieren,
insbesondere, wenn der geistliche Lehrer seine
Ratschläge so formuliert, dass sie allgemein
verständlich sind. David wurde, wie er selbst
schreibt, offensichtlich auch gerne von ande-

ren nicht-franziskanischen Gemeinschaften ein-
geladen; man verstand ihn offensichtlich auch
im anderen Lager. Im Gegenteil, seine geistli-
che Herkunft aus der monastischen Theologie
ist unverkennbar, wenn er etwa das Verbleiben
im Kloster als Heilmittel der Seele preist. Um-
gekehrt hat man seine franziskanische Identi-
tät in Frage gestellt, allein er kennt offensicht-
lich das Testament des Franziskus, die Regel
von 1223 und die „Vita prima“ des Thomas von
Celano. Sein primäres Anliegen aber ist die In-
stitutionalisierung des franziskanischen Charis-
mas, eine gesunde Ausgewogenheit zwischen
Armutsprotest und vorschneller bürgerlicher
Anpassung zu finden, wobei er hierin Bona-
ventura nicht unähnlich ist.

Der Weg innerer Heilung kommt im 2. Teil
zur Sprache, wenn es um die Neugestaltung
und -formierung des inneren Menschen geht.
Es zeugt von einem optimistischen Menschen-
bild, wenn David die Überzeugung zum Aus-
druck bringt, dass er eine Überwindung der De-
formation von memoria, ratio und voluntas,
aber auch der „platonischen“ Seelenkräfte con-
cupiscibilitas, irascibilitas und rationalitas für
möglich hält. In seinen Ausführungen über den
geistlichen Kampf kann er viel von seinem Rea-
litätssinn und seinem hintergründigen Humor
einbringen. Einen sapientialen Aspekt bringt
der 3. Teil: Sieben Stufen soll der geistliche
Mensch nehmen, um den Lohn der Weisheit
einzubergen, die Erfahrung Gottes im inneren
Gebet. Hier zeigt sich David als Mystagoge, der
mit knappen Worten skizzieren kann, was ein
Mensch auf der Suche nach Begegnung mit
dem göttlichen Gegenüber im Frieden des Her-
zens beachten muss. Hierbei scheint durchaus
etwas von der ursprunghaften Begeisterung
der noch jungen franziskanischen Bewegung
durch, wenn David auf den Jubel des Herzens
abhebt, auf die Freude, die Herz und Leib er-
zittern lässt.

Sicherlich ist Cornelius Bohl beizupflichten,
wenn er Wilhelms von Saint-Thierry seinerzeit
berühmten Novizentraktat „Brief an die Brüder
von Mont Dieu“ (um 1144) als Vorbild für das
dreistufige Grundgerüst von Davids Werk aus-
macht. Dennoch wäre es wünschenswert ge-
wesen, wenn sich Bohl bei seinem Urteil etwas
mehr Zurückhaltung auferlegt hätte, David von
Augsburg – immerhin einer der Väter der sog.
deutschen Mystik – eine Art „kreativen Samm-
ler“ zu nennen, der nicht das Prädikat einer
geistlichen Persönlichkeit ersten Ranges ver-
diene. Dieses Urteil verkennt die Methodik der

102 Buchbesprechungen

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 102



Autoren des Mittelalters, die sich andere Werke
zwar gerne zum Vorbild nahmen, dies aber mit
dem Vorsatz, sie „weiterzudenken“ oder auch
zu korrigieren oder zu übertreffen. Die hundert
Jahre Unterschied haben sich dahingehend
ausgeprägt, dass Davids Entwurf gegenüber
dem Werk des Zisterziensers des 12. Jh. das
systematisierende Denken der Hochscholastik
reflektiert. Was in der monastischen Theologie
der Zisterzienserväter noch spontan und per-
sönlich erscheint, ist hier bereits wohlgeordnet
didaktisch aufgearbeitet und „weitergedacht“,
ohne dabei allerdings den ansprechenden Duk-
tus des Lehrer-Schüler Verhältnisses zu verlie-
ren. Davids franziskanische Synthese des geist-
lichen Lebens hat es verdient, mit geistlichem
Gewinn – auch als Gewissenserforschung – ge-
lesen zu werden. Abschließend bleiben höchs-
tens die zahlreichen Kürzungen des Texts zu
bedauern, die wohl der Lesbarkeit des Werkes
dienen sollen, andererseits für den Leser eine
Einbuße an originalem Lesevergnügen bedeu-
ten.
Wolfgang Buchmüller OCist

Ottmar Fuchs
Im Innersten gefährdet
Für ein neues Verhältnis
von Kirchenamt und Gottesvolk
(editio ecclesia semper reformanda; 4)
Innsbruck: Tyrolia 2009. 173 S.
ISBN 978-3-7022-3030-2, geb., € 17,95

F., Ordinarius für Pastoraltheologe an der Uni-
versität Tübingen, legt mit dem hier anzuzei-
genden Buch ein engagiertes Plädoyer für eine
menschenfreundliche Kirche vor. Dass die real
existierende Ecclesia diese christlich gegrün-
dete Humanität längst noch nicht allerorten
verwirklicht, macht die – übrigens durchgängig
gut lesbaren – Reflexionen so brisant und be-
gründet den manchmal äußerst eindringlichen
Sprachduktus des Verfassers. 

Im Modus des klassischen Dreischritts Sehen,
Urteilen, Handeln analysiert F. grundlegende
Mängel kirchlichen Handelns. Diese markiert er
zeitdiagnostisch als das „pastorale Schisma
zwischen der Realität der Pastoral und denen,
die dafür in den oberen Etagen verantwortlich
sind“ (15). Zur Folge hat diese Spaltung – „vor
allem unter Frauen“ (ebd.) – innere oder äußere
Distanzierungen von der Institution Kirche und
den zum Teil traumatisierten Marsch in die Emi-
gration. Vor dem Hintergrund dieser Analyse

wird deutlich, dass sich das Volk Gottes hier-
zulande nicht bloß in einem strukturell-finan-
ziellen Umbruch bzw. Anpassungsprozess be-
findet. Ekklesiologisch geht es um weit mehr:
nämlich „um die Bedrohung der katholischen
Identität der Kirche als Sakrament des Heiles in
der Welt.“ (17) Unüberhörbar klingt hier ein
Grundton der Theologie des Verfassers an: Im
Sinne seiner Hermeneutik des II. Vatikanischen
Konzils begreift F. die Trias von Glaube, Kirche
und Sendung als unhintergehbare Einheit.
Diese gilt es immer wieder neu in die Pluralitä-
ten der nachmodernen Gesellschaft hinein aus-
zubuchstabieren: „Das Konzil hat mit seinen
Positionen der Religionsfreiheit, der Ökumene,
des Dialogs, der Kollegialität der Bischöfe und
der Ortskirchen, mit seiner Volk-Gottes-Sicht
der Kirche und mit ihrer Solidaritätsverantwor-
tung für das Gottesvolk aller Menschen, Völker
und Religionen sowie überhaupt mit der pas-
toralen Methode der Entdeckung der Zeichen
der Zeit im Horizont der Erfahrungsorientierung
von Liturgie, Glaube und Sendung immer auch
die darin unvermeidbare Frage nach der Plura-
lität aufgeworfen.“ (10) Anders ausgedrückt:
Sakramentale Heilsvollzüge der Kirche und die
vielfältig bunten Lebensvollzüge der Menschen
bedürfen in ihrer spannungsreichen Beziehung
je neu der Vermittlung. Diese Aufgabe ist dem
ganzen Gottesvolk und in ihm in besonderer
Weise den kirchlichen Diensten (vgl. 49ff. bzw.
69ff.) aufgegeben. Theologisch betrachtet ha-
ben die ekklesialen Ämter dabei nicht bloß für
die Glaubensvergewisserung ad intra einzuste-
hen, sondern – resultierend aus dem Auftrag,
das Evangelium der ganzen Welt zu verkünden
(Mk 16,15) – auch die Verantwortung ad extra.
Im Sinne einer an Michel Foucault geschulten
Topologie beschreibt F. diese doppelte Oblie-
genheit der kirchlichen Verantwortungsträger
im Blick auf die Kasualpastoral wie folgt:
„Kirchliche Rituale sind nicht nur Vollzugsorte
einer Glaubensgemeinschaft in ihrem innersten
Zentrum, in der Kerngemeinde etwa, sondern
befinden sich immer auch am ‚Rande‘ zwischen
innen und außen, zwischen Nahestehenden
und Fernstehenden. Sie sind Verbindungsorte
zwischen kompakter und dispersiver Kirche“
(104).

Ohne in das allzu oft anzutreffende kirchen-
amtliche Gejammer einzustimmen, sind F.’
Überlegungen für ein neues Verhältnis von Kir-
chenamt und Gottesvolk von einer tief grün-
denden gnadentheologischen Hermeneutik
durchzogen und getragen. Die diesbezüglichen

Buchbesprechungen 103

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 103



Ausführungen zur je größeren Barmherzigkeit
und Gnade – zumeist in Form kleiner theologi-
scher Meditationen zu ausgewählten Schrift-
texten komponiert – haben mich in ihrer spiri-
tuell tiefgründigen Einfachheit sehr berührt,
etwa dort, wo der Verfasser im Anschluss an
das Gleichnis vom barmherzigen Samariter (Lk
15,11–32) ausführt: „Gottes Barmherzigkeit ist
voraussetzungslos, aber darin nicht blind: Er
sieht die Schattenseiten und spricht die Täter
schuldig, schon aus Barmherzigkeit und Ge-
rechtigkeit den Opfern gegenüber. Aber er
zieht seine Liebe nicht zurück. (…) Er ist immer
mit seiner ganzen Göttlichkeit barmherzig. Eine
solche unerschöpfliche Barmherzigkeit ist keine
billige Gnade, sondern kommt teuer zum Aus-
druck am Holze des Kreuzes.“ (32f.). Dass die-
ses Meditationsstück (wie andere auch) dem
Autor nicht die Sicht auf die harten Fakten der
Wirklichkeit verstellt, macht ein Blick auf die
abschließenden kirchenpolitischen „Richtungs-
anzeigen für die Zukunft“ (117) deutlich, die da
in ihren Hauptforderungen heißen: 1. Plurali-
sierung der kirchlichen Präsenzformen (ein-
schließlich der Pfarrgemeindestruktur; vgl.
121ff.), 2. Ernstnehmen aller Berufungen im
Gottesvolk durch die (eben nicht androzen-
trisch verengte) Einführung von „personae pro-
batae“ (130), 3. Reformulierung des alten Ar-
beiterpriesterprojekts im Rahmen einer
lebensraumorientierten Pastoral (vgl. 138f.), 4.
Neudefinition der Aufgabe von Theologinnen
und Theologen zwischen Haupt- und Ehren-
amtlichkeit (vgl. 139ff.). Auch wenn der Weg
hin zur Umsetzung dieser Desiderate noch lang
und konfliktreich sein mag, so zeugt das Buch
– gerade in der kritischen Wahrnehmung der
„Opfer und zerstörten Möglichkeiten der Kir-
che“ (166) – vor allem von der „leise(n) Hoff-
nung“ (ebd.) seines Verfassers. 
Ulrich Engel OP

Irmgard Gehle
Streifzug durch die katholische Literatur
und Literaturkritik der Jahre 1907–1909
Nordhausen: Traugott Bautz 2008. 653 S.
ISBN 978-3-88309-424-3, kart., € 80,00

Die katholische Literatur war Mitte des 19. Jh. in
die Rolle einer „Exilliteratur“ geraten. Entschei-
dend für diese Entwicklung waren neben der
Aushöhlung der christlichen Vorstellungen und
Begriffe die Bedrängung durch den Relativismus
und Materialismus sowie die Dominanz der Na-

turwissenschaften. Zum Erhalt der katholischen
Kultur trug in dieser Zeit vor allem die kon fes-
sionelle Literaturkritik bei, die ihre Aufgabe
 darin sah, den gläubigen Leser vor „falschem“
Gedankengut und vor dem „modernen Litera-
tur-Chaos“ zu bewahren. Die überwiegend
geistlichen Kritiker predigten die Einheit von Re-
ligion, Kunst und Menschenbild, und ihre Emp-
fehlungskataloge dienten zur allgemeinen Ori-
entierung. Der von G. zusammengestellte Band
spiegelt die Atmosphäre der damaligen Debat-
ten. Mithilfe einer umfangreichen Auswahl von
Rezensionen will G. den Standort der Zeit-
schriften „Literarische Warte“, „Gottesminne“,
„Der Gral“ und „Über den Wassern“ in der Ent-
wicklung der katholischen Kultur bestimmen.
Auffällig ist ihr Ringen um die Überwindung der
katholischen Inferiorität bei gleichzeitiger Be-
wahrung des spezifisch katholischen Propriums.
Die Jahre 1907 bis 1909 repräsentieren dabei
eine bewegte Zeit, in der die widersprüchlichs-
ten Richtungen parallel existierten. Den so ge-
nannten Modernisten ging es besonders um
eine Öffnung der Kirche für neue wissenschaft-
liche Erkenntnisse, um Anerkennung der histo-
risch-kritischen Bibelforschung und Verbesse-
rung der theologischen Ausbildung. Mit ihren
Postulaten stießen sie auf heftigen Widerstand
in der kirchlichen Hierarchie. Der Modernismus
wurde von Papst Pius X. 1907 offiziell ver-
dammt. Trotz diesem Verdikt und dem 1910
eingeführten Antimodernisten-Eid konnte die
Bewegung jedoch nicht unterbunden, sondern
lediglich geschwächt werden. G. bietet einen
Katalog katholischer Schriftsteller und ihrer
Werke, vor allem derjenigen, die vornehmlich
geistlichen Literaturkritikern als empfehlenswert
galten. Indem sie anhand ausgewählter Be-
sprechungen die Rezeption der jeweiligen
Werke anschaulich werden lässt, legt G. den
Schwerpunkt auf im Original erhaltene litera-
turwissenschaftliche Analysen. Anstelle theore-
tischer Ausführungen wird so an praktischen
Beispielen vorgeführt, wie, auf wen bzw. was
und auf welche Weise in den einzelnen Texten
reflektiert wird. Somit wird der Leser direkt auf
die Problematik einer objektiven Deutung his-
torischer Sachverhalte und Argumentationsli-
nien gestoßen. Zu G.s unbestreitbaren Ver-
diensten gehört der unermüdliche Eifer, mit
dem sie Quellen erschließt und ihre angemes-
sene Auswertung verfolgt. Der Band macht
Spuren vergessener oder verdrängter Erfahrun-
gen am Schnittpunkt von deutscher Literatur
und Moderne sichtbar und liefert so wertvolles

104 Buchbesprechungen

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 104



Material zur Diskussion über Existenz und Ei-
genart der katholischen Literatur, welche heut-
zutage im wissenschaftlichen Diskurs immer
häufiger berücksichtigt werden. Es finden sich
viele bedeutende Namen, die der katholischen
Literatur Richtung und Gepräge gegeben ha-
ben. Die meisten im Band erwähnten Schrift-
steller konzentrieren sich auf die Darstellung
des inneren Lebens ihrer Helden, wobei die ka-
tholische Weltauffassung – sei es direkt oder in-
direkt – zur Geltung gebracht wird. Vielfach las-
sen sich tiefgehende Analogien zwischen
einzelnen Werken feststellen. So gibt G. einen
bemerkenswerten Überblick über die Rezepti-
onslenkung der katholischen Leserschaft zu Be-
ginn des 20. Jh. Die Fülle der Fakten zwingt da-
bei zur ständigen Konzentration, setzt beim
Leser ein nicht geringes Vergleichsvermögen vo-
raus und erschwert einem nicht in die Thematik
Eingeweihten die Lektüre. Leider fehlen die in
„Hochland“ erschienenen Besprechungen, was
jedoch einer Umfangbegrenzung geschuldet
sein mag.
Aleksandra Chylewska-Tölle

Rolf Kühn
Gottes Selbstoffenbarung als Leben
Religionsphilosophie und Lebensphänomeno-
logie
Würzburg: Echter 2009. 214 S.
ISBN 978-3-429-03165-7, kart., € 20,00

Seit Jahren legt K. immer wieder umfangreiche
Arbeiten vor, die auf überzeugende Weise den
Versuch unternehmen, Christentum und Philo-
sophie in einer für beide gleichursprünglichen
Erfahrung zu gründen. Dabei fällt auf, dass K.
seinen Ansatz als Fortführung der sog. „radi-
kalen Lebensphänomenologie“ des französi-
schen Philosophen Michel Henry (1922–2002)
versteht. Henry war zum Ende seines Lebens
eine theologische bzw. christologische Zuspit-
zung seiner Phänomenologie der Leiblichkeit
angegangen, welche zudem eine starke Affini-
tät zur Tradition der Mystik (besonders zu Meis-
ter Eckhart) aufwies; vgl. vor allem „Ich bin die
Wahrheit“. Für eine Philosophie des Christen-
tums (21999, frz. 1996); Inkarnation. Eine Phi-
losophie des Fleisches (2001, frz. 2000) und
Christi Worte. Eine Phänomenologie der Spra-
che und Offenbarung (2010, frz. 2002). Es ging
dem Franzosen darum zu zeigen, dass die Of-
fenbarung Gottes – jenseits aller Dogmatismen
faktischer Religionen – auch phänomenolo-

gisch stringent ist, insofern sie mit einem ersten
leiblich-affektiven Lebenserscheinen identisch
ist. Vereinfacht gesagt: Es kann mir nichts in
der Welt erscheinen, und ich kann auch nichts
für wahr oder falsch halten, bevor nicht das Le-
ben an mir wahr wird, sich selbst offenbart –
dies hält Henry für die christliche Erfahrung par
excellence und für den Quell einer jeglichen
tragfähigen Frömmigkeit. An diesem Punkt
setzt K. nun die Überlegungen fort, indem er
Zusammenhänge innerhalb des umfangreichen
Henry’schen Werkes bündelt und vor allem ak-
tuelle Verhältnisse berücksichtigt – wie etwa
die Forcierung einer kapitalistischen Ökonomie
in den vergangenen Jahren. Das vorliegende
Buch ist nicht die erste Veröffentlichung K.s in
diese Richtung, sondern baut vielmehr auf auf
zahlreichen Aufsätzen und vor allem den bei-
den Monographien Geburt in Gott. Religion,
Metaphysik, Mystik und Phänomenologie
(2003) und Gabe als Leib in Christentum und
Phänomenologie (2004).

Eine der angesprochenen Bündelungen ge-
lingt K. etwa, wenn er im 1. Kap. seines Buches
die Kultur- und Modernitätskritik Henrys, die
letzterer pointiert in seinem Werk Die Barbarei
(1994, frz. 1987) vorgetragen hatte, in die reli-
gionsphilosophische Untersuchung einträgt
(23–58). So spricht K. von einer sog. „ontolo-
gische Subversion“ (23) des abendländischen
Geistes, wenn er darauf aufmerksam macht,
wie wissenschaftlicher Objektivismus, Techni-
zismus und kapitalistische Ökonomie jenes in-
nere subjektive Erleben, welches im Wesent-
lichen auch das „religiöse Erleben“ im Chris-
tentum ist (vgl. ebd.), in den Untergrund
drängt. Wenn Christen diese Subversion sogar
noch mittragen, überdecken sie folglich ihre
Ursprungserfahrung und somit auch ihren ge-
nuinen Begriff von Gemeinschaft und über-
haupt einer jeden darauf aufbauenden religiö-
sen oder ethischen Verbindlichkeit, da dieser in
einer nicht aktiv handhabbaren Offenbarung
besteht, eine allen Lebendigen gemeine, jegli-
che Transzendentalität ursprünglich erst er-
möglichende Passion des Lebens. Eine kultu-
relle Erneuerung, die auch eine wirkliche
Restitution einer christlichen Kultur sein
könnte, müsste zunächst als eine Subjekts- und
Rationalitätskritik jener Moderne anheben,
welche die Reflexion auf die je vorausgehende
Lebensgabe nicht mehr übt. Über das einer sol-
chen Moderne entgegenzusetzende Denken
heißt es bei K.: „Subjektiv wie kontextuell ist
eine solche erneuerte ›Rationalität‹ wach für

Buchbesprechungen 105

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 105



die Immanenz des Leidens in allen Erscheinun-
gen, wodurch sich eine ›reflexive Kultur‹ des Er-
leidens des Lebens (passio) als religionsphilo-
sophische Form der Aufmerksamkeit für alle
›Selbstoffenbarung‹ abzeichnet und zwar als
gleichzeitige, immer wieder neue kulturelle Le-
bensgeburt aller“ (57f.). Weil die Selbstoffen-
barung des absoluten Lebens in diesem Sinne
eine Passion ist, sind die verlässlichen „Zugänge
zum Absoluten“ (59–92) derart, dass sie nie-
mals zuerst bei dem ansetzen, was sich in ei-
nem historisierbaren Zeitfluss als zeitliche Ek-
stasen manifestiert, denn hier ist die Urpassion
bzw. »Urimpression« bereits in ein Außen ver-
setzt, das als solches keinen Zugang zur ur-
sprünglichen Offenbarung gewährt. Das 2.
Kap. weist den zuvor also umrissenen radikal -
phänomenologischen Begriff von Offenbarung
als die Erscheinung des Sohnes bzw. Christi
aus. Zunächst stellt K. in diesem Kontext die bei
Henry bereits ausführlich grundgelegte Lehre
von der Inkarnation dar (95–123) – und zwar
als Offenbarung des rein phänomenologischen
Lebens im »Fleisch« (das durchaus joh. als ei-
gentümliche „Materie“ des Lebens begriffen
wird). Bemerkenswerterweise entwirft K. an-
schließend und in Bezug darauf eine Ästhetik
des Inkarnierten, des menschgewordenen Soh-
nes, also eine in der heute so ästhetisierten Zeit
„noch ungenutzte ›Ästhetik Christi‹“ (123). Da-
bei zeigt er am Begriff der »Herrlichkeit« des
Sohnes die heute immer wichtiger werdenden
leiblichen und auch haptologischen Dimensio-
nen auf. Was Herrlichkeit meint, wird an den ja
auch im Wirken Jesu Christi wichtigen Berüh-
rungen verdeutlicht. Jesus vollzieht sie nämlich
in der Gewissheit, dass nicht ein objektiver Kör-
per berührt wird, sondern ein in sich gleichle-
bendiges »Fleisch«: „Wer ... ein Fleisch im radi-
kal phänomenologischen Sinne berührt, und
zwar das seine wie das von Anderen, berührt
darin auch Christi Fleisch – und somit die of-
fenkundige Heilswirklichkeit in ihm.“ (143). Erst
durch die ästhetische Ver-äußerung des Er-
scheinens – des Berührens, des Sehens, des Hö-
rens usw. – ist uns das eigentliche Potenzial zu
einer solch lebendigen Wahrnehmung Christi
abhanden gekommen. Ein besonderes Augen-
merk sollten wir auf das 3. Kap. legen, wird
doch darin die Beziehung der Lebensphäno-
menologie zur Mystik beleuchtet. Bereits die äl-
tere, spätestens seit Dionysius Areopagita wirk-
same Mahnung mystischer bzw. negativer
Theologie (151–175), die Offenbarung Gottes
nicht im Sinne eines gegenständlich-intentio-

nal Aufweisbaren zu denken, kommt dem le-
bensphänomenologischen Anliegen entgegen.
Aber auch die Mystik wird hier (176–199) nicht
in einem historisch-konfessionellen Sinne ver-
standen, sondern als jene „innere Praxiswirk-
lichkeit“ der affektiven Selbsterprobung des Le-
bens (vgl. 176). So ist dieses Mystikverständnis
in keiner Weise esoterisch. Vielmehr geht es
um eine exoterische, dem Menschen allgemein
zugängliche Erfahrung seines bloßen Lebens,
auch wenn nicht unterschlagen wird, dass der
Zugang – vor allem unter der Bedingung einer
von der lebendigen Erfahrung zunehmend los-
gelöst vorgestellten Welt – durchaus schwer
sein kann.

Im „Ausblick“ (201–214) unterstreicht K.
nochmals am Beispiel der Welt- und Lebens-
verantwortung der Religionen die Brisanz des
zuvor Dargelegten. Und in der Tat: K. schafft es
letztlich, indem er das spirituelle Fundament
des Christentums und der Religionen phäno-
menologisch aufklärt, ihre kulturell verän-
dernde Kraft anzuzeigen, auch wenn die Lek-
türe des Buches für den an philosophischen
Texten ungeübten Leser nicht einfach ist. Man
könnte auch hier wieder das gegenüber Henry
und vor allem auch gegenüber K. oft ange-
stimmte Lamento über die Schwerverständ-
lichkeit ihrer Sprache singen. Diese Klage über-
sieht allerdings, dass Sprache sich immer an
herrschende Denkmuster anpasst und die radi-
kale Kritik dieser Denkmuster, um die es K.
geht, deshalb auch immer sprachliche Konven-
tionalitäten durchbrechen muss. Man erinnere
hier nur, dass ebenso bei Eckhart die angebli-
che Miss- und Unverständlichkeit seiner theo-
logischen Sprache einer der Hauptvorwürfe der
Bulle ›In agro dominico‹ war. So kann man also
allen Lesern, die nicht auf der Suche sind nach
religionsphilosophisch leichter Kost, sondern im
Gegenteil bereit sind, auf diesem Gebiet die
Mühe eines wirklichen Aufbruchs auf sich zu
nehmen, das besprochene Buch dringend emp-
fehlen.
Marco A. Sorace

Dietlind Langner
Schauen im Glauben
Die Bedeutung der Mystik bei Romano Guardini
(Studien zur systematischen und spirituellen
Theologie; 46)
Würzburg: Echter Verlag 2008. 863 S.
ISBN 978-3-429-03003-2, kart., € 66,00

106 Buchbesprechungen

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 106



Nicht zufällig hat er zwei Dokumente christli-
cher Mystik aus der Wende zum 20. Jh. über-
setzt und interpretiert: Das „geistliche Tage-
buch“ der Ehefrau und Mutter Lucie Christine
und der ebenfalls verheirateten Madeleine Sé-
mer. „Wirklichkeit“ ist Guardinis Stichwort, ge-
nauer noch mit Newman: Verwirklichung. Im
Glauben und seiner Mystik geht es nicht um et-
was Aufgesetztes oder Gekünsteltes, schon gar
nicht um etwas Gewolltes und z.B. asketisch
Herbeigerufenes. „Maß“ und „Gestalt“, durch-
aus benediktinisch, sind Kriterien für Guardini,
auch die franziskanische Demut gibt einen
Grundton an, immer ist es der Pascal’sche
„esprit de finesse“, der den sensiblen Interpre-
ten großer Literatur und mystischer Texte aus-
zeichnet, den feinsinnigen Phänomenologen
des Menschlichen und des Christlichen. Zeitle-
bens beschäftigt Guardini das Grundproblem
moderner Theologie, die Vermittlung von Reli-
gion und Offenbarung, von Vernunft und
Glaube, von Welt und Gott. Im Gespräch vor al-
lem mit Kierkegaard und Nietzsche erschließt er
die Reichtümer biblischer und kirchlicher Über-
lieferung, lebensweltlich und biographisch kon-
kret geortet und adressiert.

L. horcht mit Aufmerksamkeit und Gespür
das Gesamtwerk Guardinis ab, kenntnisreich
und bis in überraschende Details stellt sie den
Gesamtzusammenhang dar und interpretiert
ihn primär werkimmanent: So entsteht die erste
umfassende Studie zum Thema, zweifellos
wichtig für das Zeitgespräch zu Mystik und
Theologie insgesamt. Schon in den Mainzer Stu-
dienjahren wurde Guardini mit dem Golfstrom
christlicher Mystik im sog. Schleußner-Kreis in-
tensiv bekannt, die wissenschaftlichen Studien
über Bonaventura legen den Grund für seine sa-
pientiale Theologie, wie L. im 1. Teil ausführlich
darstellt. Lebensentscheidend wird die Begeg-
nung mit Beuron: Liturgie wird als „objektive
Mystik“ entdeckt, entfaltet (z.B. im Gespräch
mit Maria Laach) und auf Burg Rothenfels „er-
probt“ und gelebt. „Das kontemplative, schau-
ende, betende Tun der Kirche“ (43) wird für im-
mer prägend, wie der 2. Teil entfaltet. Unter
dem Stichwort „Mystagogie“ (3. Teil) wird u.a.
ausführlich Guardinis „ganzheitliche“ Schrift her-
meneutik entfaltet, seine Achtsamkeit auf den
„sensus mysticus“. Früh schon hatte er im
Schriftwort Mt 10, 9 das christliche „Gesetz des
Selbstüberschritts“ (52) entdeckt. Die Kunst
mystagogischer Predigt entspricht der kontem-
plativen Grundhaltung. Im entscheidenden 4.
Teil zum „Verhältnis von Mystik und Glauben“

geht es zunächst um Guardinis Erschließung
menschlicher Existenz in religiöser Offenheit:
Seine Arbeiten zu Sokrates/Platon, zu Hölderlin
und Rilke werden daraufhin wahrgenommen.
Dem entspricht die Achtsamkeit auf „die mysti-
sche Erfahrung großer christlicher Persönlich-
keiten“ in der Auslegung von Augustinus,
Dante und Pascal. Zwischen diesen materialrei-
chen Darstellungen, in den elliptischen Brenn-
punkten von Religion und Offenbarung. kommt
Guardinis Ringen um die Eigenart religiöser Er-
fahrung als Anknüpfungspunkt, Medium und
auch Dimension des Christlichen ausführlich zur
Sprache, darin aber die kraftvolle Unterschei-
dung der Geister im Verständnis des Glaubens
als Gehorsam und im ergriffenen „Einverneh-
men“ mit der alles übergreifenden Offenba-
rung. Nicht zufällig schließen die umfangrei-
chen Werkanalysen mit jeweils systematischen
Pointierungen mit einem Blick auf die Alltags-
mystik in der Nachfolge von de Caussade. 

Da L. ausführlich zitiert, umfassend Primär-
und Sekundärliteratur einarbeitet, ist ein förm-
lich aufregendes Lese- und Werkbuch entstan-
den, das sowohl die spirituelle Biographie Gu-
ardinis wie zentrale Aspekte seines Werkes im
Focus der Leitfrage auf- und ausarbeitet. Guar-
dini ist zeitlebens jenem engeren Mystik-Ver-
ständnis verpflichtet geblieben, das diese als
eine außerordentliche Zu-Gabe zum Glauben
(nicht also als dessen Tiefendimension) versteht.
Dementsprechend wird man mit der Autorin zö-
gern, ihn einen Mystiker zu nennen. Dass er
freilich in seinem schriftlichen Werk von jenen
letzten Erleuchtungserfahrungen schweigt, die
er im Gespräch mit Graf Dürkheim diskret doch
andeutet, und die indirekt zwischen den Zeilen
manch seiner Werke durchscheinen, hält die
Frage in jener Offenheit, die dem Geheimnis
und damit auch dem Begriff der Mystik ent-
spricht.

Wenigstens zwei Fragen stellen sich (mir)
nach der Lektüre der erstaunlichen Arbeitsleis-
tung dieses Werkes: Welchen Ort hat konkret
die real existierende Kirche im Werk Guardinis,
in seinem Verständnis von Mystik? War sie doch
„in den Seelen erwacht“, und was ergab sich
daraus für ihre reale Gestalt und ihr konkretes
Wirken? Wie verhält sich Guardinis Bedenken
christlicher Mystik zu jener mystikaufgeklärten
Vernunft, die nicht erst seit Kant (der Name fällt
kein einziges Mal) wie ein Schatten alle Säkula-
risierungsprozesse begleitet und keineswegs
nur bei Nietzsche oder Rilke expressiv anti-
christlich oder nach-kirchlich sich äußert? Und

Buchbesprechungen 107

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 107



schließlich: Wieso spielt z.B. die braune Mystik
der Nazis als Folie zur konkreten Unterschei-
dung der Geister in Guardinis Denken, jeden-
falls nach dieser Darstellung, gar keine Rolle?
Jenes göttlich erleuchtete Schauen, das im
Glauben grundgelegt und implizit schon er-
schlossen ist, betrachtet kontemplativ ja im
Lichte der österlichen Vollendung nicht nur die
Schönheit der Welt und alles Irdischen, sondern
auch den Abgrund der faktischen Geschichte
und ihre Dramen mit jener Gewalt, für die der
Name Auschwitz steht. Mystik der Innerlichkeit
und Mystik der Äußerlichkeit, Kampf und Kon-
templation – wie immer die polaren Brenn-
punkte genannt werden, sie können dazu ein-
laden, das gigantische und aufregende Le -
benswerk Guardinis in seiner Größe, zugleich
aber wohl auch in seiner Grenze in den Blick zu
bekommen – und sein Interesse an „Wirklich-
keit“ vertiefend fortzuschreiben. Dazu trägt L.
durch immense Materialerschließung und kun-
dige Interpretation grundlegend bei.
Gotthard Fuchs

Thomas Pröpper u.a. (Hrsg.)
Mystik – Herausforderung und Inspiration
Gotthard Fuchs zum 70. Geburtstag
Ostfildern: Grünewald 2008. 352 S.
ISBN 978-3-7867-2719-4, geb., € 29,90

Insgesamt 26 Autorinnen und Autoren machen
anhand fundierter Aufsätze und Essays deutlich,
dass in Festschriften keineswegs nur Neben-
produkte gedanklicher Arbeit geparkt werden.
Das Themenfeld ist weit gesteckt. Drei Unter-
kapitel gehen der herausfordernden und inspi-
rierenden Wirkweise von Mystik nach. Darin
nehmen sie Maß an einer Hermeneutik, mit
welcher Gotthard Fuchs bis heute an dieses
Phänomen herangeht. In Positionen mystischen
Denkens und Glaubens (14–138) ist der interre-
ligiöse Akzent stark ausgeprägt (jüdische Mys-
tik, Bhagavadgita, Ramon Llull, narrative
Buddhologie und Christologie). Dort hat aber
auch ein Aufsatz über Johann Sebastian Bachs
Kirchenkantaten und deren starkes geistliches
Zeugnis Platz. Die Perspektiven (139–278) neh-
men die Herausforderung der Mystik theolo-
gisch-systematisch auf. Hier geht es um eine
Theologie der Mystik sowie um Themen im
Spannungsfeld von Mystik und Ethik bzw. von
Mystik und Politik, zum Teil kontrovers disku-
tiert. Darüber hinaus ist in einigen Beiträgen das
vom Geehrten mehrfach benannte Desiderat ei-

ner „phasengerechten“ gläubigen Biographie
wiederzuerkennen. Die Resonanzen (279–337)
schließlich horchen auf den Widerhall von mys-
tischem Denken außerhalb der Fachtheologie
(Literatur, Philosophie, Soziologie) und bringen
wenig Bekanntes zu Tage. In Summe: Diese
Festschrift gereicht Gotthard Fuchs nicht nur zur
Ehre, sondern vermutlich auch zur Freude!
Christoph Benke

Hans-Rüdiger Schwab (Hrsg.)
Eigensinn und Bindung
Katholische deutsche Intellektuelle
im 20. Jahrhundert
Kevelaer: Butzon & Bercker 2009. 812 S., Abb.
ISBN 978-3-7666-1315-8, geb., € 59,90

Heinrich Mann hatte einst die rhetorische Frage
gestellt, ob es nicht sein könnte, „dass Intel-
lektuelle nur bestimmt sind, die Wirklichkeit im
Voraus zu erraten?“ In seiner Einleitung hat S.
es konkreter formuliert: „Intellektuelle sind ar-
tikulationsmächtige kulturelle Deuter“ (12).

S. stellt 39 Personen aus dem deutschspra-
chigen, katholisch-intellektuellen Leben des 20.
Jh. mit ihrer Biographie, ihrem Werk und ihrer
Rezeptionsgeschichte vor, „Menschen des Geis-
tes und des Wortes, die ihrem … religiösen
Selbstverständnis entsprechend auf außerge-
wöhnliche Weise in die Öffentlichkeit und das
katholische Bewusstsein hinein gewirkt ha-
ben.“ (24). Angesiedelt sind diese katholischen
Geistesmenschen im jeweiligen Spannungsver-
hältnis zwischen ihrem individuellen und –
wenn man so will – eigensinnigen Denkansatz
und ihrem Verhältnis zur Kirche. Hierbei han-
delt es sich sowohl um unangepasste Einzel-
gänger wie Heinrich Böll, der durch seine So-
zialisation dennoch immer im katholischen
Milieu beheimatet blieb, als auch um Persön-
lichkeiten wie Ida Friederike Görres, die „ihre
Rolle nicht im Sinne einer kritischen Distanz,
sondern als Befürworterin und Interpretin lehr-
amtlicher Entscheidungen“ (318) verstand. Vor-
gestellt werden in jedem Falle Menschen, „die
sich in offenes Gelände hinaus begeben“ (17).
S.s mächtiger Band ist jetzt schon aufgrund sei-
ner Fülle an Informationen – zu allen Artikeln
gibt es einen überschaubaren Anmerkungsap-
parat und sorgsam ausgewählte bibliographi-
sche Empfehlungen – ein Referenzwerk. In
dem Sammelband finden sich markante Frauen
wie Elisabeth Langgässer, Luise Rinser und An-
nette Kolb oder streitbare Männer wie Karl

108 Buchbesprechungen

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 108



Muth, Georg Meistermann und Carl Amery. Ins
Gedächtnis gerufen werden aber auch Perso-
nen, die nur noch wenigen bekannt sind wie
der aus dem Saarland stammende christliche
Existenzphilosoph Peter Wust, dessen Grund-
gedanken von der „Ungesichertheit des Le-
bens“, dessen „Dialektik von Geborgenheit und
Ungeborgenheit“ (182) in seinem Hauptwerk
„Ungewissheit und Wagnis“ heute mehr denn
je hohe Aktualität besitzen. Ins Wort gehoben
werden auch noch lebende Zeitgenossen wie
der Philosoph und „Ideenpolitiker“ (594) Ro-
bert Spaemann oder der Literat Martin Mose-
bach, der – geboren 1951 – zu einer Alters-
gruppe gehört, „die im soziologischen Diskurs
über die Generationen der Bundesrepublik, ihre
Stile und Ideologien, bisher wenig Beachtung
gefunden hat“ (697). Die Hochschulprofesso-
rin Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz ist gleich zwei
Mal vertreten: einmal als Autorin des Beitrags
über die jüdisch-christliche Denkerin und Kar-
melitin Edith Stein, zum anderen als Gegen-
wartsphilosophin, die ihre Lehrtätigkeit als
„Weg-Weisung“ versteht bei der Erarbeitung
von Fragestellungen zum Verhältnis von Reli-
gion, Vernunft und Glauben“ (vgl. 689).

S.s Kaleidoskop ganz unterschiedlicher Intel-
lektuellenportraits ist mehr als ein Kompen-
dium katholischen Denkens im vergangenen
Jh.: Es befördert nicht nur kantige Persönlich-
keiten ans Licht, es zeigt auch geistige, geistli-
che und soziale Bedingungsfelder auf, die der
jeweiligen Person ihr besonderes Gepräge ge-
geben haben. Das Buch ist darüber hinaus auch
verständlich für Menschen, die mit philosophi-
scher und theologischer Terminologie nicht ver-
traut sind. So kann der Band sowohl als Nach-
schlagewerk wie als Lesebuch genutzt werden.
Wer immer das Buch zur Hand nimmt, hat die
Chance, maßgebende geistige Persönlichkeiten
kennen zu lernen und selbst eine Verortung im
unübersichtlichen geistigen Leben zu finden. In
Planung ist ein zweiter Band, der „Intellektua-
lität unter den besonderen Bedingungen des
theologischen oder kirchlichen Amtes betrach-
tet. Gemeinsam sollen beide Bücher eine Ah-
nung der Beschaffenheit katholischen Geistes
im 20. Jahrhundert vermitteln“ (26). Man darf
gespannt sein!
Harald Müller-Baußmann

Renate Wind
Dorothee Sölle
Rebellin und Mystikerin. Die Biographie

Stuttgart: Kreuz 2008. 213 S.
ISBN 978-3-7831-3137-6, geb., € 19,95

2009 wäre Dorothee Sölle achtzig Jahre alt ge-
worden. Geboren im Herbst der Weimarer Re-
publik, aufgewachsen in einer großbürgerlichen
Hamburger Familie, erwachsen geworden im
Nachkriegsdeutschland, nach der Trennung von
ihrem ersten Mann, Dietrich Sölle, einige Jahre
allein erziehende Mutter von drei Kindern, 1969
in zweiter Ehe mit dem laisierten katholischen
Priester und Benediktiner Fulbert Steffensky ver-
heiratet, Aktivistin gegen den Vietnam-Krieg,
habilitierte Theologin, Feministin, oder vielleicht
besser: emanzipierte Frau (vgl. 155), Mystikerin
und Vordenkerin einer politischen Theologie,
Aktivistin in der Friedensbewegung und Befrei-
ungstheologin – ihre Biographie erzählt ein
Stück deutscher Geschichte und bündelt darin
zugleich wie in einem Brennglas die theolo-
gisch-kirchlichen Suchbewegungen und Auf-
brüche des vergangenen Jahrhunderts.

Vor dem damit aufgerufenen zeitgeschichtli-
chen Hintergrund lässt W. auf so spannende wie
einfühlsame Weise das Porträt einer Frau entste-
hen, die als Christin versuchte, Gesellschaft mit-
zugestalten und als politisch Engagierte immer
Christin blieb. Dass W. dabei keinen neutralen
Standpunkt einnimmt, dass ihr Zugang vielmehr
ein sehr persönlicher ist, legt sie gleich zu Beginn
offen. Das kann man als Grenze sehen, vielleicht
ist es aber gerade dieser wertschätzende Blick,
der es erlaubt, einem Menschen – gerade auch
in seinen Widersprüchen, die W. keineswegs ver-
schweigt – wirklich zu begegnen. Und tatsäch-
lich ermöglicht W.s Buch genau das: eine Be-
gegnung mit dem Leben und Denken des
Menschen Dorothee Sölle. Dazu trägt nicht nur
die souveräne theologische, geschichtliche und
biographische Kenntnis W.s, sondern genauso
die Art und Weise der Gestaltung des Bandes
bei: Dies gilt insbesondere für die immer wieder
eingestreuten Gedichte und Textauszüge Sölles,
in denen sich ihr Denken selbst auszusprechen
vermag, sowie für die – zum Teil bisher noch un-
veröffentlichten – Bilder Sölles, in denen die Ent-
wicklung ihres Lebens und Denkens ansichtig
wird.

Wer die „poetische Rebellin und propheti-
sche Mystikerin“ (9) noch nicht kennen gelernt
hat, oder wer ihr noch einmal begegnen will,
der wird nach der Lektüre des Bandes Lust ha-
ben auf mehr. Was will eine Biographie mehr?
Matthias Mühl

Buchbesprechungen 109

84_2011_1_101_109_Buchbesprechungen  29.11.10  12:59  Seite 109



Autoren

Wolfgang Fritzen
geb. 1973 / verh. / Dr. theol.
Wiss. Mitarbeiter
Hermeneutik der Bibel
Religionssoziologie
Anschrift
Kath.-Theol. Fakultät
Saarstr. 21, Forum 5
D–55099 Mainz
fritzen@uni-mainz.de

Stephan Herzberg
geb. 1978 / verh. / Dr. phil.
Wiss. Assistent am Inst.
für philosophische Grundfragen
der Theologie, Univ. Tübingen
Thomas von Aquin, Aristoteles
Anschrift
Katharinenweg 3
D–72108 Rottenburg-Wendelsheim
stephan.herzberg@uni-tuebingen.de

Julia Knop
geb. 1977 / Dipl. theol. / Dr. theol.
Wiss. Assistentin am Arbeitsb.
Dogmatik/Liturgiewiss., Univ. Freiburg
System. Theologie, Kindersachbuch
Anschrift
Theol. Fakultät
Platz der Universität 3
D–79085 Freiburg
julia.knop@theol.uni-freiburg.de

Bernd Elmar Koziel
geb. 1966 / Dr. theol. habil.
Universitätsdozent, Pfarrer
Fundamentaltheologie, Ökumen. Theologie
Anschrift
Kirchberg 15
D–96191 Viereth-Trunstadt
elmar.koziel@theologie.uni-wuerzburg.de

Andreas Schönfeld SJ
geb. 1961 / Dipl. theol. / MA phil.
Pfarrseelsorge, Exerzitien,
Geistliche Begleitung
Yogalehrer BDY
Ignatianische Spiritualität,
Deutsche Mystik
Anschrift
Hültzstr. 22–24
D–50933 Köln
schoenfeld@geistundleben.de

Saskia Wendel
geb. 1964 / Dr. theol. habil.
Universitätsprofessorin
Fundamentaltheologie
Religionsphilosophie
Anschrift
Institut für Kath. Theologie
Wilhelm-Backhaus-Str. 1
D–50923 Köln
saskia.wendel@uni-koeln.de

84_2011_110_Autoren  04.12.10  11:30  Seite 110




