
Ignatianische Mystik (Teil I)
Spanische Autoren des 
16. und 17. Jahrhunderts1

Rossano Zas Friz / Neapel

Die vorliegende Untersuchung befasst sich mit spanischen Jesuiten des 16. und
17. Jahrhunderts. Eine weitere über französische Autoren vor und nach der Auf-
hebung der Gesellschaft Jesu soll folgen. In der Geschichte des Jesuitenordens hat
es stets eine nur von einer Minderheit vertretene Deutung der christlichen und
ignatianischen Gebetserfahrung gegeben im Unterschied zu einer volkstümli-
cheren und in der Gesellschaft Jesu stärker verbreiteten.2 Unter „ignatianischer
Tradition“ verstehen wir im weiteren Sinn die Weitergabe einer spirituellen
»Weisheit« von Generation zu Generation. Sie will dem Jesuiten die im Lauf der
Jahre gesammelte lebendige Erfahrung ignatianischer Nachahmung und Nach-
folge Jesu Christi zugänglich machen. Damit es eine solche Weisheit geben kann,
ist es erforderlich, ein persönliches Gebetsleben zu führen. Dies bedeutet, der
bewussten und ausdrücklichen Beziehung zu Gott eine feste Zeit zu widmen. In
der christlichen Tradition gilt dies als unersetzliches Mittel der Bindung an Gott.
Anders ist eine persönliche Beziehung zum Herrn nicht möglich. 

Nun lehrt diese Weisheit als Frucht der Erfahrung, dass die Entwicklung des
Gebetslebens üblicherweise von einer ersten Phase mehr aktiver Meditation in
eine zweite mehr kontemplative übergeht. Für letztere ist eine größere Passivi-
tät des Betenden kennzeichnend.3 Die erste Phase wird als »asketisch« und die
zweite als »mystisch« angesehen, und zwar deswegen, weil in der ersten Phase
mehr von der aktiven Vorbereitung, Einstellung und Anteilnahme des Beten-
den abhängt; in der zweiten dagegen nimmt fortschreitende Passivität den Raum
ein, der vorher von Aktivität bestimmt war. Dieser für das Gebet qualitative
Wandel bestimmt den Übergang von asketischer zu mystischer Erfahrung.4

1 Der Beitrag erschien im Original unter dem Titel La tradición mistica ignaciana: I. Autores españoles de
los siglos XVI y XVI, in: Manresa 76 (2004), 391−406.
2 Eine Sammlung von Zeugnissen und wichtigen Kommentaren zur ignatianischen mystischen Tradition in:
La mystique ignatienne. Une tradition vivante, Christus 202 HS (Mai 2004).
3 Vgl. Juan de la Cruz, Subida al Monte Carmelo II, c. 13–15, in: Ders., Obras Completas. Hrsg. von E. Pa-
cho. Burgos 61998, 281–297. 
4 Heute tendiert man dazu, »Askese« mit »Selbstbeherrschung« gleichzusetzen« und als »mystisch« alles
das anzusehen, worin es um die Beziehung zum göttlichen Geheimnis geht. Damit möchte man eine Ter-
minologie überwinden, die zwischen einer »asketischen« und einer »mystischen« Phase des Gebetslebens
unterscheidet.

GuL 85/1 (2012) 16–30

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 16



Ignatianische Mystik (Teil I) 17

Meditation und Kontemplation

Aus verschiedenen Gründen, denen wir hier nicht im Einzelnen nachgehen, wur-
den die Gebetsmethoden der Geistlichen Übungen als vorwiegend asketisch an-
gesehen. Deshalb kann man auf der einen Seite sagen, es gebe in der ignatiani-
schen Tradition eine asketische Linie. Sie wird von denjenigen vertreten, die
behauptet haben oder behaupten, dass allein die Methoden dieser Übungen au-
thentisch ignatianisch seien. Dies war im Laufe der Jahrhunderte die offizielle
Position der Gesellschaft Jesu. Doch auf der anderen Seite, und das soll hier ge-
zeigt werden, gibt es eine mystische Linie, die ebenfalls im vollen Sinn ignatia-
nisch ist. Zu ihr gehören jesuitische Autoren, die für die Entwicklung des geist-
lichen Lebens noch andere Gebetsmethoden neben denen des Exerzitienbuches
praktiziert oder gelehrt haben.

Wenn das Gebetsleben gewöhnlich eine Entwicklung von der Meditation zur
Kontemplation nimmt, handelt es sich nicht um den in den Geistlichen Übungen
praktizierten Übergang von den Meditationen der Ersten Woche zu den Kon-
templationen (Betrachtungen) der Zweiten, Dritten und Vierten Woche.5 Das ist
etwas ganz anderes. Die ignatianischen »Kontemplationen« entsprechen nicht
schon deshalb, weil sie so bezeichnet werden, der kontemplativen Phase des Ge-
betslebens. Letztere besteht in einer qualitativen Wandlung des Gebets, die je-
doch für die Entfaltung des Exerzitienprozesses nicht erforderlich ist.

Wenn man behauptet, die Übungen seien asketisch, will man damit nur sagen,
dass sie methodisch vor dem Übergang von der Meditation zur Kontemplation
stehen. Der Exerzitand muss, um die Übungen zu machen, nicht im strengen
Sinn kontemplativ sein; er darf Anfänger sein. Wenn man dagegen von der Exis-
tenz einer ignatianischen mystischen Tradition spricht, besagt das nur, dass es
jesuitische Autoren gegeben hat, die den Schwerpunkt auf die dem Übergang
von der Meditation zur Kontemplation folgende Phase gelegt haben. Dafür wa-
ren die Gebetsmethoden der Übungen nicht ausreichend, und deshalb haben sie
auf andere zurückgegriffen.

5 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Übers. u. erkl. von P. Knauer. Graz u.a. ³1988, n. 45: »Be-
sinnung« (meditatio) u. n. 101 »Betrachtung« (contemplatio); vgl. auch n. 136 »Erwägung« (consideratio).
Ignatius teilt die Gebetsübungen der dreißigtägigen Exerzitien in vier Wochen ein, denen jeweils bestimmte
Betrachtungsstoffe zugrunde liegen: 1. Woche: Umkehr, Betrachtung von Sünde u. Schuld (GÜ, n. 24–90);
2. Woche: Nachfolge, Vergegenwärtigung der »Geheimnisse des Lebens Jesu« (91–169); 3. Woche: Passi-
onsbetrachtungen (190–209) u. 4. Woche: Auferstehung Christi (218–229). Zur geistlichen Dynamik der
Exerzitien s. P. Köster, Zur Freiheit befähigen. Kleiner Kommentar zu den Großen Exerzitien des hl. Ignatius
von Loyola. Leipzig 1999 (dort weiterführende Lit.). 

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 17



18 Rossano Zas Friz

Askese und Mystik

Die »klassischen« jesuitischen Autoren aus der Zeit bis vor dem II. Vatikanum
entsprechen dieser Terminologie und bezweifeln nicht, dass in der Entfaltung
des asketischen Gebetslebens eine mystische Gebetserfahrung grundgelegt wird.
Normalerweise gibt es keine Kontemplation ohne eine vorausgehende lange Me-
ditationserfahrung. In diesem Sinn verstehen wir in der vorliegenden Untersu-
chung unter „ignatianischer mystischer Tradition“ die Lehre jesuitischer Auto-
ren in Bezug auf die kontemplative Phase des Gebetslebens, die man allgemein
als vita mystica bezeichnet. Sie hat nichts damit zu tun, ob es zu außerordentli-
chen Phänomenen kommt oder nicht. 

Dass Ignatius nicht ausdrücklich von der mystisch-kontemplativen Dimen-
sion spricht, hat gewiss zur Verbreitung seines Bildes als eines Asketen beige-
tragen; aber das heißt ja durchaus nicht, dass er sie nicht gelebt hat. Aus seinem
Geistlichen Tagebuch ergibt sich eher das Gegenteil. Darin lernt man ihn als ei-
nen Menschen von großem Gespür dafür schätzen, sich unmittelbar auf das Ge-
heimnis Gottes einzulassen. Man darf auch nicht vergessen, dass Ignatius im Je-
suitenorden bis noch vor relativ kurzer Zeit als Mystiker unerkannt war.
Jahrhundertelang hat man im Orden weder den Bericht des Pilgers noch das
Geistliche Tagebuch gelesen. So hat man ihn auch in der Praxis als Asketen be-
trachtet. Dies hat wiederum – zusammen mit seiner bereits erwähnten Zurück-
haltung diesem Thema gegenüber – nicht wenig dazu beigetragen, ein Denken
entstehen zu lassen, aufgrund dessen die mystisch-kontemplativen Themen
kaum behandelt wurden oder aber nur Spezialisten vorbehalten waren. Aus
Gründen pastoraler Klugheit mag diese Zurückhaltung durchaus gerechtfertigt
gewesen sein. Man gewinnt aber den Eindruck, dass sie sich auch auf die affek-
tive Dimension der Entfaltung des Gebetslebens ausgewirkt hat, um die man
ebenfalls lieber den Mantel des Stillschweigens legte.

Dass es dennoch immer wieder Jesuiten gegeben hat, die sich nicht darauf be-
schränkten, nur die Methoden zu lehren, die im strengen Sinn der offiziellen
ignatianischen Tradition entsprachen, zeigt, dass es parallel noch eine andere,
von der Institution nur mehr oder weniger geduldete Traditionslinie gab. Einige
dieser Jesuiten sollen im Folgenden vorgestellt werden. Wir beschränken uns
auf spanische Autoren und wollen zeigen, wie sie zwischen Meditation und Kon-
templation unterschieden haben. Dies scheint uns der beste Weg zu sein, die
»mystische« Linie der ignatianischen Erfahrung von der »asketischen« abzu-
grenzen.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 18



Ignatianische Mystik (Teil I) 19

Jerónimo Nadal (1507–1580)

Von diesem Jesuiten hat man gesagt, er sei einer von denen gewesen, „die am
meisten dazu beigetragen haben, den ignatianischen Geist in der Gesellschaft
Jesu zur Geltung zu bringen und zu verbreiten. Nicht alle Ordensgründer konn-
ten in den Anfängen ihres Ordens auf eine solche Persönlichkeit zurückgrei-
fen.“6 Tatsächlich geben die Unterweisungen, Ansprachen, Exhorten, Hinweise,
Kommentare und Maximen Nadals Zeugnis von seinem unermüdlichen Ein-
satz, das ignatianische Charisma zu deuten und zu verbreiten.7

In einer seiner Ansprachen des Jahres 1561 in Coimbra erklärt Nadal, man
könne vom Gebet handeln, indem man entweder den Betenden in Blick nimmt
oder das, was von Gott kommt. Er unterscheidet zwei Gebetsweisen: diejenige,
in der man seinen Geist zu Gott erhebt, und das Bittgebet. Bei der ersten folgt
man der ignatianischen Ausrichtung der Meditationen über die drei Seelenkräfte
(Gedächtnis, Verstand und Wille), die für die Erste Woche der Übungen8 und
auch für die Betrachtungen der Zweiten Woche kennzeichnend sind.9 Diese Ge-
betsweise hängt in hohem Maß davon ab, wie sich der Beter den entsprechenden
Übungen widmet.

In einer anderen Ansprache entwickelt er, „was von Gott kommt“: Trost, in-
nere Freude, Ruhe des Verstandes, Wohlgeschmack, Licht, Leichtigkeit voran-
zukommen, tieferes Verstehen der Dinge: „Alles dies ist eine besondere Gnade
des Gebets und macht Mut weiterzugehen, es hinterlässt Hilfen für den Weg.
(…) Manchmal gelangt man zu Tränen und wie zu einem Beginn von Ekstase.
Unser Vater Ignatius hatte dies fast immer, wenn er unter vielen Tränen im Ge-
bet sehr getröstet war.“10 Nadal hält es für möglich, dass diese Tröstung wachsen
kann: Je mehr sie sich steigert, umso größer wird die Klarheit des Verstandes
und die Teilhabe des Willens. Die Sinne bleiben zurück, und man erfährt die
Milde des göttlichen Lichtes allein: „Und dies ist die Ekstase des Geistes. Sie führt
alle Dinge klar vor Augen und bekräftigt in allen Wahrheiten, und dies auf sol-
che Weise, dass es danach nicht möglich ist, es in Worte oder auch nur in Vor-
stellungen zu fassen. So sagt es Paulus: ‚Ich habe Geheimnisvolles gesehen, wo-
rüber einem Menschen zu sprechen nicht erlaubt ist‘. Die Entrückung
unterscheidet sich von der Ekstase nur dadurch, dass sie mit sanfter Gewalt ge-
schieht, dass sie nicht mit dem Gebet und allmählich kommt, wie es bei der Eks-
tase der Fall ist, dass Gott jemanden, der nur erst mit wenig Eifer vorangeht, so-
gleich mitreißt, ohne dass es nötig wäre, ihm langsam näher zu kommen;

6 Vgl. M. Ruiz Jurado, Art. Nadal, Jerónimo, in: Diccionario Histórico de la Compañía de Jesús. Hrsg. von
C.E. O’Neil/J.M. Domínguez. Rom, Madrid 2001, 4 Bde. (zit. als DHCJ), hier Bd. 3, 2793.
7 Vgl. M. Nicolau (Hrsg.), Jerónimo Nadal. Obras y doctrinas espirituales. Madrid 1946, 71–132.
8 Vgl. Ders. (Hrsg.), Pláticas espirituales del P. Jerónimo Nadal S.J., en Coimbra (1561). Granada 1945, 181.
9 Vgl. aaO., 184.
10 Vgl. aaO., 191.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 19



20 Rossano Zas Friz

vielmehr stellt Gott ihn in seiner unendlichen Güte sogleich zu sich und teilt ihm
seine Wahrheiten und verborgenen Großtaten mit.“11 Diese Erfahrung ist mehr
wert als alle Erleuchtungen; sie widerfuhr Ignatius in Manresa. Dennoch „muss
man nachdrücklich darauf hinweisen, dass es hier viele Täuschungen geben
kann; und so bemühen sich diejenigen, die darüber schreiben, sehr darum, die
Hindernisse zu beseitigen, die dabei vorkommen können.“12

Es ist deutlich zu sehen, dass Nadal unterscheidet zwischen einem Gebet, das
sich auf die Seelenkräfte des Beters stützt, der geistliche Übungen praktiziert,
und einem Gebet, das von Gott selbst ausgeht, der unmittelbar im Inneren des
Betenden wirkt, ohne dass dieser seine Seelenkräfte aktiv anwendet; vielmehr
bleiben sie passiv, empfangen und nehmen das an, was in seinem Inneren ge-
genwärtig wird.

Antonio Cordeses (1518–1601)

P. Cordeses ist wahrscheinlich der erste, der innerhalb des entstehenden Jesui-
tenordens systematisch eine vorwiegend affektive und kontemplative Gebetsweise
zu lehren versucht, die nicht als zu den „traditionellen“ Methoden der Übungen
gehörig angesehen wird. Deshalb verbietet ihm der damalige Generalobere P. Mer-
curian im Jahr 1574, andere als die in den Übungen enthaltenen zu lehren. Denn
die von Cordeses vertretenen Methoden könnten Mitglieder des Ordens und ins-
besondere Studierende von dem eigentlichen Ziel der Gesellschaft Jesu abbrin-
gen, welches im Eifer für die Seelen bestehe, d.h. im apostolischen Einsatz. Wenn
Gott jemanden auf solchen Wegen führen wolle, stehe es ihm frei; Gott selbst
werde dann der Lehrer sein. Aber, so unterstreicht der General, man dürfe sol-
chem Einwirken nicht zuvorkommen wollen, sondern müsse ihm folgen.13

Welche Lehre vertrat Cordeses? Das Problem besteht in seiner Auffassung vom
»geistigen« Gebet. Er setzt es mit der mystischen Theologie gleich. Ziel dieses Ge-
bets ist „die Einung mit Gott durch höchste Erkenntnis und brennendste Liebe“.
Diese Einung „ist eine Umgestaltung des Menschen zu Gott hin, in der er unter
Verlust seiner eigenen Begrenzungen und Eigenschaften, welche ihn nach unten
ziehen und niedrig machen, sich mit denen Gottes bekleidet und sich derart in
ihn verwandelt, dass er zu einem zweiten Gott wird und eins mit ihm, soweit sich
die vernunftbegabte Kreatur in diesem gegenwärtigen Leben durch vollkommenen
Glauben, vollkommene Hoffnung und Liebe in Gott verwandeln kann.“14

11 Ebd.
12 Vgl. aaO., 192.
13 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité de la Compagnie de Jésus. Rom 1953, 212–213. Zu Mercurian s. auch
M. Fois unter Art. Generales de la CJ, in: DHCJ, Bd. 2, 1611–1614.
14 Vgl. A. Yanguas (Hrsg.), Obras espirituales del P. Antonio Cordeses: Guía teórico-práctica de la perfec-
ción cristiana, Parte I. Madrid 1953, 19–20.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 20



15 Vgl. aaO., 99.
16 Vgl. aaO., 53.
17 Vgl. aaO., 54.
18 Vgl. aaO., 57.
19 Vgl. aaO., 60.
20 Vgl. aaO., 81. Unter einem „affektiven Akt“ sind nicht Gefühle, Zuneigung oder Liebe zu verstehen,
„sondern jedes Werk des Willens in Bezug auf Gott oder die göttlichen Dinge“ (ebd.).
21 Vgl. ebd.
22 Vgl. aaO., 87–93.
23 Vgl. aaO., 84–85.

Ignatianische Mystik (Teil I) 21

Für Cordeses ist das geistige Gebet „das Hauptwerkzeug zur Vollkommen-
heit“.15 Er definiert es als „Erhebung des Geistes zu Gott in einer frommen und
demütigen Haltung“.16 Sie geschieht, „wie wenn ein Freund mit seinem großen
Freund umgeht, ein Umgang voller Geist und Leben, köstlich und wohltuend“.17

Dieses Gebet kann auf zwei unterschiedliche Weisen geschehen, je nachdem, ob
das Denken oder Wollen vorherrscht. Es ist „verstandesmäßig“, wenn sich der
Betende zu Gott erhebt durch „Erkenntnisse, Erwägung, Hochschätzung und
Urteil in Bezug auf Gott und die göttlichen Dinge, um ein jedes so zu sehen, wie
es dies verdient, damit er die Liebe zu ihnen gewinnt, die ihnen gebührt“.18 Es
handelt sich um eine Erkenntnis, die darauf ausgerichtet ist, den Willen zur Got-
tesliebe zu bewegen und sich mit Ihm zu vereinen. Er unterteilt dieses Gebet in
drei Arten: Nachdenken, Meditation und Kontemplation.19

Das »affektive« Gebet ist „Erhebung des Willens zu Gott in einem affektiven
Akt, ohne dass eine Erwägung vorausgeht. Man nennt es Erhebung des Willens,
weil der Wille des Menschen nicht weniger Wert als der Verstand hat, um sich
zu Gott zu erheben.“20 Die Erhebung kann „unmittelbar sein, wann man sich
dazu erhebt, Gott selbst zu lieben und zu ersehnen; sie ist mittelbar, wenn man
sich zu Gott mit Hilfe der Geschöpfe erhebt“.21 Nach Cordeses eignet sich diese
Gebetsart für diejenigen, die nicht die Fähigkeit zum »intellektiven« Gebet ha-
ben, sei es, weil ihnen die Begabung oder die Kenntnisse fehlen, sowie auch für
diejenigen, denen die Meditation nicht leicht fällt, obwohl sie ihren Verstand zu
gebrauchen wissen; ferner für diejenigen, die zu dieser Gebetsart berufen werden,
weil sie von ihr viel mehr Gewinn als von jener haben. Und wenn Gott selbst je-
manden in dieses Gebet führt, soll man darin verbleiben. Wie beim vorange-
henden beschreibt er auch hier drei Arten: Sehnsucht, Ruhe und Aufhebung der
Sinne.22

Nach Cordeses ist das affektive Gebet nicht nur notwendig, sondern sogar
besser als das intellektive, und zwar aus sechs Gründen: Es ist bei ihm weniger
wahrscheinlich, dass man darauf verfällt, Gott menschliche Eigenschaften zu
übertragen; es ist ruhiger, es ist stark, wirksam und kurz; es vereint mehr mit
Gott und bietet nicht zuletzt den Vorteil, dass es vielen möglich ist.23 Es wird
durch die Gaben des Heiligen Geistes, die Gaben der Furcht, der Frömmigkeit
und der Stärke, bereichert. Sie sind als solche eingegossen und deshalb mehr

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 21



22 Rossano Zas Friz

Werk Gottes als des Betenden, weshalb sie das affektive Gebet unvergleichlich er-
heben und vervollkommnen.24

Für Cordeses neigt sich die Waage klar zu Gunsten des affektiven Gebets. Ge-
genüber Nadal gibt es einen deutlichen thematischen Fortschritt in der Gebets-
lehre. Es ist nicht leicht auszumachen, ob er mit Cordeses’ Darstellung einver-
standen wäre; allerdings kann man auch kaum begründen, warum er sie
ablehnen sollte. Wichtig ist die Beobachtung, dass beide Autoren darin über-
einstimmen, beim geistigen Gebet eine mehr aktive Weise, die meditativ-intel-
lektuelle, und eine mehr passive, die kontemplativ-affektive, zu unterscheiden.

Baltasar Alvarez (1535–1580)

Wie Cordeses brachte auch Baltasar Alvarez seine Neigung zur kontemplativ-
affektiven Gebetsweise in Konflikt mit der Institution. 25 Im Jahr 1573 schreibt er
einen Bericht an seinen Provinzial, in dem er seine Gebetsweise erklärt.26 Vier
Jahre später, 1577, sieht er sich veranlasst, einen neuerlichen Bericht an den Vi-
sitator Avellaneda zu schreiben, der dessen Inhalt missbilligt und darin von P.
Mercurian bestätigt wird.27 Es soll hier keine Auflistung der Schwierigkeiten fol-
gen, die Alvarez bei der geistlichen Führung des Jesuitenordens auslöste. Aber für
den Zweck unserer Untersuchung ist es interessant, wenigstens auf einige der
wichtigsten Punkte hinzuweisen, die seinen Oberen Probleme bereiteten.

Alvarez bekennt in seinem ersten Bericht von 1573, dass er nach sechzehn-
jähriger Gebetspraxis 1567, als er 32 Jahre alt war, eine besondere Gnade emp-
fangen habe: Er habe sich „mit einem veränderten und weit gemachten Herzen
gefunden, losgelöst von den Geschöpfen, in einem Staunen wie die Seligen, die
beim Endgericht sagen werden: Als wir dich sahen, Herr, haben wir alles Gute
und alle Erfüllung gesehen!“28 Und seit er diese Gnade empfangen habe, „be-
deutet das Gebet für mich, mich in Seine Gegenwart zu stellen, die mir innerlich
und leiblich geschenkt wird: in beständiger Weise per modum habitus. Die einen
Male erfahre ich Freude. (…) Andere Male denke ich beim Gebet nach, inneren
Weisungen und den Einsichten entsprechend, die mir zu Worten der Heiligen
Schrift geschenkt werden; andere Male wieder schweige ich und ruhe aus. Und
dieses Schweigen und Ausruhen in Seiner Gegenwart ist ein großer Schatz, denn
dem Herrn sprechen alle Dinge und liegen vor seinen Augen offen, mein Herz,

24 Vgl. aaO., 97.
25 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité (Anm. 13), 213–218 u. M. Ruiz Jurado, Art. Alvarez, Baltasar, in: DHCJ,
Bd. 1, 91–93.
26 Vgl. Luis de la Puente, Vida del V. P. Baltasar Alvarez. Madrid 1920, 113–120 u. 341–350.
27 Vgl. aaO., Appendice XIX, 471–493 u. Baltasar Alvarez, Tratado de la oración en silencio, in: Ders., Es-
critos Espirituales. Hrsg. von C.M. Abad/F. Boado. Barcelona 1961, 224–251.
28 Vgl. L. de la Puente, Vida (Anm. 26), 114.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 22



Ignatianische Mystik (Teil I) 23

29 Vgl. aaO., 116.
30 Vgl. aaO., 119.
31 Vgl. aaO., 120.

meine Wünsche, meine Ziele, meine Prüfungen, mein Inneres, mein Wissen und
Können. Und es sind die Augen Seiner göttlichen Majestät, die meine Fehler til-
gen, mein Sehnen entflammen und mir Flügel zum Fliegen geben. Denn er will
mehr mein Gutes und was mir dient als ich selber.“29

Diese Erfahrung veranlasst ihn, nach einer theologischen Grundlegung für
sie zu suchen: Es ist ein Gebet, das immer auch Bittgebet ist. In ihm verspürt
man Gott auf höhere und intensivere Weise, und man kann in ihm länger ver-
weilen als in der Meditation, weil es viel ruhiger ist. Alvarez räumt ein, dass dies
kein Weg für alle ist, wie es die Satzungen der Gesellschaft Jesu sind, aber es sei
doch ein Weg für diejenigen, denen Gott es mitteilt, oder die es nach einer lan-
gen Praxis des diskursiven Gebets erreichen,30 „und dies entspricht dem, was bei
unserem Vater Ignatius geschehen ist. Obwohl er am Anfang den Weg gegangen
ist und die Methode angewandt hat, welche er uns in den Exerzitien hinterlas-
sen und worin er uns unterwiesen hat, wurde er danach zu diesem anderen Weg
erhoben, wie er in seinem Lebensbericht sagt: Danach hat er göttliche Dinge
empfangen. Und wenn es in allen Wissenschaften Anfänge, Methoden und Ziele
gibt, so gibt es sie auch hier, und dass es sie in der Gesellschaft Jesu gibt, scheint
evident, da man in ihr so sehr Gott zu gefallen wünscht. Und wenn solche, die
keine Erfahrung haben, diejenigen, die von Gott unserem Herrn zu dieser Ge-
betsweise erhoben werden, davon zum Schaden für Seele und Leib abbringen
wollen, können sie dabei wohl ein unbesorgte Gewissen haben.“31

Dank seiner persönlichen Erfahrung und angesichts der Tatsache, dass er
Beichtvater der heiligen Teresa von Avila (†1582) war und ihr auf ihrem kon-
templativen Weg sehr geholfen hat, wirkt Alvarez’ Verteidigung nicht nur einer
anderen Gebetesweise, sondern eines von den Geistlichen Übungen verschiede-
nen Stiles evidenter und theologisch fundierter. Sein Gegensatz zur Ordenslei-
tung artikuliert sich zu einem Zeitpunkt, der vornehmlich von der Sorge darum
bestimmt war, einen »ignatianischen« Stil des geistlichen Lebens zu etablieren.
Mit Mercurians Nachfolger, der im Jahr nach Alvarez’ Tod gewählt wurde, än-
dert sich die Wegrichtung.

Claudio Aquaviva (1543–1615, General von 1581 bis 1615) zeigt mehr Um-
sicht und Toleranz als sein Vorgänger. Gewiss fördert er im Orden andere Me-
thoden als die im Exerzitienbuch beschriebenen »ignatianischen« nicht offiziell,
aber er behindert sie auch nicht. In seinem an die ganze Gesellschaft gerichteten
Brief vom 8. Mai 1590 über das Gebet und die Buße schreibt er: „Was Weise und
Gegenstand des Betens betrifft, scheint es unpassend, das eine oder andere
Thema, diese oder jene Weise zu meditieren Menschen vorschreiben zu wollen,
die so oft die Geistlichen Übungen gemacht und in der Praxis eine Leichtigkeit

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 23



24 Rossano Zas Friz

32 Lettere dei Prepositi Generali della Compagnia di Gesù ai padri e fratelli della medesima Compagnia,
Tom. I. Rom 1845, 92–93. 
33 AaO., 93. Für eine historische Bewertung seines Generalats vgl. M. Fois unter Art. Generales de la CJ,
in: DHCJ, Bd. 2, 1614–1621.
34 Alonso Rodriguez, Ejercicio de perfección y virtudes cristianas. Madrid 61946 (dt. Übung der christlichen
Vollkommenheit. Übers. von M. Schmid. Regensburg 1934).
35 Vgl. J.P. Donnelly, Art. Rodriguez, Alonso (II), in: DHCJ, Bd. 4, 3394.

erworben haben, sich im Gebet mit Gott zu vereinen. Deshalb darf man den
Geist des Herrn, der sich freigebig verströmt und unendlich viele Wege und Wei-
sen hat, Geister und Herzen zu erleuchten und eng mit sich zu verbinden, nicht
fesseln und auf bestimmte Grenzen festlegen wollen: ‚Wir dürfen mitwirken,
aber nicht dem göttlichen Lehren vorauseilen‘, wie hierzu P. Nadal, den wir in
verehrender Erinnerung haben, voll Geist und Klugheit zu sagen pflegte. Es wäre
unangebracht und gegen die Gesetze der Klugheit, die Mitglieder der Gesell-
schaft zur Kontemplation der Geheimnisse der Dreifaltigkeit, der göttlichen Na-
tur und der Eigenschaften des höchsten und vollkommensten Seins zu ver-
pflichten; aber ebenso wäre es sehr töricht, irgendjemanden daran zu hindern,
als würde es unserem Institut widersprechen.“32

Auch wenn er die Möglichkeit von Missbrauch des kontemplativen Gebets
einräumt, schreibt er: „Aber dies reicht nicht, um gegen die Wahrheit und die Er-
fahrung aller Heiligen die Kontemplation gering achten und den Unseren ver-
bieten zu müssen. Feststeht und ist auch Auffassung und Meinung sehr vieler Pa-
tres, dass die wahre und vollkommene Kontemplation eine weit wirksamere
Kraft hat als jede andere Art von Meditation, um den Hochmut des Menschen
zu brechen, um ihn für die bloßen Anzeichen eines Gehorsamsbefehls verfügbar
zu machen, falls er von sich aus träge sein sollte, um ihn im Eifer, für das Heil der
Seelen zu sorgen, anzufeuern, falls er darin nachlässig wäre.“33

Alonso Rodríguez (1538–1616)

Das berühmte Werk von P. Rodríguez, Ejercicio de perfección y virtudes cristia-
nas,34 mit mehr als 300 Ausgaben und in 23 Sprachen übersetzt, ist vielleicht ne-
ben dem Exerzitienbuch das am meisten verbreitete Werk eines Jesuiten. Pius XI.
hat es zu den Klassikern der Spiritualität gerechnet, vergleichbar den Schriften
Bernhards von Clairvaux und Bonaventuras.35

Rodríguez unterscheidet zwei Weisen des geistigen Gebets: eine allen ge-
meinsame und eine außerordentliche. Der Unterschied zwischen beiden besteht
darin, dass die erste gelehrt werden kann, die zweite jedoch nicht, zumal selbst
derjenige, der sie erfährt, sie nicht zu verstehen vermag. In ihr „verliert sich“ der
Beter, weil er sie mehr passiv erfährt als aktiv verwirklicht: „Die beiden Gebets-
weisen sind derart, dass man die eine mit Gottes Hilfe und Fleiß suchen muss

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 24



Ignatianische Mystik (Teil I) 25

und die andere bereits fertig vorfindet. Bei der ersten geht ihr unter Mühen und
wie Bettler voran, die das Erbettelte verzehren; die zweite setzt euch an einen ge-
deckten Tisch, den Gott vorbereitet hat, um euren Hunger zu stillen, einen rei-
chen und übervollen Tisch.“36 Dieses außerordentliche Gebet ist eine Gabe Got-
tes, die er dem verleiht, dem er sie verleihen will. So schließt Rodríguez mit den
Worten: „Letztlich kann man dieses Gebet nicht lehren. Und deshalb wurden
einige Autoren getadelt und sogar verboten, weil sie in einer Kunst unterweisen
wollten, die über aller Kunst steht; als könnten sie jemanden unfehlbar zu einem
Kontemplativen machen.“37

Bei der weiteren Erklärung dieser beiden Gebetsweisen führt er aus, dass man,
um diese „hohe“ Weise des Betens und Betrachtens zu erreichen, ein großes Maß
an Selbstverleugnung brauche sowie solide Grundlagen in den sittlichen Tu-
genden schaffen und sich von der Liebe zu den Geschöpfen und den Lastern lö-
sen müsse. So müssten die Lehrer der Spiritualität zuerst von der Abtötung der
Leidenschaften, insbesondere von der Demut und dem Gehorsam handeln und
erst dann von der Kontemplation: „Ohne das finden sich viele, die diesen Weg
nicht gegangen sind, sondern ohne Ordnung zur Kontemplation aufsteigen woll-
ten, nach vielen Jahren des Gebets tugendleer, ungeduldig, aufbrausend, hoch-
mütig; und wenn etwas davon sie berührt, brechen sie voller Ungeduld in unge-
ordnete Reden aus und zeigen so ihre Unvollkommenheit und mangelnde
Abtötung.“38

Weil man aber tatsächlich von diesem Gebet „nicht sagen kann, worin es be-
steht und auf welche Weise es sich vollzieht, es auch nicht in unserer Hand liegt
und Gott es nicht von uns verlangt, wird er auch nicht Rechenschaft von uns da-
rüber fordern“. Deshalb geht Rodríguez dazu über, vom üblichen und her-
kömmlichen geistigen Gebet zu sprechen, „worin man in gewisser Weise unter-
wiesen werden und das man unter Mühen und Hilfen mit Gottes Gnade erlangen
kann“.39 Dies ist der Fall bei den Gebetsweisen des Exerzitienbuches, die, so Rod-
ríguez, unser Herr Ignatius mitgeteilt hat und Ignatius uns: „Und so sollen wir
großes Vertrauen auf Gott haben, der uns mit diesem Weg und dieser Gebets-
weise, die er uns gegeben hat, helfen und Gnade schenken will. Denn damit hat
er unseren Vater und seine Gefährten gewonnen und danach viele andere; da-
durch hat er ihm die Eigenart und Ausrichtung der Gesellschaft Jesu mitgeteilt,
wie Ignatius selbst es gesagt hat. Und wir sollen keinen anderen Weg, noch an-
dere außerordentliche Gebetsweisen suchen, sondern uns wie gute und wahre
Söhne bemühen, uns dem Weg anzupassen, den wir hier haben.“40

36 Alonso Rodriguez, Ejercicio (Anm. 34), 287–288.
37 AaO., 289.
38 Ebd.
39 Vgl. aaO., 299.
40 Ebd.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 25



26 Rossano Zas Friz

Bei Rodríguez wird das herkömmliche geistige Gebet, das mit den Gebets-
weisen der Geistlichen Übungen gleichgesetzt wird, am besten verteidigt gegen-
über anderen Gebetsweisen, von denen sich nichts sagen lässt und die deshalb
nicht gelehrt werden können. Ohne es ausdrücklich zu sagen, hält er die kon-
templative Dimension des Gebets für „außerordentlich“. Deutlich wird auch, für
wie notwendig er eine anspruchsvolle asketische Anleitung vor, während und
nach der Meditation hält. Die »offizielle« Linie des Jesuitenordens hat in diesem
Autor ihren besten Anwalt gefunden: Seine große literarische Verbreitung hat
diese Vorliebe noch unterstützt.

Luis de la Puente (1554–1624)

P. de la Puentes Autorität als Schriftsteller, der wie wenige zur Konsolidierung
der »geistlichen« Tradition der Gesellschaft Jesu beigetragen hat, ist anerkannt.41

Sein Buch Meditaciones de los misterios de nuestra santa fé42 hat daran unver-
zichtbaren Anteil, vor allem, was das geistige Gebet angeht. Das Werk handelt
vom Gedächtnis, vom Verstand und vom Willen, die sich mit der Gnade Gottes
in den Geheimnissen und Wahrheiten des Glaubens üben, „indem wir in uns
selbst mit Gott unserm Herrn sprechen und vertraut mit ihm umgehen, ihn um
seine Gaben bitten und uns um alles bemühen, was zu unserer Erlösung und
Vervollkommnung notwendig ist. So besteht also das Wesen des geistigen Ge-
bets hauptsächlich in diesen vier Dingen.“43 Diese Gebetsweise ist die »gewöhn-
liche«. 

Es gibt noch eine andere, nämlich die »kontemplative« Gebetsweise, die sich
von der vorhergehenden dadurch unterscheidet, dass sie mehr affektiv und we-
niger diskursiv ist. Um dies zu erläutern, verweist de la Puente auf Thomas von
Aquin.44 Es handelt sich um „eine einfache Schau der ewigen Wahrheit ohne
wechselnde Diskurse, indem man mit dem Licht des Himmels in sie eindringt,
unter starken Gemütsbewegungen von Bewunderung und Liebe“.45 Jeder Glau-
bende kann sie erlangen. Es gibt jedoch auch eine außerordentliche Art des geis-
tigen Gebets, „die andere mehr übernatürliche und besondere Gebetsweisen in
sich schließt. Wir nennen sie Gebet der Ruhe oder des Stillschweigens, mit See-
lenerhebungen, Ekstasen oder Entrückungen. Dabei werden Bilder der Wahr-
heiten geschaut oder aber ihr reines geistiges Licht. Das Gebet geht einher mit

41 Vgl. M. Ruiz Jurado, Art. La Puente, Luis de, in: DHCJ, Bd. 3, 2245.
42 Luis de la Puente, Meditaciones de los misterios de nuestra santa fé. Madrid 1950 (dt. Betrachtungen
über die vorzüglichsten Geheimnisse unseres Glaubens, 6 Bde. Übers. von M. Schmid. Regensburg 1930–
1932).
43 Vgl. aaO., 4.
44 Vgl. Thomas von Aquin, S. th. II-II, q. 180, a. 3.
45 Vgl. Luis de la Puente, Meditaciones (Anm. 42), 41.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 26



Ignatianische Mystik (Teil I) 27

Offenbarungen, innerem Sprechen und unzähligen anderen Weisen Gottes, sich
den Seelen mitzuteilen. Für sie kann man keine feste Regel geben, weil sie keine
andere Regel haben als die Unterweisung und Führung des Herrn, der sie lehrt,
wen und wie er will.“46

De la Puente empfiehlt, nach diesen außerordentlichen Gebetsweisen nicht
zu streben, sondern sie eher zurückzuweisen, weil die Gefahr groß sei, von Sa-
tan getäuscht zu werden. Wenn sie aber aus der Hand Gottes kommen, soll man
sie demütig annehmen.

De la Puente folgt nicht der gleichen Linie wie Rodríguez. Er ist Autor einer
Biographie von Baltasar Alvarez: Deshalb muss man ihn wohl als seinen Schü-
ler ansehen, der ein Gespür für die kontemplative Dimension des Gebets hat.
Von ihr spricht er offen und erklärt, dass einiges von dem, was in ihr geschieht,
auch im normalen Gebetsleben vorkomme. Seine Lehre von den »geistlichen
Sinnen« wurzelt in bester westlicher Mystiktradition. Dennoch vernachlässigt
er nicht die traditionelle Meditationsweise. So etwa lautet die Überschrift von
Kapitel 42 der bereits erwähnten Alvarez-Biographie: „Von der großen Bedeu-
tung und Zuverlässigkeit, die der Gebetsweise bei Meditationen, Anmutungen
und Gesprächen mit unserem Herrn zukommt, wie diese Weise allen vorzulegen
ist und alle in ihr zu unterweisen sind.“ Von daher kann man einschätzen, wel-
che Bedeutung es für De la Puente hat, für die Meditation einzutreten, während
er zugleich die Kontemplation erläutert und anerkennt. Wir finden hier eine
ausgeglichene und aufgeschlossene Haltung, die vielleicht Frucht eines toleran-
ten Umfelds ist, das sich während des Generalats von Aquaviva herausbildete.

Diego Alvarez de Paz (1560–1620)

Das Werk dieses Autors ist eine persönlich gehaltene, vollständige und syste-
matische Synthese der alten mittelalterlichen Mystik. Sie ist besonders dadurch
gekennzeichnet, dass sie das ignatianische Erbe in sich aufnimmt, das während
jener Jahre auf der Suche nach seiner eigenen theologischen Ausrichtung inner-
halb der großen mystischen Tradition der Kirche an Klarheit gewann.47 Er wird

46 Vgl. aaO., 46.
47 Vgl. dazu E. López Azpitarte, La oración contemplativa. Evolución y sentido en Alvarez de Paz, S.J. Gra-
nada 1966, 5: „Die Jahre, die der Veröffentlichung seiner Schriften vorausgingen, waren in der Geschichte
der Gesellschaft eine Periode langsamer und manchmal schwieriger geistlicher Entwicklung. Es ging darum,
das Erbe der ersten Jahre zu sichern, und dafür war es damals von entscheidender Wichtigkeit, alles zu ver-
hindern, was eine Abweichung von diesem Erbe der ersten Generationen hätte bedeuten können. Das
Problem der Kontemplation war der Hauptpunkt, um den sich alle Diskussionen drehten. Ohne den aus-
gesprochen praktischen und apostolischen Charakter der ignatianischen Spiritualität zu vergessen, sollten
doch dieser mystischen Richtung, die sich im Leben so vieler Jesuiten verwirklichte, die Türen geöffnet
werden.“ Vgl. auch M. Ruiz Jurado, Art. Alvarez de Paz, Diego, in: L. Borriello/E. Caruana u.a. (Hrsg.), Di-
zionario di Mistica. Cittá del Vaticano 1998, 77–80.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 27



28 Rossano Zas Friz

als „der erste Jesuit angesehen, der ausführlich und aufgrund persönlicher Er-
fahrung von den Problemen der eingegossenen Beschauung handelt“.48

Sein sechsbändiges Werk, in Peru geschrieben und lateinisch in Lyon zwi-
schen 1608 und 1618 veröffentlicht, ist danach nur noch einmal herausgegeben49

und leider bisher in keine moderne Sprache übersetzt worden. Der uns beson-
ders interessierende Teil ist der als letzter publizierte, De inquisitione pacis
(„Über die Suche nach Frieden“), der vom Gebet handelt. Nach der Auffassung
von López Azpitarte ist Alvarez de Paz „der erste Autor, der nach jenen Jahren
der Zweifel und Ungewissheiten in der Gesellschaft systematisch sich auf die
Kontemplation beziehende Probleme angeht. Wenn wir darüber hinaus in Rech-
nung stellen, dass Aquaviva ihn als echten Repräsentanten des ignatianischen
Geistes empfiehlt, bedeutet mit ihm sich zu befassen, von einem qualifizierten
Zeugen zu lernen“.50

Der junge Alvarez de Paz tritt 1578 in die Gesellschaft Jesu in der Provinz To-
ledo (heute Castilla) ein, zu der Cordeses und Baltasar Alvarez gehören. Da diese
noch leben, ist anzunehmen, dass er Gelegenheit hatte, aus erster Hand Einzel-
heiten über die Auseinandersetzungen zwischen seinen Mitbrüdern und der Or-
densleitung zu erfahren; sicher wird er sie im Gedächtnis behalten haben, und sie
werden die Entstehung seines Werkes während seines Aufenthaltes in Peru be-
einflusst haben.51

Alvarez de Paz unterscheidet zwischen Meditation und Kontemplation. Ers-
tere ist ein diskursives Anfangsstadium, mit dem im allgemeinen jedes geistliche
Leben beginnt, die aber aus sich selbst zu einer Weiterentwicklung drängt, zur
wahren und brennenden Gottesliebe und zu unaussprechlicher Freude des Her-
zens: zur Kontemplation. Zwischen beide stellt er das »affektive Gebet«, in wel-
chem „die Seele sich in einem kontemplativen Zustand erfahren kann, Ergebnis
ihrer Mühe, des erworbenen Habitus, wenn auch in bestimmten Momenten Gott
mehr von sich aus zu wirken beginnt“.52 Für manche handelt es sich um eine
»erworbene Beschauung« (contemplatio acquisita)53 in dem Sinne, dass das »ak-
tive« Bemühen des Beters, der einen Habitus erlangt hat, zusammengeht mit der
»passiven« Gegenwart der göttlichen Gnade. Der Schritt zur Kontemplation im
eigentlichen Sinne, die man traditionell »eingegossene Beschauung« (contem-
platio infusa) nennt − um sie von der erworbenen zu unterscheiden −, ist sehr
subtil; deshalb ist es wichtig, ihre Anzeichen richtig zu interpretieren: „Die in-

48 Vgl. E. Fernández G., Art. Alvarez de Paz, Diego, in: DHCJ, Bd. 1, 95.
49 Opera Iacobi Alvarez de Paz Toletani, e Societate Jesu, Tom. I–VI. Paris 1875–1876.
50 Vgl. E. López Azpitarte, La oración (Anm. 47), 107.
51 Vgl. aaO., 189–190.
52 Vgl. aaO., 41. „Ich denke, an dieser Stelle wird Alvarez de Paz am interessantesten für die Geschichte
der Spiritualität. Seine Lehre über den Zwischenzustand zwischen der diskursiven Meditation und der Kon-
templation ist zwar nicht eigentlich originell, betont aber einige besondere Aspekte, die unserer Auf-
merksamkeit wert sind.“ (aaO., 190).
53 Vgl. M. Ruiz Jurado, Alvarez de Paz (Anm. 47), 121.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 28



Ignatianische Mystik (Teil I) 29

tuitive und liebende Erkenntnis verwandelt sich in eine echt mystische, wenn
die Intensität dieses Lichtes und dieser Liebe sich so stark auch in den Sinnen-
fähigkeiten ausprägt, dass die Seele auf eine tiefe Weise die Gegenwart und Nähe
Gottes erfährt, die sie nicht durch sich selbst erreichen kann.“54 Ein Beispiel für
die Genauigkeit unseres Autors bieten die bis zu fünfzehn verschiedenen Stufen
der Kontemplation, zwischen denen er unterscheidet.55

Gewiss war in dieser spannungsgeladenen Zeit das Problem der Kontempla-
tion grundlegend wichtig für die Interpretation des ignatianischen Charismas.
Wenn die Gesellschaft Jesu apostolisch und »aktiv« ist, wird doch dadurch das
Gebet nicht zweitrangig. Man musste die Beziehung zwischen der vita activa
und der vita contemplativa entsprechend der von Ignatius begründeten Vorge-
hensweise auslegen: Bei ihm ist die »vita contemplativa«, also die Mystik, Be-
standteil seines persönlichen Charismas. Bei Cordeses, Baltasar Alvarez und De
la Puente geht es um Erfahrungen, die mit dem Gründungscharisma des Jesui-
tenordens zusammenstimmen; dennoch kann man die Reaktion Mercurians und
anderer höherer Oberer gut verstehen: Angesichts tatsächlicher und unbezwei-
felbarer Übertreibungen wollten sie ein »offizielles« Gleichgewicht aufrechter-
halten.56

Das Werk von Alvarez de Paz stellt somit eine ausgeglichene theologische Re-
flexion dar, da es die Kontemplation mit dem apostolischen Lebensstil der Je-
suiten in Einklang bringt. Gerade darin besteht sein theologischer und histori-
scher Wert für die ignatianische Spiritualität: „Trotz seiner kleinen Mängel oder
seiner Weitschweifigkeit und manchmal Monotonie handelt es sich ohne Zwei-
fel um die erste Synthese der mittelalterlichen Spiritualität mit der neuzeitlichen
Epoche; und innerhalb der Gesellschaft ist es auch das erste Werk, welches das
Problem der Kontemplation in seiner ganzen Ausdehnung angeht und uns ein
genaues Resumé des ignatianischen Denkens hinterlässt.“57

Zusammenfassung

Von den Ansprachen Nadals aus dem Jahr 1561 bis zur Veröffentlichung von Al-
varez de Paz’ De inquisitione pacis im Jahr 1618 sind 57 Jahre vergangen. In die-
ser Zeit konnte die mystische Identität der Jesuiten reifen. Sie haben eine Weise
gefunden, den »kontemplativen« Umgang mit dem heiligen Geheimnis Gottes
parallel zum institutionellen »asketischen« zu behandeln. Eine gegenüber der
kontemplativen Dimension des Gebetslebens zurückhaltende, wenn auch nicht

54 E. López Azpitarte, La oración (Anm. 47), 78–79.
55 Vgl. M. Ruiz Jurado, Alvarez de Paz (Anm. 47), 122.
56 Vgl. E. López Azpitarte, La oracion (Anm. 47), 195–196.
57 AaO., 197.

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 29



30 Rossano Zas Friz

ablehnende Position wie die von Alonso Rodríguez entspricht wohl am ehesten
der Auffassung damaliger wie heutiger Jesuiten.

Die Notwendigkeit, die Merkmale der ignatianischen Mystik zu identifizieren,
ist in der Gesellschaft Jesu eher neu. Sie hängt mit der Aufgabe zusammen, die
eigene Identität zu klären, hängt aber auch zusammen mit der Neubewertung
der Mystik im allgemeinen und der Wiederentdeckung von Ignatius als Mysti-
ker im besonderen. Dennoch kann man von den »Klassikern« nicht verlangen,
dass sie unmittelbar auf diese Notwendigkeit eingehen. Dafür gibt es verschie-
dene Gründe: Ignatius selbst war in der Gesellschaft Jesu als Mystiker unbekannt,
und sie erkannte als legitimes Erbe des Gründers allein das an, was im Exerzi-
tienbuch enthalten ist.

Außerdem haben die Jesuiten sich Jahrhunderte lang an die vorhandenen
Handbücher zur mystischen und asketischen Theologie gehalten, um die Ent-
wicklung ihres Umgangs mit dem göttlichen Geheimnis zu deuten. Nicht selten
haben sie auch ihre eigenen Handbücher in Entsprechung zur allgemeinen kirch-
lichen Auffassung geschrieben. Deshalb ist es schwierig, bei diesen Autoren be-
stimmte Themen zu finden, die man heute leicht als »ignatianisch« erkennt und
die sich großer Beliebtheit erfreuen, etwa das „Gott in allen Dingen suchen und
finden“. Dies heißt nicht, dass die Alten nicht Gott in allen Dingen suchten und
fanden, sondern nur, dass jede Epoche ihre eigene mystische Phänomenologie
entwickelt. Die ignatianische Mystik ist wie die christliche Mystik überhaupt
»mehr«, als man von ihr zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt aufzuzei-
gen vermag, und zugleich ist sie »mehr«, als man überhaupt im Lauf der Ge-
schichte sagen kann. Weder waren unsere Vorgänger christlicher und ignatia-
nischer als unsere Zeitgenossen, noch sind es diese weniger als jene.

Als Fazit einer solchen historischen Studie ergibt sich: Wahrscheinlich hat es
zwischen den »Klassikern« und uns einen Bruch gegeben; die Kontinuität der
Sprache, mit der man die mystischen Themen bis zum II. Vatikanischen Konzil
zu behandeln pflegte, und unserer heutigen, mit der wir die gleichen Erfahrun-
gen ausdeuten, ist verloren gegangen. Deshalb ist es notwendig, sich an die »mys-
tische« Tradition zu erinnern und sie wieder zu beleben, um sie im Licht der
heutigen Sprache zu interpretieren und sich anzueignen. 

Aus dem Spanischen übersetzt von P. Peter Knauer SJ

85_2012_1_16_30_Friz Teil I  19.12.11  14:26  Seite 30



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


