
Ignatianische Mystik (Teil II)
Französische Autoren vom 
16. bis 20. Jahrhundert1

Rossano Zas Friz / Neapel

Im ersten Teil dieses Artikels ging es um die ignatianische mystische Tradition
bei spanischen jesuitischen Autoren des 16. und 17. Jh. Im zweiten Teil geht es
um französische jesuitische Mystiker von Lallemant bis de Guibert, also vom
Ende des 17. bis zur Mitte des 20. Jh. Seit dem Zweiten Weltkrieg und insbe-
sondere mit dem II. Vatikanischen Konzil ist ein Mentalitätswechsel eingetre-
ten, der auch die Auffassung von ignatianischer Mystik betrifft. Wie bereits im
ersten Teil gesagt, verstehen wir unter ignatianischer Tradition die Weitergabe
einer »Weisheit«, die innerhalb des Ordens von Generation zu Generation ver-
mittelt wird. Sie will das innere Leben der Jesuiten auf die Ziele der Gesellschaft
Jesu ausrichten und geht dabei von der Erfahrung vorangehender Generationen
aus. Obwohl diese Weisheit eminent praktischer Art ist, wird sie doch immer
von einer »Theorie« begleitet. Deshalb ist es ebenfalls wichtig, diejenigen Auto-
ren zu beachten, die über diesen Gegenstand gehandelt haben, wenngleich man
wenig um ihre »Praxis« weiß. Das Fortleben einer geistlichen Theorie, die von
Generation zu Generation weitergegeben wird, sichert die Möglichkeit einer Pra-
xis, wie dies die Geschichte der Geistlichen Übungen in der Gesellschaft Jesu er-
weist.

Im ersten Teil wurde auch darauf hingewiesen, dass sich in der Geschichte
der Gesellschaft Jesu zwei verschiedene »weisheitliche« Traditionen für die Frage
finden, wie man sich im Gebet auf Gott beziehen kann. Die erste, die als offi-
zielle Linie des Ordens gilt, wird für gewöhnlich als die »asketische« bezeichnet
und orientiert sich an den Gebetsweisen der Geistlichen Übungen. Die andere,
»mystische«, unterscheidet sich dadurch, dass sie auch Gebetsmethoden zulässt,
die in den Übungen nicht erwähnt werden.

Die Grundvoraussetzung, auf der diese Studie beruht, ist, dass die übliche Ent-
wicklung des Gebetslebens von der Meditation zur Kontemplation führen soll.
Die Methoden der ersten, meditativen Zeit sind für die zweite, kontemplative
Phase nicht mehr angemessen. Obwohl der Übergang von der ersten zur zwei-
ten Phase „normalerweise“ eine Frucht der Entwicklung des inneren Lebens ist,
steht doch zugleich fest, dass er nur als Antwort auf eine göttliche Einladung

1 Der Beitrag erschien im Original unter dem Titel La tradición mistica ignaciana: II. Autores franceses de
los siglos XVI al XX, in: Manresa 77 (2005), 325−342.

GuL 85/2 (2012) 120–135

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 120



Ignatianische Mystik (Teil II) 121

möglich ist; man würde sonst einen Irrweg gehen. Für die ersten Generationen
spanischer Jesuiten ist Alonso Rodríguez das traditionelle Beispiel für die asketi-
sche Richtung, während Antonio Cordeses, Baltasar Alvarez und Alvarez de Paz
für die mystische stehen.

Louis Lallemant (1578–1635)

Gerade letztere, und besonders Baltasar Alvarez, sind diejenigen, an denen sich
der erste unter den französischen Mystikern, mit denen wir uns befassen werden,
nämlich Louis Lallemant, orientiert hat. Die „Geistliche Lehre“ (Doctrine spiri-
tuelle), das einzige Werk, das man Lallemant traditionell zuschreibt, wurde erst-
mals im Jahr 1694 veröffentlicht, fast sechzig Jahre nach seinem Tod. Bis heute
meinen Fachleute, es handele sich um ein Werk, das aufgrund von „Punkten“
ausgearbeitet worden ist, die Jean Rigoleuc aufgezeichnet habe, ein junger Jesuit,
der an einem der Terziatsprogramme teilnahm, die Lallemant als Instruktor in
Rouen während der Jahre 1626 bis 1631 anbot.2 Lallemant starb 1635, sein Schü-
ler Rigoleuc 1658. Die genannten Aufzeichnungen seien dann über Vincent Huby
an Pierre Champion gelangt, der sie schließlich habe drucken lassen. Dieser These
wird neuerdings von Dominique Salin widersprochen. Er meint, es handele sich
nicht um von Jean Rigoleuc aufgezeichnete „Punkte“, sondern um eine wörtli-
che Abschrift der ursprünglichen Betrachtungspunkte Lallemants. Sollte dies
der Fall sein, müsste man Lallemant als den tatsächlichen Autor ansehen.

J. P. Donnelly sieht die Doctrine als „Wendepunkt in der Spiritualität der Ge-
sellschaft Jesu, deren erklärte Zielsetzung es ist, den Jesuiten, die im geistlichen
Leben fortgeschritten sind, dabei zu helfen, auf eine mystische Ebene als Weg
zu gelangen, um ihre apostolische Berufung zu vertiefen“.3 Champion, so hat
man gesagt, habe in Lallemant einen französischen Baltasar Alvarez gesehen.4

In der Doctrine heißt es, Gott Vater habe die Gesellschaft Jesu seinem Sohn ge-
geben, damit sie ihn liebe und ehre: „Wir Söhne des Ignatius müssen uns als zum
Erlöser gehörig ansehen, als Teil seines Hauses und seinem Dienst geweiht, und
aus Liebe zu ihm zum Dienst an den Seelen.“5 Für die Verwirklichung dieses

2 Vgl. L. Lallemant, Doctrine spirituelle. Paris 1959 (dt. Die geistliche Lehre. Übers. von R. Rast. Luzern
1948 u. Geistliche Lehre. Übers. von C. Capol. Einsiedeln 1960). Zur Geschichte der Redaktion und Veröf-
fentlichung des Buches vgl. die Einleitung von F. Courel, aaO., 11–15. D. Salin, Le Père Jean Rigoleuc, un
guide spirituel, in: Christus 188 (2000), 485, meint, dass man Lallemant auch die drei ersten Traktate ei-
nes Werkes zuschreiben müsse, das ebenfalls von Champion herausgegeben wurde, jedoch irrtümlich Ri-
goleuc zugeschrieben wird: La vie du Père J. Rigoleuc de la Compagnie de Jésus, avec ses traités de dévo-
tion et ses lettres spirituelles. Paris 1698.
3 Vgl. J.P. Donnelly, Art. Lallemant, Louis, in: Diccionario Histórico de la Compañía de Jesus. Hrsg. von C.E.
O’Neill/J.M. Domínguez. Rom, Madrid 2001, 4 Bde. (zit. als DHCJ), hier Bd. 3, 2268.
4 Vgl. D. Salin, La docilité au Saint-Esprit, in: La mystique ignatienne. Une tradition vivante, Christus 202
HS (Mai 2004), 104.
5 L. Lallemant, Doctrine (Anm. 2), 105.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 121



122 Rossano Zas Friz

Ziels gibt es übernatürliche Mittel (Gebet, Sakrament, Predigt) und natürliche
(Begabung, Wissenschaften, Lehrmethoden). Letztere sind der übernatürlichen
Vernunft untergeordnet und empfangen all ihre Kraft und Wirksamkeit von der
höchsten Gebetsweise.6 In alldem ist Ignatius das Vorbild für die Vollkommen-
heit der Gesellschaft Jesu.7

Was das Gebet des Jesuiten angeht, muss es vor allem praktisch sein. Es muss
also immer darauf ausgerichtet sein, den Willen zu bessern; der Wille muss sei-
nen Einfluss auf die anderen Seelenkräfte vervollkommnen und so innere Akte
bewirken, die ihrerseits die äußeren Handlungen in Bewegung setzen, so dass
sie dem Vorbild Jesu Christi entsprechen. Wenn man auf der einen Seite einen
Aktivismus vermeiden muss, der darin bestünde, allein in Hinblick auf die apos-
tolische Arbeit zu beten, kann es andererseits auch nicht um eine Beschauung ge-
hen, die sich niemals auf die Tätigkeit hin orientierte.8

Die Doctrine spirituelle gliedert sich in sieben Hauptteile. Der letzte befasst sich
mit der Ordnung und den Stufen des Gebetslebens und ist seinerseits in vier Ka-
pitel aufgeteilt. Das erste handelt von den Vorzügen, die ein Mensch des Gebets
erlangt, und bringt allgemeine Hinweise für dessen Praxis. Im zweiten Kapitel
erläutert Lallemant für Anfänger die Meditation bzw. das diskursive Gebet; da-
bei folgt er in allem der ignatianischen Methode, wie sie die Geistlichen Übungen
lehren. Im dritten Kapitel wird das affektive Gebet definiert: In ihm wird den Ge-
stimmtheiten des Willens mehr Raum gegeben als den Erwägungen des Ver-
standes. Wenn man etwa einen Schrifttext oder ein Glaubensgeheimnis betrach-
tet, hält man sich so lange dabei auf, als der innere »Geschmack« andauert, und
erweckt Akte des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe, der Bewunderung usw.

Die Beschauung, Gegenstand des vierten und letzten Kapitels, ist „eine einfa-
che, freie, durchdringende, gewiss machende Schau Gottes oder der göttlichen
Dinge, die aus der Liebe hervorgeht und zur Liebe führt.“9 Lallemant sieht sie
als für das apostolische Leben notwendig an und nennt dafür verschiedene
Gründe. Sie steht nicht im Gegensatz zum Eifer für die Seelen, und ohne sie
könnte man weder in der Tugend voranschreiten noch anderen dazu helfen.
Wenn aber jemand diese Gabe hat, kann es, außer im Gehorsam, gefährlich sein,
sich zu sehr in das aktive Leben zu begeben, denn man läuft Gefahr, diese in-
nere Gabe an die apostolischen Aktivitäten zu verlieren.

Lallemant unterscheidet zwischen einer gewöhnlichen und einer außerge-
wöhnlichen Beschauung. Die erstere ist „ein übernatürlicher Habitus, durch wel-
chen Gott die Seelenkräfte zur Erkenntnis und Erleuchtung erhebt, zu tiefem
Verspüren und geistlichem Geschmack, wenn er in der Seele bereits keine Sün-

6 Vgl. aaO., 103.
7 Vgl. aaO., 106.
8 Vgl. aaO., 115.
9 Vgl. aaO., 348.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 122



Ignatianische Mystik (Teil II) 123

den, Leidenschaften, Neigungen, Lärm und Sorgen mehr vorfindet, welche die
Mitteilungen verhindern, die er schenken will.“10 Diese gewöhnliche Beschauung
führt zur außergewöhnlichen, in der sich außergewöhnliche Wirkungen zeigen
(Visionen, Ekstasen, Entrückungen usw.). Es geht um ein vollkommenes Gebet;
denn die Person bedarf nicht mehr wiederholter Akte der Liebe zu Gott, son-
dern es genügt ein einfacher Blick der Liebe, um sogar mehrere Stunden in sei-
ner Gegenwart zu „sein“. Tatsächlich ist man, selbst wenn man sich dessen gar
nicht bewusst ist, nahezu ständig in der Gegenwart Gottes.

Was die verschiedenen Stufen der Beschauung angeht, neigt der Autor zu ei-
ner vierfachen Einteilung, die mit drei möglichen Weisen der Gotteserkenntnis
einhergeht. Die erste Stufe entspricht der Erkenntnis des Herrn mit den leibli-
chen Sinnen. Die beiden folgenden Stufen entsprechen der Gotteserkenntnis
durch die Vorstellungskraft und ihre Bilder. Auf der zweiten wird das göttliche
Dunkel erkannt, auf der dritten erreicht man Ekstase und Entrückung. Auf der
vierten wird Gott mit Hilfe dessen erkannt, was er selbst unmittelbar dem Ver-
stand eingibt: „Hier wandeln die Seelen im reinsten Raum des Geistes und in
der höchsten Vollkommenheit, die auf Erden erreichbar ist.“11

Die Kritik am Ansatz der Doctrine spirituelle bezieht sich vor allem auf die
Behauptung, man müsse, um wirksam apostolisch tätig zu sein, die Stufe der
eingegossenen Beschauung erreicht haben.12 In diesem Punkt ist man innerhalb
der Gesellschaft Jesu noch nicht zu einer einstimmigen Auffassung gelangt. Viel-
mehr hat man den Eindruck, dass mit Lallemants Ansatz die Spannung einer
„Kontemplation in der Aktion“ zu ungunsten der Aktion aufgelöst wird. Den-
noch kann kein Zweifel sein, dass dieses Werk darauf abzielt, in der eingegebe-
nen Beschauung nach der Weise der Gesellschaft Jesu zu leben.

Jean-Joseph Surin (1600–1665)

Ganz Sohn seines Jahrhunderts gilt er doch als „modern“ wegen seiner Einbe-
ziehung der Erfahrung, der Psychologie und der menschlichen Wirklichkeit.13 Er
ist vielleicht der brillanteste Jesuitenschriftsteller seiner Zeit14 und der größte
Mystiker der Gesellschaft Jesu in Frankreich.15 Er war in dem Sinn Schüler Lal-
lemants, dass dieser sein Terziatsinstruktor war.16 Die Themen seiner geistlichen
10 Vgl. aaO., 342.
11 AaO., 361.
12 Vgl. J.P. Donnelly, Lallemant (Anm. 3), 2268.
13 Vgl. M. Dupuy, Art. Surin, Jean-Joseph, in: Dictionnaire de spiritualité, Bd. 14. Paris 1990, 1322.
14 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité de la Compagnie de Jésus. Rom 1953, 352.
15 Vgl. M. de Certeau in seiner Introduction zu J.-J. Surin, Guide spirituel. Brügge 1963, 10.
16 Champion fand, als er 1694 die Doctrine spirituelle Lallemants drucken ließ, unter den nachgelassenen
Papieren Surins auch Aufzeichnungen von Vorträgen seines Terziatinstruktors. Er entschied sich, sie zu ver-
öffentlichen, ohne sie jedoch in die vorangehenden Texte Rigoleucs einzuordnen. Sie sind noch heute als
Addition à la doctrine spirituelle du père Louis Lallemant bekannt; vgl. Courel, Einleitung (Anm. 2), 11.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 123



124 Rossano Zas Friz

Lehre entsprechen denen seines Instruktors, insbesondere: die Herzensreinheit,
die Unterwerfung unter den göttlichen Willen als Frucht der Gegenwart des Hei-
ligen Geistes und die Hingabe an Gott. Mit seinen Schriften übte er einen be-
deutenden Einfluss aus insbesondere auf Jean-Pierre de Caussade und Pierre-Jo-
seph Picot de Clorivière.17

Noch heute ist Surin umstrittener als zu seinen Lebzeiten. Dies ist vor allem
auf seine Tätigkeit als Exorzist der Ursulinen des Klosters von Loudun zurück-
zuführen, wohin er im Dezember 1634 geschickt wurde. Diese Erfahrung hat
ihn geprägt und für zwanzig Jahre tiefe psychische Spuren in ihm hinterlassen,
von denen er sich nur langsam lösen konnte, um wieder ein normales Leben zu
führen. Ohne auf Polemiken einzugehen, wollen wir uns hier auf seinen Guide
spirituel („Geistlicher Begleiter“) beziehen, der postum im Jahre 1832 veröf-
fentlicht wurde.18 Wohl nur der siebte Teil seines Inhalts ist zum Druck gelangt
(die sieben Kapitel der gegenwärtigen Ausgabe); jedenfalls weiß man, dass das
verlorene Original weit umfangreicher war.19

Im vierten Kapitel handelt Surin von den Hilfen zur Vollkommenheit und
dem Streben des Menschen nach Transzendenz, auch berührt er das Thema des
Gebets und seiner Methode. Was das Bemühen um Vollkommenheit angeht,
gibt es ihm zufolge drei Arten von Personen: solche, die nur wenig entschlossen
sind, sie zu erlangen; solche, die entschlossen sind, aber noch Unvollkommen-
heiten haben; und solche, die ganz und gar entschlossen sind und im geistlichen
Leben so lange voranschreiten, bis sie sie erlangen.20 Jeder Art entspricht eine
ihrem Grad und ihrer Verfasstheit angepasste Gebetsmethode.

Im siebten Kapitel befasst sich Surin mit den „mystischen Dingen“ und han-
delt vom Gebet der Ruhe und des Schweigens, vom Gebet der Entrückung und
des vertrauten Gesprächs mit Gott sowie vom Gebet der Einung. Diese drei ent-
sprechen den drei Stufen des Gebets. Die erste ist wie ein Ausruhen: Die Seele
vermag an Gott zu denken, ohne sich anstrengen zu müssen. Es handelt sich um
eine Gnade, die weiter reicht, als was gewöhnlich dem Betenden geschenkt wird.
Die zweite Stufe entspricht einem Gebet, das nicht länger im Schweigen verharrt,
sondern bei dem der Mensch zu einem tief empfundenen Sprechen und Agieren
mit Gott gelangt. Die letzte Stufe schließlich, die der Einung, wird erreicht, wenn
„alle Fähigkeiten der Seele so entwickelt sind, dass sie mit ganzer Kraft Gott emp-
fangen und umarmen kann, der sich ihr offenbart“.21 Hier hören alle ihre Tätig-
keiten auf, die natürlichen wie die, welche sie gewöhnlich mit Hilfe der Gnade
ausführen konnte. Dennoch muss man unterscheiden zwischen einem zeitwei-
ligen Gebet der Einung und einem dauernden Zustand der Einung. 

17 Vgl. M. Olphe-Gaillard, Art. Surin, Jean-Joseph, in: DHCJ, Bd. 4, 3672.
18 Vgl. M. Dupuy, Surin (Anm. 13), 1323.
19 Vgl. M. de Certeau, Introduction (Anm. 15), 8 u. 50–61.
20 Vgl. J.-J. Surin, Guide spirituel (Anm. 15), 165.
21 Vgl. aaO., 287.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 124



Ignatianische Mystik (Teil II) 125

Obwohl Lallemants Einfluss auf Surin schwer zu bestimmen ist, kann man sie
unmöglich unabhängig voneinander betrachten. Da die Aufzeichnungen von
Rigoleuc und Surin, 1694 veröffentlicht, Lallemants Doctrine spirituelle ihre
Form gaben, kann man von einer Kontinuität des ignatianischen Charismas
sprechen, die nicht nur in großer Nähe zu den spanischen Jesuitenmystikern
steht, sondern sogar zu den spanischen Mystikern des reformierten Karmeli -
ter ordens, Teresa von Avila und Johannes vom Kreuz. Die Mystiker unter den
französischen Jesuiten waren deren eifrige Leser.22

Jean-Pierre de Caussade (1675–1751)

P. de Caussade hat zu Lebzeiten nur ein Buch veröffentlicht, die „Geistlichen
Unterweisungen“ (Instructions spirituelles) von 1741.23 Obwohl seine übrigen
Werke berühmter sind, wurden sie doch erst postum veröffentlicht: „Hingabe an
die göttliche Vorsehung“ (L’abandon à la providence divine, 1861),24 „Geistliche
Briefe“ (Lettres spirituelles, 2 Bde., 1962/1964) und „Abhandlung über das Her-
zensgebet“ (Traité sur l’oraison du cœur, 1981). 1694, in dem Jahr, in welchem
de Caussade ins Noviziat eintritt, erscheint Lallemants Doctrine spirituelle. Man
kann sich schwer vorstellen, dass er nicht damit in Berührung gekommen ist,
wenn man bedenkt, wie sehr das Thema »Mystik« zu jener Zeit die Geister be-
stimmte. Olphe-Galliard nennt mehrere Berührungspunkte zwischen Caussade
und seinen Vorgängern. Der für unser Thema interessanteste ist, wie die pas-
sive Beschauung bei Lallemant zum Herzensgebet bei Caussade steht.25 Caussa-
des Werk kommt also insofern besondere Autorität und Bedeutung zu, als die-
ser Autor die mystische Entwicklung fortführt, die von seinen Mitbrüdern
eingeleitet wurde.26

22 Vgl. dazu G. Goujon, La mystique selon Surin, in: La mystique ignatienne (Anm. 4), 123–130, der ei-
nen Brief Surins anführt, in dem dieser ausführlich von der hl. Teresa von Avila handelt. 
23 J.-P. de Caussade, Bossuet maître d’oraison. Instructions spirituelles en forme de dialogues sur les di-
vers états d’oraison suivant la doctrine de M. Bossuet. Nouvelle édition … par H. Bremond. Paris 1931.
Nach de Guibert (La spiritualité [Anm. 14], 427f.) ist die Zielsetzung des Buches eindeutig: Caussade „stellt
fest, dass es in vielen geistlichen Milieus seiner Zeit ein echtes Misstrauen, ja eine Abneigung gegen alles
Mystische gibt, so dass sogar das Wort selbst abwertend verwendet wird; zugleich stellt er fest, dass sich
diese Ablehnung der Mystik oft auf Bossuets große Autorität beruft, der erfolgreicher Gegner des Quie-
tismus war. Indem er sich auf die berühmte Instruction sur les états d’oraison des großen Polemikers stützt,
will Caussade zeigen, dass dieser zwar beharrlich die falsche quietistische Mystik bekämpft, aber auch im-
mer die wahre und authentische katholische Mystik energisch verteidigt hat.
24 Zur jüngsten Diskussion über die Authentizität vgl. G. Mucci, Jean-Pierre de Caussade. Autenticità cri-
tica e valore di una spiritualità, in: Civiltà Cattolica 156 (2005), 32–40.
25 Vgl. dazu M. Olphe-Gaillard, La théologie mystique en France au XVIIIe siècle. Le Père de Caussade. Pa-
ris 1983, 21–27, u. G. Mucci, Lallemant e de Caussade nella spiritualità della Compagnia di Gesù, in: Ci-
viltà Cattolica 141 (1990), 568–572.
26 A. Boland, Le Père Jean-Pierre de Caussade auteur mystique, in: Nouvelle Revue Théologique 107
(1985), 241, legt dar, dass de Caussade ein Vertreter der mystischen Tradition in der Schule Lallemants
und stark von der karmelitischen Mystik beeinflusst ist.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 125



126 Rossano Zas Friz

In dem Umfeld, in dem de Caussade schrieb, war die Mystik diskreditiert, be-
sonders nach den Ereignissen zu Ende des vorangehenden Jahrhunderts, der be-
rühmten Kontroverse zwischen Bossuet und Fénélon mit der abschließenden
Intervention Papst Innozenz’ XII. (1699), der Fénélon verurteilte. Als Folge da-
von spürt man in der literarischen Produktion der Jesuitenautoren, die mehr-
heitlich Fénélons Auffassung zuneigten, „dass Schriften über das Gebet das im
eigentlichen Sinn beschauliche Gebet übergehen oder nur zurückhaltend be-
handeln.“27

In seinen Instructions legt de Caussade zwei Dialogreihen vor, die der Lehre
Bossuets folgen. In der ersten handelt er vom Quietismus als falscher Mystik im
Unterschied zur wahren. In der zweiten gibt er eine Reihe von Anweisungen für
das mystische Gebet, um denjenigen zu helfen, die dieses Gebet erfahren. Im
siebten und achten Dialog des ersten Teils stellt er das passive Gebet vor. Er de-
finiert es als Einwirken Gottes, das sich vom gewöhnlichen unterscheide; dabei
versteht er die Meditation, die vom Betenden selbst durch diskursive Erwägun-
gen ausgeht, als gewöhnliches Einwirken. Im passiven Gebet dagegen gehe es
um einfache und unmittelbare Akte wie ein inneres Schauen, wobei das Herz in
Gott ruht. Es können außergewöhnliche Phänomene vorliegen, dann handele es
sich um ein außergewöhnliches passives Gebet, sonst um das gewöhnliche pas-
sive Gebet. Letzteres nannte die heilige Teresa „Gebet der Ruhe oder der Ein-
kehr“. Caussade zitiert Johannes vom Kreuz und Baltasar Alvarez als Autoritä-
ten auf diesem Gebiet.28

Das Thema wird in der zweiten Dialogreihe der Instructions wieder aufge-
nommen; diese entspricht dem Traité sur l’oraison du cœur.29 Hier erläutert de
Caussade das Gebet der Ruhe noch genauer: „In diesem Gebet wird Gott wahr-
haft angebetet und von Herzen, im Geist und in der Wahrheit geliebt, wie Jesus
Christus sagt. Deshalb sagen alle Mystiker, dass diese Weise zu beten nichts an-
deres sei als eine reine Übung der wahren Liebe; folglich enthält sie alles, was zu
tun ist, um Gott zu gefallen und auf dem Weg der Vollkommenheit voranzu-
schreiten.“30

Ohne auf Einzelheiten einzugehen, und seien sie auch noch so interessant,
mag es genügen darauf hinzuweisen, dass wir einem Autor von tiefer Erfahrung
und Reflexion begegnen. Es geht ihm vor allem um die Hingabe an Gott. Daher
ist er als geistlicher Autor auch in der Gegenwart berühmt und sehr bekannt ge-
worden.

27 Vgl. M. Olphe-Gaillard, La théologie mystique en France (Anm. 25), 17.
28 Vgl. J.-P. de Caussade, Bossuet maître d’oraison (Anm. 23), 61f.
29 Über die Entsprechungen beider Werke vgl. die Einleitung von M. Olphe-Gaillard zu J.-P. de Caussade,
Traité sur l’oraison du cœur. Instructions spirituelles. Condé-sur-Noireau 1981, 9–22.
30 J.-P. de Caussade, Bossuet maître d’oraison (Anm. 23), 228.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 126



Ignatianische Mystik (Teil II) 127

Von der Aufhebung des Ordens bis Auguste Poulain (1773–1919)

Wenig mehr als zwanzig Jahre nach de Caussades Tod beginnt mit dem Aus-
bruch der Französischen Revolution eine neue Ära in Europa; vorausgegangen
war die Aufhebung der Gesellschaft Jesu. Durch diese Ereignisse geraten die The-
men »Mystik« und »Beschauung« völlig ins Hintertreffen, bis sie mit der Wie-
derherstellung der Gesellschaft Jesu langsam wieder hervorkommen. In diesen
rauen Zeiten war die Aufmerksamkeit der Kirche und der versprengten Jesuiten
vor allem auf die drängenden Probleme des Überlebens gerichtet. Joseph de Gui-
bert stellt dar, wie das geistliche Leben der Gesellschaft Jesu erhalten blieb und
auch in den Jahren, in denen der Orden aufgehoben war (1773–1814), das Erbe
des Ignatius weitergegeben wurde.31

Unter den Jesuiten, die die Aufhebung erleben und in einigen Fällen überle-
ben, ragen in Frankreich Jean-Nicolas Grou (1731–1803) und Pierre de Clori-
vière (1735–1820) durch ihr kontemplatives Leben und ihre literarische Wirk-
samkeit hevor.32 Beide empfangen ihre Inspiration aus denselben Quellen:
Lallemant und Surin. Grous Werke werden erst postum veröffentlicht; zu er-
wähnen sind „Die Schule Jesu Christi“ (L’école de Jésus Christ, 1885), „Hand-
buch für innerliche Seelen“ (Manuel des âmes intérieures, 1909) und „Geistliche
Einsamkeit in Betrachtungen über die Liebe Gottes“ (Méditations en forme de
retraite sur l’amour de Dieu, 1918). De Clorivière ist ein erfahrener Mystiker.
Man weiß von ihm, dass ihm die Gnade der eingegossenen Beschauung wider-
fahren war; bekannt ist er durch seine „Erwägungen über das Beten und das Ge-
bet“ (Considérations sur la prière et l’oraison, 1778) und „Persönliche Aufzeich-
nungen aus den Jahren 1763 bis 1773“ (Notes intimes de 1763 à 1773, 1935).

Die Aufgabe der Generaloberen unmittelbar nach der Wiederherstellung lässt
sich mit der Aufgabe der ersten Generäle in der Nachfolge des Ignatius verglei-
chen. Es geht ihnen um die Etablierung und Förderung der „authentischen geist-
lichen Tradition“ der Gesellschaft Jesu. So folgen aufeinander P. Tadeusz Brzo-
zowski (1814–1820) und P. Luigi Fortis (1820–1829). In Bezug auf die geistlichen
Autoren bemerkt de Guibert: „Ein gemeinsames Kennzeichen der ersten fünf-
zig Jahre der Gesellschaft Jesu von 1540 bis 1590 und der fünfzig oder sechzig
Jahre nach ihrer Wiederherstellung ist die geringe Zahl wichtiger Werke zur Spi-
ritualität, die in dieser Zeit von Jesuiten verfasst worden sind.“ Von den sechzi-
ger und siebziger Jahren des 19. Jh. an beginnt man, wichtige Autoren aus der
Zeit vor der Aufhebung erneut herauszugeben; aber es sind nur wenige Werke.33

Während des Generalats von P. Juan F. Roothaan (1829–1853), des Nachfol-
gers von Fortis, entsteht eine lateinische Übersetzung der Geistlichen Übungen

31 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité (Anm. 14), 441–458.
32 Vgl. aaO., 445–448 u. 452–454.
33 Vgl. aaO., 503.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 127



128 Rossano Zas Friz

(1835, bis 1852 mehrfach überarbeitet). Damit wollte man die Grundlagen für
das Studium und eine erneuerte Praxis der Übungen legen. Denn nach Root-
haans Auffassung lag die Ursache für die mangelhafte Anwendung der Methode
und die geringe Frucht der Übungen in der ungenügenden Kenntnis und Grund-
legung des Textes selbst. In diesem institutionellen Zusammenhang muss sein
Brief vom 27. Dezember 1834 über das Studium und den Gebrauch der Geistli-
chen Übungen gesehen werden. Vielleicht ist in diesem Brief der Ursprung einer
noch heute sehr verbreiteten Meinung zu sehen, wonach die ignatianische Spi-
ritualität eine asketische und keine mystische sei. Die der Gesellschaft Jesu eigene
Gebetsweise sei die Meditation mittels der drei Seelenkräfte, und ihre Spiritua-
lität sei auf die willensmäßige Selbstverleugnung gerichtet. Der General erklärt,
die Übungen gut machen und geben zu können, sei der Quell für ein größeres
und wirksameres Wachsen im Geist und in der Heiligkeit; für ihn folgt daraus,
dass vor allem die von Ignatius gelehrten Gebetsmethoden zu fördern sind, weil
sie leicht und wirksam seien.

„Wir wissen, dass sehr viele der Unseren (...) ganze Stunden in der Meditation
verbracht haben, ohne sich zu langweilen und mit sehr viel Frucht. Denn was
ist leichter, als in einer bestimmten Reihenfolge die Seelenfähigkeiten auf die
Glaubenswahrheit anzuwenden, das Gedächtnis, den Verstand und den Wil-
len? Welche angenehmere Übung gibt es, als die Geheimnisse des Lebens und
Leidens Jesu Christi unseres Herrn zu meditieren, indem man die Personen
betrachtet und die Worte und Taten je für sich erwägt, die sich in diesem oder
jenem Geheimnis darbieten? Welches andere Mittel führt besser zur Selbst-
erkenntnis und zur Besserung der eigenen Laster und Fehler als die beiden
Gewissenserforschungen, die der heilige Vater mit so einfachen Worten vor-
gelegt hat und die jedermann mit Leichtigkeit anwenden kann, sofern nur
nicht der gute Wille fehlt?“34

Roothaan beendet seine über mehrere Seiten fortgesetzte Einschätzung der Ge-
betsmethoden und anderer Übungen, die in den Exerzitien vorgelegt werden,
folgendermaßen:

„Es ist notwendig, darauf zu achten und ständig vor Augen zu haben, dass die
Lehre der Geistlichen Übungen darauf hinausläuft, sich um eine wahre und
vollkommene Verleugnung seiner selbst zu bemühen. (...) Deshalb zielt alles
auf die Selbstverleugnung hin; dies zeigt sich im Ganzen und in allen Teilen
dieses wunderbaren Werks der Geistlichen Übungen. Unser seliger Vater
schreibt uns hier nicht eine hohe und erhabene Beschauung außerordentlicher
Einung mit Gott vor, noch gibt er dafür Anweisungen. Er lehrt vielmehr, die
Seele zu bereiten; aber diese Bereitung konzentriert er ganz und gar auf das,

34 Vgl. Lettere dei Prepositi Generali della Compagnia de Gesù ai padri e fratelli della medesima Compa-
gnia, Tom. IV. Rom 1845, 55.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 128



Ignatianische Mystik (Teil II) 129

was ich die Verleugnung unserer selbst genannt habe. Mit welcher Zielset-
zung macht man die Übungen? Hören wir ihn selbst, der sich im Titel seines
Buches so ausdrückt: Damit der Mensch sich selbst besiege und sein Leben
ordne ohne alle ungeordneten Anhänglichkeiten. (...) Auf diesem Weg, sage
ich, und auf keinem anderen haben unsere Vorväter, die während jener ers-
ten Zeiten gewöhnlich nur aus den Geistlichen Übungen Form und Geist des
Ordenslebens … in Begeisterung und Mut sowie in umfassender und bestän-
diger Selbstverleugnung erlernten, zumeist in kurzer Zeit eine herausregende
Vollkommenheit erlangt und in der Kirche Gottes jene reichste Frucht ge-
erntet, an der auch wir nach dreihundert Jahren Anteil haben und Freude.“35

Man wird bis zum Beginn des 20. Jh. warten müssen, bis die Diskussion über
das Gebet, die Beschauung und die Mystik im eigentlichen Sinn wiederersteht
und die vorangehende Tradition fortsetzt, für die de Caussade einer der letzten
Zeugen war. Unter den ersten, die in der mystischen Renaissance Frankreichs
hervortreten, finden wir René de Maumigny und Auguste Poulain.

René de Maumigny (1837–1918) gehört mit seiner „Praxis des geistigen Ge-
bets“ (Pratique de l’oraison mentale, 1905) zu den ersten, die das Thema »Mys-
tik« wieder aufnehmen. Im ersten Band „Gewöhnliches Gebet“ (Oraison ordi-
naire) handelt er vom geistigen Gebet, von der Meditation, vom affektiven Gebet
und von den Schwierigkeiten, die sich beim Gebet einstellen können, ferner von
den Tugenden und der Andacht; er schließt mit einem Kapitel, in dem er de-
tailliert die Gebetsmethoden behandelt, die in den Geistlichen Übungen enthal-
ten sind. Zu Beginn erklärt er: „Wie ich im Vorwort gesagt habe, ist dieser sechste
Teil keine notwendige Ergänzung zu den vorangehenden Teilen, denn man kann
sehr wohl geistig beten, ohne die verschiedenen Methoden zu kennen, die Igna-
tius im Buch der Übungen lehrt.“36

Der zweite Band behandelt das „Außergewöhnliche Gebet“ (Oraison extraor-
dinaire). Während das gewöhnliche geistige Gebet als Meditation bezeichnet
wird und aktiv ist, weil Licht und Liebe durch mehr oder weniger mühsame Akte
von Verstand und Willen erlangt werden, wird das außergewöhnliche Gebet als
passive Kontemplation bezeichnet, weil man Licht und Liebe unmittelbar von
Gott empfängt. Während die Meditation in dem Sinn natürlich ist, dass die
Gnade Verstand und Willen in der Weise erhebt, dass sie ihre eigenen Tätigkei-
ten beibehalten, ist die Kontemplation übernatürlich, weil die Gnade die Natur
in einer Weise erhebt, dass der Verstand erkennt und der Wille liebt – beide auf
eine gegenüber dem gewöhnlichen Weg höhere Weise. Nur das außergewöhn-
liche Gebet wird mystisch genannt, weil sich in ihm alles zwischen Gott und der

35 Vgl. aaO., 57.
36 R. de Maumigny, Pratique de l’oraison mentale, Bd. 1: Oraison ordinaire. Paris 41907, 187 (dt. Das be-
trachtende Gebet. Übers. von J. Graf von Montgelas. Freiburg 1910).

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 129



130 Rossano Zas Friz

Seele in der Weise von Geheimnis und Mysterium ereignet. Noch etwas Wich-
tiges stellt der Autor fest: „Die passive oder außergewöhnliche Kontemplation
darf man auf keinen Fall mit der aktiven gewöhnlichen Kontemplation ver-
wechseln, von der im ersten Teil gehandelt wurde.“37 So wird klargestellt, dass die
ignatianischen Gebetsmethoden im Exerzitienbuch dem gewöhnlichen geisti-
gen Gebet entsprechen, das man aktive Meditation nennt und das von der pas-
siven Kontemplation unterschieden bleibt.

Wenn man sich in diesem Zusammenhang an den Konflikt zwischen Antonio
Cordeses bzw. Baltasar Alvarez und dem damaligen General, Everardo Mercu-
rian, und dessen „Lösung“ durch seinen Nachfolger, Claudio Aquaviva, erin-
nert, bedeutet die Klarheit der Darlegung Maumignys, die heute als Selbstver-
ständlichkeit erscheinen könnte, doch einen historischen Sieg in der Entwicklung
der mystischen ignatianischen Tradition, und dies aus zwei Gründen: Erstens
stellt er die ignatianischen Gebetsmethoden als gewöhnliche Methoden ebenso-
vielen anderen zur Seite. Zweitens hält er diese Methoden nicht für „mystisch“,
d.h. sie sind nicht „passiv“, und sie sind auch nicht geeignet für diejenigen, die
im Gebetsleben fortgeschritten sind und die erste Phase der Anfänger hinter sich
gelassen haben.

Was das Werk Auguste Poulains (1836–1919), Des grâces d‘ oraison. Traité
de théologie mystique angeht,38 so unterscheidet der Verfasser im ersten Teil ver-
schiedene Gebetsstufen, die er in zwei große Kategorien gliedert: das gewöhnli-
che und das außergewöhnliche oder mystische Gebet. Der grundlegende Unter-
schied zwischen beiden besteht darin, dass in der zweiten Gebetsart der Beter
sie nicht nach eigenem Willen „herstellen“ kann, während im gewöhnlichen Ge-
bet durchaus die Akte des Willens, des Verstandes und des Gedächtnisses zum
Zug kommen. So kann man gewöhnlich Akte des Glaubens, der Hoffnung und
Liebe erwecken, aber man kann nicht eine Erscheinung des Herrn bewirken oder
in seinem Namen prophezeien, wenn nicht Gott auf besondere Weise eingreift.
Die mystische Theologie untersucht solche außergewöhnlichen Weisen, die in
dem Sinn als „mystisch“ gelten können, dass sie sich von willentlichen Akten
unterscheiden, die nur von verschiedener Dauer und Intensität sind.39

Die Stufen des gewöhnlichen Gebets sind: das mündliche Gebet, die Medita-
tion (auch als methodisches oder diskursives Gebet bezeichnet), das affektive
Gebet und das Gebet der Einfachheit. Ohne die beiden ersten Stufen zu behan-
deln, wendet sich Poulain sogleich den beiden letzten zu. Ihm zufolge wird das
»affektive Gebet« (der Terminus wurde von Alvarez de Paz geprägt) als ein geis-
tiges Gebet definiert, in dem die Affektivität mehr Raum einnimmt als Überle-

37 AaO., Bd. 2: Oraison extraordinaire. Paris 1911, 10; vgl. dazu R. de Maumigny, Katholische Mystik. das
außergewöhnliche Gebet. Mit einem Lebensbild des Verfassers … von K. Richstätter. Freiburg 1928.
38 A. Poulain, Des grâces d’oraison. Traité de théologie mystique. Paris 91914 (von 1901 bis 1923 er-
schienen 10 Aufl.; dt. Die Fülle der Gnaden. Ein Handbuch der Mystik, 2 Bde. Freiburg 1909).
39 Vgl. aaO., 2.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 130



Ignatianische Mystik (Teil II) 131

gungen und Gedanken, ohne dass diese ganz fehlen müssen. Gewöhnlich
herrscht ein Grundgedanke vor, auf den hin die Affekte erweckt werden. Das af-
fektive Gebet unterscheidet sich von der Meditation in Wirklichkeit nur durch
größere affektive Intensität und eine Reduktion der Gedanken. Die Intuition
tritt an die Stelle der Deduktion, und es kommt zu einer verstandesmäßigen Ver-
einfachung.40

Wenn diese Einfachheit vom Verstand zum Willen übergeht, entsteht das Ge-
bet der Einfachheit oder des einfachen Schauens. Die Intuition tritt an die Stelle
des argumentierenden Denkens, die Affekte bzw. Willensäußerungen sind häu-
fig dieselben und drücken sich in wenigen Worten aus. Es geht um ein Den-
ken/Verspüren, das sich sehr leicht einstellt und die Oberhand gewinnt, ohne
jedoch ein dauernder Zustand zu werden. Da es sich um eine intensivere Stufe
des affektiven Gebets handelt, verweist sie auf ein stärkeres Einwirken Gottes.41

Der zehnten Auflage der Grâces d’oraison, postum 1923 erschienen, geht eine
Einleitung von Jean Vincent Bainvel voraus. Er nimmt die bereits behandelten
Unterscheidungen auf und fügt einige Bemerkungen zu dem hier interessieren-
den Thema hinzu. So weist er darauf hin, dass Poulain den Ausdruck »passiv«
vermeidet, weil er mehrdeutig sei. Nach Bainvel aber sollte man ihn wieder auf-
nehmen, sowohl wegen seines Gebrauchs in der Tradition als auch, weil er am
besten der Unterscheidung von gewöhnlichem (asketischem) und außerge-
wöhnlichem (mystischem) Gebet gerecht wird.42 Bainvel erläutert, dass der Ter-
minus »Kontemplation«, wie er von Ignatius in den Übungen gebraucht wird,
ein gewöhnliches und aktives Gebet meine, aber doch von der Meditation ver-
schieden sei, weil er sich nicht auf die Besinnung konzentriere, sondern auf das
Schauen und Hören und Nachsinnen darüber, um Nutzen zu ziehen. Auf der
anderen Seite darf man in der Meditation nicht nur einen Diskurs der Vernunft
sehen, denn auch in ihr betrachtet man aufmerksam, sinnt nach, verkostet und
wendet die betrachteten Wahrheiten im geistlichen Leben an.43

Was das affektive Gebet der Einfachheit angeht, ist Bainvel mit Poulain einig;
er präzisiert jedoch die Bedeutung der „Anwendung der Sinne“ in den Geistli-
chen Übungen des Ignatius. Auch diese ist ein affektives Gebet und eines der Ein-
fachheit, aber man müsse sie doch gesondert nennen. Sie nähert sich bestimm-
ten mystischen Gebeten an und kann Gegenstand mystischer „Berührungen“
sein, wie es auch die Kontemplation und sogar die Meditation sein können. Und
er fügt hinzu: Obwohl die Exerzitien in „asketischer“ Weise geschrieben sind,
kann man sie doch auf „mystische“ Weise durchführen.44

40 Vgl. aaO., 8f.
41 Vgl. aaO., 9f.
42 Vgl. J.V. Bainvel, Introduction à la 10e édition des grâces d’oraison du R. P. Poulain. Paris 1923, XV.
43 Vgl. ebd.
44 Vgl. aaO., XVII.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 131



132 Rossano Zas Friz

Joseph de Guibert (1877–1942)

Die zweite Auflage der italienischen Übersetzung von Poulains Werk leitet Joseph
de Guibert ein.45 Dabei setzt de Guibert die mystische Thematik jener Jahre (die
so genannte „Mystikfrage“) zu den Diskussionen des 17. Jh. in Beziehung, „je-
ner großartigen Zeit, die wie unsere eine Leidenschaft für das innere Leben
hatte“.46 Mit de Guibert gelangen wir an das Ende unseres Weges, fast bis zu den
Toren des II. Vatikanischen Konzils.

De Guibert gründete 1918 die Revue d’ascétique et de mystique und war einer
der ersten Herausgeber des Dictionnaire de spiritualité (1923). Er war ein frucht-
barer Schriftsteller und zugleich ein anerkannter Theologe, der mit seiner Lehr-
tätigkeit die geistliche Theologie erneuert hat. An der Università Gregoriana hat
er diesen Lehrstuhl von 1922 bis zu seinem Tod wahrgenommen.47 Auf dem Ge-
biet der Spiritualität ist er vor allem durch sein monumentales Werk „Die Spi-
ritualität der Gesellschaft Jesu“ (La spiritualité de la Compagnie de Jésus, Rom
1953) berühmt geworden. Es ist eine Art Bilanz der „geistlichen“ Überlieferung
der Gesellschaft Jesu von ihrer Gründung bis zum Zweiten Weltkrieg; als solche
verdient sie unsere Aufmerksamkeit und Beachtung.

Im letzten Teil stellt de Guibert einige der wichtigsten Punkte seiner Unter-
suchung systematisch zusammen. Er ist der Auffassung, dass die Exerzitien zwar
nicht die „ganze“ ignatianische Spiritualität, wohl aber ihre „Wurzel“ sind. Sie
sind eine Gebetsschule, die in das geistliche Leben einführt. Dank dieser Me-
thode verfügt die Gesellschaft Jesu über ein maßgebendes Mittel, aus Liebe zu
Gott den Menschen zu dienen. Aber diese Methode „funktioniert“ nicht, wenn
sie nicht von Selbstverleugnung getragen ist. Es ist nicht möglich, sich mit Gott,
mit seinem Willen zu vereinen, wenn man nicht die Eigeninteressen aufgibt und
eine angemessene Zeit konsequent dem Gebet widmet. Allgemein wird im Je-
suitenorden das Gebet wie auch die Selbstverleugnung nicht als Ziel an sich an-
gesehen, sondern als Mittel, um den Dienst an Gott zu vervollkommnen.

In Bezug auf die Gebetspraxis hält de Guibert es für einen schweren, wenn
auch häufigen Irrtum, die Methode der drei Seelenkräfte als die typisch ignatia-

45 A. Poulain, Delle grazie d’orazione. Trattato di teologia mistica. Versione riveduta dall’Autore … coll’ag-
giunta di un’introduzione … del P. G. de Guibert. Torino, Roma 1926.
46 Vgl. aaO., XIX. Damals war die Mehrheit theologischer Autoren der Auffassung, dass die mystische
Kontemplation gegenüber dem diskursiven geistigen Gebet (der Meditation) eine „Vereinfachung“ dar-
stelle. De Guibert insistiert jedoch auf der Frage: „Aber welches ist das … unterscheidende Merkmal, das
eine solche Kontemplation von den rein asketischen Gebeten abhebt?“ (aaO., XXI). Und weiter: „Wenn man
von der von allen zugegebenen Unterscheidung zwischen der mystischen Kontemplation und den gerin-
geren oder zumindest davon verschiedenen geistigen Gebeten ausgeht: In welchem Augenblick übertritt
die Seele die Schwelle zu dieser neuen Weise? Welche unter den von den geistlichen Autoren beschriebe-
nen Gebeten gehören unter diese allgemeine Bezeichnung der kontemplativen, mystischen Gebete?“ (aaO.,
XXIV).
47 Vgl. H. de Genec/ P. Duclos, Art. Guibert, Joseph de, in: DHCJ, Bd. 2, 1839f. Bibliographie zu de Gui-
bert, in: La spiritualità de la Compagnia di Gesù. Saggio Storico. Hrsg. von G. Mucci. Roma 1992, *15–*17.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 132



Ignatianische Mystik (Teil II) 133

nische Gebetsweise anzusehen; sie ist eine unter verschiedenen anderen und
nicht einmal die am häufigsten angewandte.48 Er gibt zu, dass wichtige Autoren
das geistige Gebet fast ausschließlich mit der Meditation der drei Seelenkräfte
identifiziert und viele Jesuiten beeinflusst haben, die dann zur Verbreitung die-
ser Auffassung beigetragen haben. Doch sind auch die eingegossene wie die er-
worbene Beschauung und das affektive Gebet der Einfachheit oft von Jesuiten er-
fahren und praktiziert worden und somit der ignatianischen geistlichen
Tradition keineswegs fremd.49

De Guibert macht eine interessante Beobachtung zur Haltung der Jesuiten
dem Gebet gegenüber. Wenn es sich um ihr eigenes Gebet handelt, stellen sie es
nüchtern als Mittel dar – und in einem bestimmten Sinn als wirksamstes Mittel
–, um im göttlichen Dienst für die Seelen gestärkt zu werden. „Wenn sie jedoch
über das Gebet für die frommen Seelen schreiben, geschieht es nicht selten, dass
sie alles auf die Einung mit Gott ausrichten. Hierin folgen sie einer Vielzahl her-
vorragender Abhandlungen, welche sich großer Beliebtheit bei den Gläubigen er-
freuen.“50

Was die eingegossene Beschauung angeht, räumt de Guibert eine traditionelle
Zurückhaltung der Jesuiten gegenüber diesem Thema ein. Ihr Ursprung lässt
sich bei Ignatius selbst finden, der um die Selbsttäuschungen wusste, die es im
Gebetsleben geben kann. Um sie zu meiden, war eine gewisse „kritische Zu-
rückhaltung“ notwendig, die fast zu einer Art jesuitischem Stallgeruch geworden
ist. Aber diese Haltung muss man auf außergewöhnliche Phänomene beschrän-
ken und darf sie nicht einfach auf das affektive Gebet der Einfachheit ausdehnen
oder überhaupt auf das ganze Zwischenfeld, das von der Meditation bis zur ein-
gegossenen Beschauung reicht. De Guibert bemüht sich deutlich zu machen,
dass es in der Geschichte der Gesellschaft Jesu keine anti-mystische Militanz von
Dauer gegeben habe und dass die Anklage, die ignatianische Spiritualität sei eine
„asketische“, wie Henri Bremond es behauptet hat,51 der Grundlage entbehrt.52

Abschließend stellt de Guibert klar, dass „die eigentliche Berufung der Jesui-
ten nicht wie etwa die der Karmeliten darin besteht, in der Kirche zu Lehrern der
eingegossenen Beschauung zu werden und darauf ihre ganze Spiritualität aus-
zurichten.“ Da sie jedoch „von einem großen Mystiker gegründet und selber in
hohem Maß mit den Gaben der eingegossenen Beschauung beschenkt worden
sind und ihrer speziellen Berufung gemäß dazu bestimmt waren, viele Seelen zu
leiten, welche die gleichen Gaben empfangen hatten, standen sie dem großen

48 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité (Anm. 14), 548.
49 Vgl. aaO., 549.
50 AaO., 550.
51 Vgl. aaO., 560f.
52 Vgl. auch R. Zas Fris, L’autentica spiritualità ignaziana, in: Civiltà Cattolica 154 (2003), 392–402.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 133



134 Rossano Zas Friz

Strom der katholischen mystischen Tradition nicht fern und waren ihm gegen-
über schon gar nicht feindlich eingestellt.“53

Schluss

In dieser kurzen Darstellung der französischen jesuitischen Mystiker, die in the-
matischer und biographischer Kontinuität zu den spanischen jesuitischen Mys-
tikern stehen, sollte gezeigt werden, dass es eine authentische ignatianische mys-
tische Tradition gibt, die bei Ignatius beginnt und auch aktuell in der Gesellschaft
Jesu lebendig ist.

Wenn man unter Mystik nicht die Erfahrung außergewöhnlicher Phänomene
versteht, sondern die Praxis eines kontemplativen Gebets, das über die Anfän-
gern angemessene Meditation hinausgeht, dann kann man sagen, dass Ignatius
im vollen Sinn des Wortes ein Mystiker war, und dass deshalb die Mystik zum
ignatianischen Charisma gehört. Es gibt keinen Grund, die jesuitischen Mysti-
ker an den Rand des ignatianischen Charismas zu stellen. Zwar gehört es unbe-
dingt zum ignatianischen Charisma und seiner Tradition, das gewöhnliche geis-
tige Gebet und die Selbstverleugnung als Hauptquelle des mit Christus
verbundenen Lebens und des apostolischen Dienstes zu sehen, doch auch die
eingegossene Beschauung, die nie als Ziel an sich gesehen wurde, ist ein ange-
messenes Mittel, um die „charismatische“ Ausrichtung des Ordens lebendig zu
halten und zu verwirklichen.

Aus unserer Untersuchung sind zwei Positionen gegenüber dem mystischen
oder kontemplativen Gebet deutlich geworden. Einerseits Zurückhaltung, die
zwar diese Gebetsweise nicht leugnet, sie aber mit Schweigen übergeht. De Gui-
bert hat dies als „traditionelle Zurückhaltung“ der Jesuiten in „mystischen“ Din-
gen bezeichnet. Diese Haltung besteht noch heute und ist vielleicht bis zum heu-
tigen Tag die am meisten verbreitete. Andererseits lässt sich eine authentische
ignatianische mystische Tradition nicht bestreiten. Die Geschichte der Gesell-
schaft Jesu hat immer wieder Autoren hervorgebracht, die von ihrer Erfahrung
und ihrem Wissen um Mystik nicht nur dem Jesuitenorden, sondern auch der
Kirche Zeugnis gegeben haben.

In besonderem Maße waren es französische Autoren, die mit der Wiederher-
stellung der Gesellschaft Jesu und ab dem Beginn des 20. Jh. das Thema »Mys-
tik« wieder aufgenommen und ihm neue Aktualität im täglichen Leben der Kir-
che und der Gesellschaft Jesu verliehen haben. Nicht zu vergessen aber ist auch
der Beitrag der spanischen Jesuiten, insbesondere von Jerónimo Seisdedos (1847–
1923) mit seinen „Studien über die Werke der heiligen Teresa“ (Estudios sobre

53 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité (Anm. 14), 564.

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 134



Ignatianische Mystik (Teil II) 135

las obras de Santa Teresa, Madrid 1866) und seinen fünf Bänden „Grundprinzi-
pien der Mystik“ (Principios fundamentales de la mística, Madrid 1913–1919). Ei-
gens erwähnt werden muss der Beitrag der Zeitschrift Manresa (1925 gegründet),
an der große Kenner der ignatianischen Spiritualität und Mystik mitgearbeitet
haben, von denen viele auch die Grundsteine zu den Monumenta Historica So-
cietatis Iesu gelegt haben. Um nur einige zu nennen: C.M. Abad, J. Calveras, I.
Casanovas, A. Codina, P. Leturia, M. Nicolau, J. Rovira, E. Hernández, J.M. Gra-
nero, T. Arellano, R. García Villoslada, J. Iturrioz, C. de Dalmases, I. Iparra-
guirre, A.M. de Aldama.

Unsere Untersuchung endet an der Schwelle zum II. Vatikanischen Konzil
bzw. dort, wo manche das Ende der Moderne und den Beginn der Post-Moderne
sehen. Wir leben zweifellos in einer Zeit, in der es für die Zukunft der geistli-
chen Tradition der Gesellschaft Jesu lebenswichtig wird, das bleibend Neue mys-
tischer Erfahrung für das ignatianische Charisma herauszustellen. Der Grund
ist einfach: Es genügt heute nicht mehr, die Geistlichen Übungen gut zu kennen.
Man muss auch kontemplative Methoden und Praktiken kennen, um „den See-
len zu helfen“, die auf dem geistlichen Weg vorangehen. Es geht um angemes-
sene Mittel, sie einzustellen auf die „mystischen“ Gnaden (nicht auf die außer-
gewöhnlichen Phänomene). Gerade heute ist es diese kontemplative Seite, die
am meisten Interesse bei den Gläubigen hervorruft und auch einen wichtigen
Beitrag zum Dialog mit den Gläubigen anderer Religionen und mit Nicht-Glau-
benden leisten kann. Sie erweist sich als ein unentbehrliches Instrument für den
apostolischen Dienst in unserer Zeit.

Aus dem Spanischen übersetzt von P. Peter Knauer SJ

85_2012_2_120_135_Friz Teil II  05.03.12  14:02  Seite 135



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


