Ignatianische Mystik (Teil II)
Franzédsische Autoren vom
16. bis 20. Jahrhundert:

Rossano Zas Friz / Neapel

Im ersten Teil dieses Artikels ging es um die ignatianische mystische Tradition
bei spanischen jesuitischen Autoren des 16. und 17. Jh. Im zweiten Teil geht es
um franzosische jesuitische Mystiker von Lallemant bis de Guibert, also vom
Ende des 17. bis zur Mitte des 20. Jh. Seit dem Zweiten Weltkrieg und insbe-
sondere mit dem II. Vatikanischen Konzil ist ein Mentalitidtswechsel eingetre-
ten, der auch die Auffassung von ignatianischer Mystik betrifft. Wie bereits im
ersten Teil gesagt, verstehen wir unter ignatianischer Tradition die Weitergabe
einer »Weisheit«, die innerhalb des Ordens von Generation zu Generation ver-
mittelt wird. Sie will das innere Leben der Jesuiten auf die Ziele der Gesellschaft
Jesu ausrichten und geht dabei von der Erfahrung vorangehender Generationen
aus. Obwohl diese Weisheit eminent praktischer Art ist, wird sie doch immer
von einer »Theorie« begleitet. Deshalb ist es ebenfalls wichtig, diejenigen Auto-
ren zu beachten, die iiber diesen Gegenstand gehandelt haben, wenngleich man
wenig um ihre »Praxis« weifl. Das Fortleben einer geistlichen Theorie, die von
Generation zu Generation weitergegeben wird, sichert die Moglichkeit einer Pra-
xis, wie dies die Geschichte der Geistlichen Ubungen in der Gesellschaft Jesu er-
weist.

Im ersten Teil wurde auch darauf hingewiesen, dass sich in der Geschichte
der Gesellschaft Jesu zwei verschiedene »weisheitliche« Traditionen fiir die Frage
finden, wie man sich im Gebet auf Gott beziehen kann. Die erste, die als offi-
zielle Linie des Ordens gilt, wird fiir gewohnlich als die »asketische« bezeichnet
und orientiert sich an den Gebetsweisen der Geistlichen Ubungen. Die andere,
»mystische«, unterscheidet sich dadurch, dass sie auch Gebetsmethoden zulésst,
die in den Ubungen nicht erwihnt werden.

Die Grundvoraussetzung, auf der diese Studie beruht, ist, dass die tibliche Ent-
wicklung des Gebetslebens von der Meditation zur Kontemplation fithren soll.
Die Methoden der ersten, meditativen Zeit sind fiir die zweite, kontemplative
Phase nicht mehr angemessen. Obwohl der Ubergang von der ersten zur zwei-
ten Phase ,normalerweise” eine Frucht der Entwicklung des inneren Lebens ist,
steht doch zugleich fest, dass er nur als Antwort auf eine gottliche Einladung

1 Der Beitrag erschien im Original unter dem Titel La tradicion mistica ignaciana: Il. Autores franceses de
los siglos XVI al XX, in: Manresa 77 (2005), 325-342.

Gul 85/2 (2012) 120-135



Ignatianische Mystik (Teil II) 121

moglich ist; man wiirde sonst einen Irrweg gehen. Fiir die ersten Generationen
spanischer Jesuiten ist Alonso Rodriguez das traditionelle Beispiel fiir die asketi-
sche Richtung, wahrend Antonio Cordeses, Baltasar Alvarez und Alvarez de Paz
fur die mystische stehen.

Louis Lallemant (1578-1635)

Gerade letztere, und besonders Baltasar Alvarez, sind diejenigen, an denen sich
der erste unter den franzosischen Mystikern, mit denen wir uns befassen werden,
namlich Louis Lallemant, orientiert hat. Die ,,Geistliche Lehre® (Doctrine spiri-
tuelle), das einzige Werk, das man Lallemant traditionell zuschreibt, wurde erst-
mals im Jahr 1694 verdffentlicht, fast sechzig Jahre nach seinem Tod. Bis heute
meinen Fachleute, es handele sich um ein Werk, das aufgrund von ,,Punkten®
ausgearbeitet worden ist, die Jean Rigoleuc aufgezeichnet habe, ein junger Jesuit,
der an einem der Terziatsprogramme teilnahm, die Lallemant als Instruktor in
Rouen wihrend der Jahre 1626 bis 1631 anbot.? Lallemant starb 1635, sein Schii-
ler Rigoleuc 1658. Die genannten Aufzeichnungen seien dann tiber Vincent Huby
an Pierre Champion gelangt, der sie schliefllich habe drucken lassen. Dieser These
wird neuerdings von Dominique Salin widersprochen. Er meint, es handele sich
nicht um von Jean Rigoleuc aufgezeichnete ,,Punkte®, sondern um eine wortli-
che Abschrift der urspriinglichen Betrachtungspunkte Lallemants. Sollte dies
der Fall sein, miisste man Lallemant als den tatsdchlichen Autor ansehen.

J. P. Donnelly sieht die Doctrine als , Wendepunkt in der Spiritualitit der Ge-
sellschaft Jesu, deren erklirte Zielsetzung es ist, den Jesuiten, die im geistlichen
Leben fortgeschritten sind, dabei zu helfen, auf eine mystische Ebene als Weg
zu gelangen, um ihre apostolische Berufung zu vertiefen“.> Champion, so hat
man gesagt, habe in Lallemant einen franzosischen Baltasar Alvarez gesehen.*

In der Doctrine heifdt es, Gott Vater habe die Gesellschaft Jesu seinem Sohn ge-
geben, damit sie ihn liebe und ehre: ,,Wir S6hne des Ignatius miissen uns als zum
Erloser gehorig ansehen, als Teil seines Hauses und seinem Dienst geweiht, und
aus Liebe zu ihm zum Dienst an den Seelen.” Fiir die Verwirklichung dieses

2 Vgl. L. Lallemant, Doctrine spirituelle. Paris 1959 (dt. Die geistliche Lehre. Ubers. von R. Rast. Luzern
1948 u. Geistliche Lehre. Ubers. von C. Capol. Einsiedeln 1960). Zur Geschichte der Redaktion und Verof-
fentlichung des Buches vgl. die Einleitung von F. Courel, aa0., 11-15. D. Salin, Le Pére Jean Rigoleuc, un
guide spirituel, in: Christus 188 (2000), 485, meint, dass man Lallemant auch die drei ersten Traktate ei-
nes Werkes zuschreiben musse, das ebenfalls von Champion herausgegeben wurde, jedoch irrtiimlich Ri-
goleuc zugeschrieben wird: La vie du Pére J. Rigoleuc de la Compagnie de Jésus, avec ses traités de dévo-
tion et ses lettres spirituelles. Paris 1698.

3 Vgl. J.P. Donnelly, Art. Lallemant, Louis, in: Diccionario Histérico de la Compafiia de Jesus. Hrsg. von C.E.
O’Neill/J.M. Dominguez. Rom, Madrid 2001, 4 Bde. (zit. als DHCJ), hier Bd. 3, 2268.

4 Vql. D. Salin, La docilité au Saint-Esprit, in: La mystique ignatienne. Une tradition vivante, Christus 202
HS (Mai 2004), 104.

5 L. Lallemant, Doctrine (Anm. 2), 105.



122 Rossano Zas Friz

Ziels gibt es iibernatiirliche Mittel (Gebet, Sakrament, Predigt) und natiirliche
(Begabung, Wissenschaften, Lehrmethoden). Letztere sind der tibernatiirlichen
Vernunft untergeordnet und empfangen all ihre Kraft und Wirksamkeit von der
hochsten Gebetsweise.® In alldem ist Ignatius das Vorbild fiir die Vollkommen-
heit der Gesellschaft Jesu.”

Was das Gebet des Jesuiten angeht, muss es vor allem praktisch sein. Es muss
also immer darauf ausgerichtet sein, den Willen zu bessern; der Wille muss sei-
nen Einfluss auf die anderen Seelenkrifte vervollkommnen und so innere Akte
bewirken, die ihrerseits die dufleren Handlungen in Bewegung setzen, so dass
sie dem Vorbild Jesu Christi entsprechen. Wenn man auf der einen Seite einen
Aktivismus vermeiden muss, der darin bestiinde, allein in Hinblick auf die apos-
tolische Arbeit zu beten, kann es andererseits auch nicht um eine Beschauung ge-
hen, die sich niemals auf die Tétigkeit hin orientierte.®

Die Doctrine spirituelle gliedert sich in sieben Hauptteile. Der letzte befasst sich
mit der Ordnung und den Stufen des Gebetslebens und ist seinerseits in vier Ka-
pitel aufgeteilt. Das erste handelt von den Vorziigen, die ein Mensch des Gebets
erlangt, und bringt allgemeine Hinweise fiir dessen Praxis. Im zweiten Kapitel
erldutert Lallemant fiir Anfinger die Meditation bzw. das diskursive Gebet; da-
bei folgt er in allem der ignatianischen Methode, wie sie die Geistlichen Ubungen
lehren. Im dritten Kapitel wird das affektive Gebet definiert: In ihm wird den Ge-
stimmtheiten des Willens mehr Raum gegeben als den Erwédgungen des Ver-
standes. Wenn man etwa einen Schrifttext oder ein Glaubensgeheimnis betrach-
tet, halt man sich so lange dabei auf, als der innere »Geschmack« andauert, und
erweckt Akte des Glaubens, der Hoffnung, der Liebe, der Bewunderung usw.

Die Beschauung, Gegenstand des vierten und letzten Kapitels, ist ,,eine einfa-
che, freie, durchdringende, gewiss machende Schau Gottes oder der gottlichen
Dinge, die aus der Liebe hervorgeht und zur Liebe fiihrt.“” Lallemant sieht sie
als fir das apostolische Leben notwendig an und nennt dafiir verschiedene
Griinde. Sie steht nicht im Gegensatz zum Eifer fiir die Seelen, und ohne sie
koénnte man weder in der Tugend voranschreiten noch anderen dazu helfen.
Wenn aber jemand diese Gabe hat, kann es, aufler im Gehorsam, gefahrlich sein,
sich zu sehr in das aktive Leben zu begeben, denn man lauft Gefahr, diese in-
nere Gabe an die apostolischen Aktivititen zu verlieren.

Lallemant unterscheidet zwischen einer gewohnlichen und einer auflerge-
wohnlichen Beschauung. Die erstere ist ,ein iibernatiirlicher Habitus, durch wel-
chen Gott die Seelenkrifte zur Erkenntnis und Erleuchtung erhebt, zu tiefem
Verspiiren und geistlichem Geschmack, wenn er in der Seele bereits keine Siin-

6 Vgl. aa0., 103.
7 Vgl. aa0., 106.
8 Vgl. aa0., 115.
9 Vgl. aa0., 348.



Ignatianische Mystik (Teil II) 123

den, Leidenschaften, Neigungen, Lirm und Sorgen mehr vorfindet, welche die
Mitteilungen verhindern, die er schenken will.“! Diese gew6hnliche Beschauung
fithrt zur aulergewohnlichen, in der sich aulergew6hnliche Wirkungen zeigen
(Visionen, Ekstasen, Entriickungen usw.). Es geht um ein vollkommenes Gebet;
denn die Person bedarf nicht mehr wiederholter Akte der Liebe zu Gott, son-
dern es gentigt ein einfacher Blick der Liebe, um sogar mehrere Stunden in sei-
ner Gegenwart zu ,,sein®. Tatsdchlich ist man, selbst wenn man sich dessen gar
nicht bewusst ist, nahezu stindig in der Gegenwart Gottes.

Was die verschiedenen Stufen der Beschauung angeht, neigt der Autor zu ei-
ner vierfachen Einteilung, die mit drei moglichen Weisen der Gotteserkenntnis
einhergeht. Die erste Stufe entspricht der Erkenntnis des Herrn mit den leibli-
chen Sinnen. Die beiden folgenden Stufen entsprechen der Gotteserkenntnis
durch die Vorstellungskraft und ihre Bilder. Auf der zweiten wird das gottliche
Dunkel erkannt, auf der dritten erreicht man Ekstase und Entriickung. Auf der
vierten wird Gott mit Hilfe dessen erkannt, was er selbst unmittelbar dem Ver-
stand eingibt: ,Hier wandeln die Seelen im reinsten Raum des Geistes und in
der hochsten Vollkommenbheit, die auf Erden erreichbar ist.“"

Die Kritik am Ansatz der Doctrine spirituelle bezieht sich vor allem auf die
Behauptung, man miisse, um wirksam apostolisch tétig zu sein, die Stufe der
eingegossenen Beschauung erreicht haben." In diesem Punkt ist man innerhalb
der Gesellschaft Jesu noch nicht zu einer einstimmigen Auffassung gelangt. Viel-
mehr hat man den Eindruck, dass mit Lallemants Ansatz die Spannung einer
»Kontemplation in der Aktion zu ungunsten der Aktion aufgelost wird. Den-
noch kann kein Zweifel sein, dass dieses Werk darauf abzielt, in der eingegebe-
nen Beschauung nach der Weise der Gesellschaft Jesu zu leben.

Jean-Joseph Surin (1600-1665)

Ganz Sohn seines Jahrhunderts gilt er doch als ,,modern® wegen seiner Einbe-
ziehung der Erfahrung, der Psychologie und der menschlichen Wirklichkeit.”* Er
ist vielleicht der brillanteste Jesuitenschriftsteller seiner Zeit'* und der grofite
Mystiker der Gesellschaft Jesu in Frankreich.”” Er war in dem Sinn Schiiler Lal-
lemants, dass dieser sein Terziatsinstruktor war.'® Die Themen seiner geistlichen

10 Vgl. aa0., 342.

11 Aa0., 361.

12 Vgl. J.P. Donnelly, Lallemant (Anm. 3), 2268.

13 Vgl. M. Dupuy, Art. Surin, Jean-Joseph, in: Dictionnaire de spiritualité, Bd. 14. Paris 1990, 1322.

14 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité de la Compagnie de Jésus. Rom 1953, 352.

15 Vgl. M. de Certeau in seiner Introduction zu J.-). Surin, Guide spirituel. Briigge 1963, 10.

16 Champion fand, als er 1694 die Doctrine spirituelle Lallemants drucken lieR3, unter den nachgelassenen
Papieren Surins auch Aufzeichnungen von Vortragen seines Terziatinstruktors. Er entschied sich, sie zu ver-
offentlichen, ohne sie jedoch in die vorangehenden Texte Rigoleucs einzuordnen. Sie sind noch heute als
Ad(dition a la doctrine spirituelle du pére Louis Lallemant bekannt; vgl. Courel, Einleitung (Anm. 2), 11.



124 Rossano Zas Friz

Lehre entsprechen denen seines Instruktors, insbesondere: die Herzensreinheit,
die Unterwerfung unter den géttlichen Willen als Frucht der Gegenwart des Hei-
ligen Geistes und die Hingabe an Gott. Mit seinen Schriften {ibte er einen be-
deutenden Einfluss aus insbesondere auf Jean-Pierre de Caussade und Pierre-Jo-
seph Picot de Cloriviére."

Noch heute ist Surin umstrittener als zu seinen Lebzeiten. Dies ist vor allem
auf seine Tatigkeit als Exorzist der Ursulinen des Klosters von Loudun zurtick-
zufithren, wohin er im Dezember 1634 geschickt wurde. Diese Erfahrung hat
ihn geprigt und fiir zwanzig Jahre tiefe psychische Spuren in ihm hinterlassen,
von denen er sich nur langsam l6sen konnte, um wieder ein normales Leben zu
fithren. Ohne auf Polemiken einzugehen, wollen wir uns hier auf seinen Guide
spirituel (,Geistlicher Begleiter®) beziehen, der postum im Jahre 1832 verof-
fentlicht wurde.'® Wohl nur der siebte Teil seines Inhalts ist zum Druck gelangt
(die sieben Kapitel der gegenwirtigen Ausgabe); jedenfalls weifs man, dass das
verlorene Original weit umfangreicher war."

Im vierten Kapitel handelt Surin von den Hilfen zur Vollkommenheit und
dem Streben des Menschen nach Transzendenz, auch beriihrt er das Thema des
Gebets und seiner Methode. Was das Bemiithen um Vollkommenheit angeht,
gibt es ihm zufolge drei Arten von Personen: solche, die nur wenig entschlossen
sind, sie zu erlangen; solche, die entschlossen sind, aber noch Unvollkommen-
heiten haben; und solche, die ganz und gar entschlossen sind und im geistlichen
Leben so lange voranschreiten, bis sie sie erlangen.”” Jeder Art entspricht eine
ihrem Grad und ihrer Verfasstheit angepasste Gebetsmethode.

Im siebten Kapitel befasst sich Surin mit den ,,mystischen Dingen® und han-
delt vom Gebet der Ruhe und des Schweigens, vom Gebet der Entriickung und
des vertrauten Gespréachs mit Gott sowie vom Gebet der Einung. Diese drei ent-
sprechen den drei Stufen des Gebets. Die erste ist wie ein Ausruhen: Die Seele
vermag an Gott zu denken, ohne sich anstrengen zu miissen. Es handelt sich um
eine Gnade, die weiter reicht, als was gewohnlich dem Betenden geschenkt wird.
Die zweite Stufe entspricht einem Gebet, das nicht langer im Schweigen verharrt,
sondern bei dem der Mensch zu einem tief empfundenen Sprechen und Agieren
mit Gott gelangt. Die letzte Stufe schliefilich, die der Einung, wird erreicht, wenn
»alle Fahigkeiten der Seele so entwickelt sind, dass sie mit ganzer Kraft Gott emp-
fangen und umarmen kann, der sich ihr offenbart“.?! Hier horen alle ihre Tétig-
keiten auf, die natiirlichen wie die, welche sie gew6hnlich mit Hilfe der Gnade
ausfithren konnte. Dennoch muss man unterscheiden zwischen einem zeitwei-
ligen Gebet der Einung und einem dauernden Zustand der Einung.

17 Vgl. M. Olphe-Gaillard, Art. Surin, Jean-Joseph, in: DHCJ, Bd. 4, 3672.
18 Vgl. M. Dupuy, Surin (Anm. 13), 1323.
19 Vgl. M. de Certeau, Introduction (Anm. 15), 8 u. 50-61.

20 Vgl. J.-J. Surin, Guide spirituel (Anm. 15), 165.
21 Vgl. aa0., 287.



Ignatianische Mystik (Teil II) 125

Obwohl Lallemants Einfluss auf Surin schwer zu bestimmen ist, kann man sie
unmoglich unabhingig voneinander betrachten. Da die Aufzeichnungen von
Rigoleuc und Surin, 1694 verdffentlicht, Lallemants Doctrine spirituelle ihre
Form gaben, kann man von einer Kontinuitdt des ignatianischen Charismas
sprechen, die nicht nur in grofler Ndhe zu den spanischen Jesuitenmystikern
steht, sondern sogar zu den spanischen Mystikern des reformierten Karmeli-
terordens, Teresa von Avila und Johannes vom Kreuz. Die Mystiker unter den
franzésischen Jesuiten waren deren eifrige Leser.?

Jean-Pierre de Caussade (1675-1751)

P. de Caussade hat zu Lebzeiten nur ein Buch veroffentlicht, die ,,Geistlichen
Unterweisungen® (Instructions spirituelles) von 1741.2* Obwohl seine tibrigen
Werke berithmter sind, wurden sie doch erst postum veréffentlicht: ,,Hingabe an
die gottliche Vorsehung® (L’abandon a la providence divine, 1861),** ,,Geistliche
Briefe® (Lettres spirituelles, 2 Bde., 1962/1964) und ,,Abhandlung tiber das Her-
zensgebet® (Traité sur loraison du cceur, 1981). 1694, in dem Jahr, in welchem
de Caussade ins Noviziat eintritt, erscheint Lallemants Doctrine spirituelle. Man
kann sich schwer vorstellen, dass er nicht damit in Beriihrung gekommen ist,
wenn man bedenkt, wie sehr das Thema »Mystik« zu jener Zeit die Geister be-
stimmte. Olphe-Galliard nennt mehrere Beriihrungspunkte zwischen Caussade
und seinen Vorgangern. Der fiir unser Thema interessanteste ist, wie die pas-
sive Beschauung bei Lallemant zum Herzensgebet bei Caussade steht.”> Caussa-
des Werk kommt also insofern besondere Autoritdt und Bedeutung zu, als die-
ser Autor die mystische Entwicklung fortfithrt, die von seinen Mitbriidern
eingeleitet wurde.?

22 Vgl. dazu G. Goujon, La mystique selon Surin, in: La mystique ignatienne (Anm. 4), 123-130, der ei-
nen Brief Surins anfiihrt, in dem dieser ausftihrlich von der hl. Teresa von Avila handelt.

23 J.-P. de Caussade, Bossuet maitre d’oraison. Instructions spirituelles en forme de dialogues sur les di-
vers états d’oraison suivant la doctrine de M. Bossuet. Nouvelle édition ... par H. Bremond. Paris 1931.
Nach de Guibert (La spiritualité [Anm. 14], 4271.) ist die Zielsetzung des Buches eindeutig: Caussade ,stellt
fest, dass es in vielen geistlichen Milieus seiner Zeit ein echtes Misstrauen, ja eine Abneigung gegen alles
Mystische gibt, so dass sogar das Wort selbst abwertend verwendet wird; zugleich stellt er fest, dass sich
diese Ablehnung der Mystik oft auf Bossuets grof3e Autoritat beruft, der erfolgreicher Gegner des Quie-
tismus war. Indem er sich auf die berlihmte Instruction sur les états d’oraison des grofsen Polemikers stiitzt,
will Caussade zeigen, dass dieser zwar beharrlich die falsche quietistische Mystik bekampft, aber auch im-
mer die wahre und authentische katholische Mystik energisch verteidigt hat.

24 Zur jingsten Diskussion Uber die Authentizitat vgl. G. Mucci, Jean-Pierre de Caussade. Autenticita cri-
tica e valore di una spiritualita, in: Civilta Cattolica 156 (2005), 32-40.

25 Vgl. dazu M. Olphe-Gaillard, La théologie mystique en France au XVIIF siécle. Le Pére de Caussade. Pa-
ris 1983, 21-27, u. G. Mucci, Lallemant e de Caussade nella spiritualita della Compagnia di Gesd, in: Ci-
vilta Cattolica 141 (1990), 568-572.

26 A. Boland, Le Pére Jean-Pierre de Caussade auteur mystique, in: Nouvelle Revue Théologique 107
(1985), 241, legt dar, dass de Caussade ein Vertreter der mystischen Tradition in der Schule Lallemants
und stark von der karmelitischen Mystik beeinflusst ist.



126 Rossano Zas Friz

In dem Umfeld, in dem de Caussade schrieb, war die Mystik diskreditiert, be-
sonders nach den Ereignissen zu Ende des vorangehenden Jahrhunderts, der be-
rithmten Kontroverse zwischen Bossuet und Fénélon mit der abschlief}enden
Intervention Papst Innozenz’ XII. (1699), der Fénélon verurteilte. Als Folge da-
von spiirt man in der literarischen Produktion der Jesuitenautoren, die mehr-
heitlich Fénélons Auffassung zuneigten, ,,dass Schriften tiber das Gebet das im
eigentlichen Sinn beschauliche Gebet tibergehen oder nur zuriickhaltend be-
handeln.“*

In seinen Instructions legt de Caussade zwei Dialogreihen vor, die der Lehre
Bossuets folgen. In der ersten handelt er vom Quietismus als falscher Mystik im
Unterschied zur wahren. In der zweiten gibt er eine Reihe von Anweisungen fiir
das mystische Gebet, um denjenigen zu helfen, die dieses Gebet erfahren. Im
siebten und achten Dialog des ersten Teils stellt er das passive Gebet vor. Er de-
finiert es als Einwirken Gottes, das sich vom gewohnlichen unterscheide; dabei
versteht er die Meditation, die vom Betenden selbst durch diskursive Erwédgun-
gen ausgeht, als gewohnliches Einwirken. Im passiven Gebet dagegen gehe es
um einfache und unmittelbare Akte wie ein inneres Schauen, wobei das Herz in
Gott ruht. Es konnen auflergewohnliche Phianomene vorliegen, dann handele es
sich um ein aulergewohnliches passives Gebet, sonst um das gewohnliche pas-
sive Gebet. Letzteres nannte die heilige Teresa ,,Gebet der Ruhe oder der Ein-
kehr®. Caussade zitiert Johannes vom Kreuz und Baltasar Alvarez als Autorita-
ten auf diesem Gebiet.?®

Das Thema wird in der zweiten Dialogreihe der Instructions wieder aufge-
nommen; diese entspricht dem Traité sur loraison du ceeur.” Hier erldutert de
Caussade das Gebet der Ruhe noch genauer: ,,In diesem Gebet wird Gott wahr-
haft angebetet und von Herzen, im Geist und in der Wahrheit geliebt, wie Jesus
Christus sagt. Deshalb sagen alle Mystiker, dass diese Weise zu beten nichts an-
deres sei als eine reine Ubung der wahren Liebe; folglich enthilt sie alles, was zu
tun ist, um Gott zu gefallen und auf dem Weg der Vollkommenheit voranzu-
schreiten.“*

Ohne auf Einzelheiten einzugehen, und seien sie auch noch so interessant,
mag es geniigen darauf hinzuweisen, dass wir einem Autor von tiefer Erfahrung
und Reflexion begegnen. Es geht ihm vor allem um die Hingabe an Gott. Daher
ist er als geistlicher Autor auch in der Gegenwart beriihmt und sehr bekannt ge-
worden.

27 Vgl. M. Olphe-Gaillard, La théologie mystique en France (Anm. 25), 17.

28 Vgl. J.-P. de Caussade, Bossuet maitre d’oraison (Anm. 23), 61f.

29 Uber die Entsprechungen beider Werke vgl. die Einleitung von M. Olphe-Gaillard zu J.-P. de Caussade,
Traité sur I'oraison du cceur. Instructions spirituelles. Condé-sur-Noireau 1981, 9-22.

30 J.-P. de Caussade, Bossuet maitre d’oraison (Anm. 23), 228.



Ignatianische Mystik (Teil II) 127

Von der Authebung des Ordens bis Auguste Poulain (1773-1919)

Wenig mehr als zwanzig Jahre nach de Caussades Tod beginnt mit dem Aus-
bruch der Franzdsischen Revolution eine neue Ara in Europa; vorausgegangen
war die Authebung der Gesellschaft Jesu. Durch diese Ereignisse geraten die The-
men »Mystik« und »Beschauung« véllig ins Hintertreffen, bis sie mit der Wie-
derherstellung der Gesellschaft Jesu langsam wieder hervorkommen. In diesen
rauen Zeiten war die Aufmerksamkeit der Kirche und der versprengten Jesuiten
vor allem auf die dringenden Probleme des Uberlebens gerichtet. Joseph de Gui-
bert stellt dar, wie das geistliche Leben der Gesellschaft Jesu erhalten blieb und
auch in den Jahren, in denen der Orden aufgehoben war (1773-1814), das Erbe
des Ignatius weitergegeben wurde.”!

Unter den Jesuiten, die die Authebung erleben und in einigen Fallen tiberle-
ben, ragen in Frankreich Jean-Nicolas Grou (1731-1803) und Pierre de Clori-
viére (1735-1820) durch ihr kontemplatives Leben und ihre literarische Wirk-
samkeit hevor.”? Beide empfangen ihre Inspiration aus denselben Quellen:
Lallemant und Surin. Grous Werke werden erst postum veroffentlicht; zu er-
wahnen sind ,,Die Schule Jesu Christi“ (L’école de Jésus Christ, 1885), ,Hand-
buch fir innerliche Seelen® (Manuel des dmes intérieures, 1909) und ,,Geistliche
Einsamkeit in Betrachtungen tiber die Liebe Gottes“ (Méditations en forme de
retraite sur lamour de Dieu, 1918). De Cloriviere ist ein erfahrener Mystiker.
Man weif} von ihm, dass ihm die Gnade der eingegossenen Beschauung wider-
fahren war; bekannt ist er durch seine ,,Erwédgungen iiber das Beten und das Ge-
bet“ (Considérations sur la priére et loraison, 1778) und ,,Personliche Aufzeich-
nungen aus den Jahren 1763 bis 1773“ (Notes intimes de 1763 d 1773, 1935).

Die Aufgabe der Generaloberen unmittelbar nach der Wiederherstellung lasst
sich mit der Aufgabe der ersten Generile in der Nachfolge des Ignatius verglei-
chen. Es geht ihnen um die Etablierung und Forderung der ,,authentischen geist-
lichen Tradition® der Gesellschaft Jesu. So folgen aufeinander P. Tadeusz Brzo-
zowski (1814-1820) und P. Luigi Fortis (1820-1829). In Bezug auf die geistlichen
Autoren bemerkt de Guibert: ,,Ein gemeinsames Kennzeichen der ersten fiinf-
zig Jahre der Gesellschaft Jesu von 1540 bis 1590 und der fiinfzig oder sechzig
Jahre nach ihrer Wiederherstellung ist die geringe Zahl wichtiger Werke zur Spi-
ritualitét, die in dieser Zeit von Jesuiten verfasst worden sind.“ Von den sechzi-
ger und siebziger Jahren des 19. Jh. an beginnt man, wichtige Autoren aus der
Zeit vor der Aufhebung erneut herauszugeben; aber es sind nur wenige Werke.*

Wihrend des Generalats von P. Juan F. Roothaan (1829-185 3), des Nachfol-
gers von Fortis, entsteht eine lateinische Ubersetzung der Geistlichen Ubungen

31 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité (Anm. 14), 441-458.
32 Vgl. aa0., 445-448 u. 452-454.
33 Vgl. aa0., 503.



128 Rossano Zas Friz

(1835, bis 1852 mehrfach tiberarbeitet). Damit wollte man die Grundlagen fiir
das Studium und eine erneuerte Praxis der Ubungen legen. Denn nach Root-
haans Auffassung lag die Ursache fiir die mangelhafte Anwendung der Methode
und die geringe Frucht der Ubungen in der ungeniigenden Kenntnis und Grund-
legung des Textes selbst. In diesem institutionellen Zusammenhang muss sein
Brief vom 27. Dezember 1834 tiber das Studium und den Gebrauch der Geistli-
chen Ubungen gesehen werden. Vielleicht ist in diesem Brief der Ursprung einer
noch heute sehr verbreiteten Meinung zu sehen, wonach die ignatianische Spi-
ritualitét eine asketische und keine mystische sei. Die der Gesellschaft Jesu eigene
Gebetsweise sei die Meditation mittels der drei Seelenkrifte, und ihre Spiritua-
litat sei auf die willensmaflige Selbstverleugnung gerichtet. Der General erklart,
die Ubungen gut machen und geben zu kénnen, sei der Quell fiir ein grofleres
und wirksameres Wachsen im Geist und in der Heiligkeit; fiir ihn folgt daraus,
dass vor allem die von Ignatius gelehrten Gebetsmethoden zu férdern sind, weil
sie leicht und wirksam seien.
»Wir wissen, dass sehr viele der Unseren (...) ganze Stunden in der Meditation
verbracht haben, ohne sich zu langweilen und mit sehr viel Frucht. Denn was
ist leichter, als in einer bestimmten Reihenfolge die Seelenfahigkeiten auf die
Glaubenswahrheit anzuwenden, das Gedichtnis, den Verstand und den Wil-
len? Welche angenehmere Ubung gibt es, als die Geheimnisse des Lebens und
Leidens Jesu Christi unseres Herrn zu meditieren, indem man die Personen
betrachtet und die Worte und Taten je fiir sich erwégt, die sich in diesem oder
jenem Geheimnis darbieten? Welches andere Mittel fithrt besser zur Selbst-
erkenntnis und zur Besserung der eigenen Laster und Fehler als die beiden
Gewissenserforschungen, die der heilige Vater mit so einfachen Worten vor-
gelegt hat und die jedermann mit Leichtigkeit anwenden kann, sofern nur
nicht der gute Wille fehlt?“**
Roothaan beendet seine iiber mehrere Seiten fortgesetzte Einschitzung der Ge-
betsmethoden und anderer Ubungen, die in den Exerzitien vorgelegt werden,
folgendermaflen:
»Es ist notwendig, darauf zu achten und stindig vor Augen zu haben, dass die
Lehre der Geistlichen Ubungen darauf hinauslauft, sich um eine wahre und
vollkommene Verleugnung seiner selbst zu bemiihen. (...) Deshalb zielt alles
auf die Selbstverleugnung hin; dies zeigt sich im Ganzen und in allen Teilen
dieses wunderbaren Werks der Geistlichen Ubungen. Unser seliger Vater
schreibt uns hier nicht eine hohe und erhabene Beschauung auflerordentlicher
Einung mit Gott vor, noch gibt er dafiir Anweisungen. Er lehrt vielmehr, die
Seele zu bereiten; aber diese Bereitung konzentriert er ganz und gar auf das,

34 Vgl. Lettere dei Prepositi Generali della Compagnia de Gesu ai padri e fratelli della medesima Compa-
gnia, Tom. IV. Rom 1845, 55.



Ignatianische Mystik (Teil II) 129

was ich die Verleugnung unserer selbst genannt habe. Mit welcher Zielset-
zung macht man die Ubungen? Horen wir ihn selbst, der sich im Titel seines
Buches so ausdriickt: Damit der Mensch sich selbst besiege und sein Leben
ordne ohne alle ungeordneten Anhénglichkeiten. (...) Auf diesem Weg, sage
ich, und auf keinem anderen haben unsere Vorviter, die wahrend jener ers-
ten Zeiten gewdhnlich nur aus den Geistlichen Ubungen Form und Geist des
Ordenslebens ... in Begeisterung und Mut sowie in umfassender und bestan-
diger Selbstverleugnung erlernten, zumeist in kurzer Zeit eine herausregende
Vollkommenbheit erlangt und in der Kirche Gottes jene reichste Frucht ge-
erntet, an der auch wir nach dreihundert Jahren Anteil haben und Freude.“*

Man wird bis zum Beginn des 20. Jh. warten miissen, bis die Diskussion iiber
das Gebet, die Beschauung und die Mystik im eigentlichen Sinn wiederersteht
und die vorangehende Tradition fortsetzt, fiir die de Caussade einer der letzten
Zeugen war. Unter den ersten, die in der mystischen Renaissance Frankreichs
hervortreten, finden wir René de Maumigny und Auguste Poulain.

René de Maumigny (1837-1918) gehdrt mit seiner ,,Praxis des geistigen Ge-
bets“ (Pratique de 'oraison mentale, 1905) zu den ersten, die das Thema »Mys-
tik« wieder aufnehmen. Im ersten Band ,,Gewohnliches Gebet* (Oraison ordi-
naire) handelt er vom geistigen Gebet, von der Meditation, vom affektiven Gebet
und von den Schwierigkeiten, die sich beim Gebet einstellen konnen, ferner von
den Tugenden und der Andacht; er schliefdt mit einem Kapitel, in dem er de-
tailliert die Gebetsmethoden behandelt, die in den Geistlichen Ubungen enthal-
ten sind. Zu Beginn erklart er: ,,Wie ich im Vorwort gesagt habe, ist dieser sechste
Teil keine notwendige Ergdnzung zu den vorangehenden Teilen, denn man kann
sehr wohl geistig beten, ohne die verschiedenen Methoden zu kennen, die Igna-
tius im Buch der Ubungen lehrt.“*

Der zweite Band behandelt das ,,Auflergewohnliche Gebet® (Oraison extraor-
dinaire). Wahrend das gewohnliche geistige Gebet als Meditation bezeichnet
wird und aktiv ist, weil Licht und Liebe durch mehr oder weniger mithsame Akte
von Verstand und Willen erlangt werden, wird das auflergewohnliche Gebet als
passive Kontemplation bezeichnet, weil man Licht und Liebe unmittelbar von
Gott empfangt. Wahrend die Meditation in dem Sinn natiirlich ist, dass die
Gnade Verstand und Willen in der Weise erhebt, dass sie ihre eigenen Tatigkei-
ten beibehalten, ist die Kontemplation tibernatiirlich, weil die Gnade die Natur
in einer Weise erhebt, dass der Verstand erkennt und der Wille liebt - beide auf
eine gegeniiber dem gewohnlichen Weg hohere Weise. Nur das auflergewohn-
liche Gebet wird mystisch genannt, weil sich in ihm alles zwischen Gott und der

35 Vgl. aa0., 57.
36 R. de Maumigny, Pratique de I'oraison mentale, Bd. 1: Oraison ordinaire. Paris “1907, 187 (dt. Das be-
trachtende Gebet. Ubers. von J. Graf von Montgelas. Freiburg 1910).



130 Rossano Zas Friz

Seele in der Weise von Geheimnis und Mysterium ereignet. Noch etwas Wich-
tiges stellt der Autor fest: ,,Die passive oder aulergewohnliche Kontemplation
darf man auf keinen Fall mit der aktiven gewdhnlichen Kontemplation ver-
wechseln, von der im ersten Teil gehandelt wurde.“” So wird klargestellt, dass die
ignatianischen Gebetsmethoden im Exerzitienbuch dem gewohnlichen geisti-
gen Gebet entsprechen, das man aktive Meditation nennt und das von der pas-
siven Kontemplation unterschieden bleibt.

Wenn man sich in diesem Zusammenhang an den Konflikt zwischen Antonio
Cordeses bzw. Baltasar Alvarez und dem damaligen General, Everardo Mercu-
rian, und dessen ,,Losung® durch seinen Nachfolger, Claudio Aquaviva, erin-
nert, bedeutet die Klarheit der Darlegung Maumignys, die heute als Selbstver-
standlichkeit erscheinen kénnte, doch einen historischen Sieg in der Entwicklung
der mystischen ignatianischen Tradition, und dies aus zwei Griinden: Erstens
stellt er die ignatianischen Gebetsmethoden als gew6hnliche Methoden ebenso-
vielen anderen zur Seite. Zweitens hélt er diese Methoden nicht fiir ,,mystisch®,
d.h. sie sind nicht ,,passiv®, und sie sind auch nicht geeignet fiir diejenigen, die
im Gebetsleben fortgeschritten sind und die erste Phase der Anfinger hinter sich
gelassen haben.

Was das Werk Auguste Poulains (1836-1919), Des grdces d‘ oraison. Traité
de théologie mystique angeht,*® so unterscheidet der Verfasser im ersten Teil ver-
schiedene Gebetsstufen, die er in zwei grofie Kategorien gliedert: das gewohnli-
che und das aulergewohnliche oder mystische Gebet. Der grundlegende Unter-
schied zwischen beiden besteht darin, dass in der zweiten Gebetsart der Beter
sie nicht nach eigenem Willen ,,herstellen® kann, wahrend im gewdhnlichen Ge-
bet durchaus die Akte des Willens, des Verstandes und des Gedachtnisses zum
Zug kommen. So kann man gewohnlich Akte des Glaubens, der Hoffnung und
Liebe erwecken, aber man kann nicht eine Erscheinung des Herrn bewirken oder
in seinem Namen prophezeien, wenn nicht Gott auf besondere Weise eingreift.
Die mystische Theologie untersucht solche auflergewohnlichen Weisen, die in
dem Sinn als ,,mystisch gelten kénnen, dass sie sich von willentlichen Akten
unterscheiden, die nur von verschiedener Dauer und Intensitit sind.*

Die Stufen des gewohnlichen Gebets sind: das miindliche Gebet, die Medita-
tion (auch als methodisches oder diskursives Gebet bezeichnet), das affektive
Gebet und das Gebet der Einfachheit. Ohne die beiden ersten Stufen zu behan-
deln, wendet sich Poulain sogleich den beiden letzten zu. Ihm zufolge wird das
»affektive Gebet« (der Terminus wurde von Alvarez de Paz gepragt) als ein geis-
tiges Gebet definiert, in dem die Affektivitdit mehr Raum einnimmt als Uberle-
37 AaO., Bd. 2: Oraison extraordinaire. Paris 1911, 10; vgl. dazu R. de Maumigny, Katholische Mystik. das
aullergewdhnliche Gebet. Mit einem Lebensbild des Verfassers ... von K. Richstatter. Freiburg 1928.

38 A. Poulain, Des gréces d’oraison. Traité de théologie mystique. Paris °1914 (von 1901 bis 1923 er-

schienen 10 Aufl.; dt. Die Fiille der Gnaden. Ein Handbuch der Mystik, 2 Bde. Freiburg 1909).
39 Vgl. aa0., 2.



Ignatianische Mystik (Teil II) 131

gungen und Gedanken, ohne dass diese ganz fehlen miissen. Gewohnlich
herrscht ein Grundgedanke vor, auf den hin die Affekte erweckt werden. Das af-
fektive Gebet unterscheidet sich von der Meditation in Wirklichkeit nur durch
groflere affektive Intensitdt und eine Reduktion der Gedanken. Die Intuition
tritt an die Stelle der Deduktion, und es kommt zu einer verstandesméfliigen Ver-
einfachung.®

Wenn diese Einfachheit vom Verstand zum Willen tibergeht, entsteht das Ge-
bet der Einfachheit oder des einfachen Schauens. Die Intuition tritt an die Stelle
des argumentierenden Denkens, die Affekte bzw. Willensduf3erungen sind hau-
fig dieselben und driicken sich in wenigen Worten aus. Es geht um ein Den-
ken/Verspiiren, das sich sehr leicht einstellt und die Oberhand gewinnt, ohne
jedoch ein dauernder Zustand zu werden. Da es sich um eine intensivere Stufe
des affektiven Gebets handelt, verweist sie auf ein stirkeres Einwirken Gottes.*!

Der zehnten Auflage der Grdces d’oraison, postum 1923 erschienen, geht eine
Einleitung von Jean Vincent Bainvel voraus. Er nimmt die bereits behandelten
Unterscheidungen auf und fiigt einige Bemerkungen zu dem hier interessieren-
den Thema hinzu. So weist er darauf hin, dass Poulain den Ausdruck »passiv«
vermeidet, weil er mehrdeutig sei. Nach Bainvel aber sollte man ihn wieder auf-
nehmen, sowohl wegen seines Gebrauchs in der Tradition als auch, weil er am
besten der Unterscheidung von gewohnlichem (asketischem) und auflerge-
wohnlichem (mystischem) Gebet gerecht wird.** Bainvel erldutert, dass der Ter-
minus »Kontemplation«, wie er von Ignatius in den Ubungen gebraucht wird,
ein gewohnliches und aktives Gebet meine, aber doch von der Meditation ver-
schieden sei, weil er sich nicht auf die Besinnung konzentriere, sondern auf das
Schauen und Horen und Nachsinnen dariiber, um Nutzen zu ziehen. Auf der
anderen Seite darf man in der Meditation nicht nur einen Diskurs der Vernunft
sehen, denn auch in ihr betrachtet man aufmerksam, sinnt nach, verkostet und
wendet die betrachteten Wahrheiten im geistlichen Leben an.*

Was das affektive Gebet der Einfachheit angeht, ist Bainvel mit Poulain einig;
er prazisiert jedoch die Bedeutung der ,,Anwendung der Sinne“ in den Geistli-
chen Ubungen des Ignatius. Auch diese ist ein affektives Gebet und eines der Ein-
fachheit, aber man miisse sie doch gesondert nennen. Sie néhert sich bestimm-
ten mystischen Gebeten an und kann Gegenstand mystischer ,,Berithrungen®
sein, wie es auch die Kontemplation und sogar die Meditation sein kdnnen. Und
er fiigt hinzu: Obwohl die Exerzitien in ,asketischer Weise geschrieben sind,
kann man sie doch auf ,,mystische“ Weise durchfithren.*

40 Vgl. aa0., 8f.

41 Vgl. aa0., 9f.

42 Vgl. JV. Bainvel, Introduction a la 10° édition des grdces d’oraison du R. P. Poulain. Paris 1923, XV.
43 Vgl. ebd.

44 Vgl. aa0., XVII.



132 Rossano Zas Friz

Joseph de Guibert (1877-1942)

Die zweite Auflage der italienischen Ubersetzung von Poulains Werk leitet Joseph
de Guibert ein.*” Dabei setzt de Guibert die mystische Thematik jener Jahre (die
so genannte ,Mystikfrage®) zu den Diskussionen des 17. Jh. in Beziehung, ,,je-
ner groflartigen Zeit, die wie unsere eine Leidenschaft fiir das innere Leben
hatte®.* Mit de Guibert gelangen wir an das Ende unseres Weges, fast bis zu den
Toren des II. Vatikanischen Konzils.

De Guibert griindete 1918 die Revue d’ascétique et de mystique und war einer
der ersten Herausgeber des Dictionnaire de spiritualité (1923). Er war ein frucht-
barer Schriftsteller und zugleich ein anerkannter Theologe, der mit seiner Lehr-
tatigkeit die geistliche Theologie erneuert hat. An der Universita Gregoriana hat
er diesen Lehrstuhl von 1922 bis zu seinem Tod wahrgenommen.* Auf dem Ge-
biet der Spiritualitét ist er vor allem durch sein monumentales Werk ,,Die Spi-
ritualitit der Gesellschaft Jesu® (La spiritualité de la Compagnie de Jésus, Rom
1953) berithmt geworden. Es ist eine Art Bilanz der ,,geistlichen“ Uberlieferung
der Gesellschaft Jesu von ihrer Griindung bis zum Zweiten Weltkrieg; als solche
verdient sie unsere Aufmerksamkeit und Beachtung.

Im letzten Teil stellt de Guibert einige der wichtigsten Punkte seiner Unter-
suchung systematisch zusammen. Er ist der Auffassung, dass die Exerzitien zwar
nicht die ,ganze® ignatianische Spiritualitit, wohl aber ihre ,, Wurzel sind. Sie
sind eine Gebetsschule, die in das geistliche Leben einfithrt. Dank dieser Me-
thode verfiigt die Gesellschaft Jesu tiber ein mafigebendes Mittel, aus Liebe zu
Gott den Menschen zu dienen. Aber diese Methode ,,funktioniert® nicht, wenn
sie nicht von Selbstverleugnung getragen ist. Es ist nicht méglich, sich mit Gott,
mit seinem Willen zu vereinen, wenn man nicht die Eigeninteressen aufgibt und
eine angemessene Zeit konsequent dem Gebet widmet. Allgemein wird im Je-
suitenorden das Gebet wie auch die Selbstverleugnung nicht als Ziel an sich an-
gesehen, sondern als Mittel, um den Dienst an Gott zu vervollkommnen.

In Bezug auf die Gebetspraxis hélt de Guibert es fiir einen schweren, wenn
auch hiufigen Irrtum, die Methode der drei Seelenkrifte als die typisch ignatia-

45 A. Poulain, Delle grazie d’orazione. Trattato di teologia mistica. Versione riveduta dall’Autore ... coll’ag-
giunta di un‘introduzione ... del P. G. de Guibert. Torino, Roma 1926.

46 Vgl. aa0., XIX. Damals war die Mehrheit theologischer Autoren der Auffassung, dass die mystische
Kontemplation gegenuiber dem diskursiven geistigen Gebet (der Meditation) eine , Vereinfachung” dar-
stelle. De Guibert insistiert jedoch auf der Frage: , Aber welches ist das ... unterscheidende Merkmal, das
eine solche Kontemplation von den rein asketischen Gebeten abhebt?” (aaO., XXI). Und weiter: , Wenn man
von der von allen zugegebenen Unterscheidung zwischen der mystischen Kontemplation und den gerin-
geren oder zumindest davon verschiedenen geistigen Gebeten ausgeht: In welchem Augenblick tbertritt
die Seele die Schwelle zu dieser neuen Weise? Welche unter den von den geistlichen Autoren beschriebe-
nen Gebeten gehdren unter diese allgemeine Bezeichnung der kontemplativen, mystischen Gebete?” (aaO.,
XXIV).

47 Vgl. H. de Genec/ P. Duclos, Art. Guibert, Joseph de, in: DHCJ, Bd. 2, 1839f. Bibliographie zu de Gui-
bert, in: La spiritualita de la Compagnia di Gesu. Saggio Storico. Hrsg. von G. Mucci. Roma 1992, *15-*17.



Ignatianische Mystik (Teil II) 133

nische Gebetsweise anzusehen; sie ist eine unter verschiedenen anderen und
nicht einmal die am hédufigsten angewandte.”® Er gibt zu, dass wichtige Autoren
das geistige Gebet fast ausschlieSlich mit der Meditation der drei Seelenkrifte
identifiziert und viele Jesuiten beeinflusst haben, die dann zur Verbreitung die-
ser Auffassung beigetragen haben. Doch sind auch die eingegossene wie die er-
worbene Beschauung und das affektive Gebet der Einfachheit oft von Jesuiten er-
fahren und praktiziert worden und somit der ignatianischen geistlichen
Tradition keineswegs fremd.*

De Guibert macht eine interessante Beobachtung zur Haltung der Jesuiten
dem Gebet gegeniiber. Wenn es sich um ihr eigenes Gebet handelt, stellen sie es
niichtern als Mittel dar — und in einem bestimmten Sinn als wirksamstes Mittel
-, um im goéttlichen Dienst fir die Seelen gestarkt zu werden. ,,Wenn sie jedoch
tiber das Gebet fiir die frommen Seelen schreiben, geschieht es nicht selten, dass
sie alles auf die Einung mit Gott ausrichten. Hierin folgen sie einer Vielzahl her-
vorragender Abhandlungen, welche sich grofier Beliebtheit bei den Gldubigen er-
freuen.“*

Was die eingegossene Beschauung angeht, raumt de Guibert eine traditionelle
Zuriickhaltung der Jesuiten gegeniiber diesem Thema ein. Ihr Ursprung lasst
sich bei Ignatius selbst finden, der um die Selbsttauschungen wusste, die es im
Gebetsleben geben kann. Um sie zu meiden, war eine gewisse ,kritische Zu-
riickhaltung® notwendig, die fast zu einer Art jesuitischem Stallgeruch geworden
ist. Aber diese Haltung muss man auf auflergewohnliche Phanomene beschrén-
ken und darf sie nicht einfach auf das affektive Gebet der Einfachheit ausdehnen
oder iiberhaupt auf das ganze Zwischenfeld, das von der Meditation bis zur ein-
gegossenen Beschauung reicht. De Guibert bemiiht sich deutlich zu machen,
dass es in der Geschichte der Gesellschaft Jesu keine anti-mystische Militanz von
Dauer gegeben habe und dass die Anklage, die ignatianische Spiritualitit sei eine
»asketische®, wie Henri Bremond es behauptet hat,”* der Grundlage entbehrt.”

Abschlieflend stellt de Guibert klar, dass ,,die eigentliche Berufung der Jesui-
ten nicht wie etwa die der Karmeliten darin besteht, in der Kirche zu Lehrern der
eingegossenen Beschauung zu werden und darauf ihre ganze Spiritualitdt aus-
zurichten.” Da sie jedoch ,,von einem grofSen Mystiker gegriindet und selber in
hohem Maf$ mit den Gaben der eingegossenen Beschauung beschenkt worden
sind und ihrer speziellen Berufung gemaf3 dazu bestimmt waren, viele Seelen zu
leiten, welche die gleichen Gaben empfangen hatten, standen sie dem grofien

48 Vgl. J. de Guibert, La spiritualité (Anm. 14), 548.

49 Vgl. aa0., 549.

50 AaO., 550.

51 Vgl. aa0., 560f.

52 Vgl. auch R. Zas Fris, L‘autentica spiritualita ignaziana, in: Civilta Cattolica 154 (2003), 392-402.



134 Rossano Zas Friz

Strom der katholischen mystischen Tradition nicht fern und waren ihm gegen-
tiber schon gar nicht feindlich eingestellt.“*

Schluss

In dieser kurzen Darstellung der franzosischen jesuitischen Mystiker, die in the-
matischer und biographischer Kontinuitét zu den spanischen jesuitischen Mys-
tikern stehen, sollte gezeigt werden, dass es eine authentische ignatianische mys-
tische Tradition gibt, die bei Ignatius beginnt und auch aktuell in der Gesellschaft
Jesu lebendig ist.

Wenn man unter Mystik nicht die Erfahrung aulergewohnlicher Phdnomene
versteht, sondern die Praxis eines kontemplativen Gebets, das iiber die Anfian-
gern angemessene Meditation hinausgeht, dann kann man sagen, dass Ignatius
im vollen Sinn des Wortes ein Mystiker war, und dass deshalb die Mystik zum
ignatianischen Charisma gehort. Es gibt keinen Grund, die jesuitischen Mysti-
ker an den Rand des ignatianischen Charismas zu stellen. Zwar gehort es unbe-
dingt zum ignatianischen Charisma und seiner Tradition, das gewdhnliche geis-
tige Gebet und die Selbstverleugnung als Hauptquelle des mit Christus
verbundenen Lebens und des apostolischen Dienstes zu sehen, doch auch die
eingegossene Beschauung, die nie als Ziel an sich gesehen wurde, ist ein ange-
messenes Mittel, um die ,,charismatische® Ausrichtung des Ordens lebendig zu
halten und zu verwirklichen.

Aus unserer Untersuchung sind zwei Positionen gegeniiber dem mystischen
oder kontemplativen Gebet deutlich geworden. Einerseits Zuriickhaltung, die
zwar diese Gebetsweise nicht leugnet, sie aber mit Schweigen tibergeht. De Gui-
bert hat dies als ,,traditionelle Zuriickhaltung® der Jesuiten in ,,mystischen® Din-
gen bezeichnet. Diese Haltung besteht noch heute und ist vielleicht bis zum heu-
tigen Tag die am meisten verbreitete. Andererseits ldsst sich eine authentische
ignatianische mystische Tradition nicht bestreiten. Die Geschichte der Gesell-
schaft Jesu hat immer wieder Autoren hervorgebracht, die von ihrer Erfahrung
und ihrem Wissen um Mystik nicht nur dem Jesuitenorden, sondern auch der
Kirche Zeugnis gegeben haben.

In besonderem Mafle waren es franzosische Autoren, die mit der Wiederher-
stellung der Gesellschaft Jesu und ab dem Beginn des 20. Jh. das Thema »Mys-
tik« wieder aufgenommen und ihm neue Aktualitdt im tédglichen Leben der Kir-
che und der Gesellschaft Jesu verliehen haben. Nicht zu vergessen aber ist auch
der Beitrag der spanischen Jesuiten, insbesondere von Jerénimo Seisdedos (1847
1923) mit seinen ,,Studien iiber die Werke der heiligen Teresa“ (Estudios sobre

53 Vqgl. J. de Guibert, La spiritualité (Anm. 14), 564.



Ignatianische Mystik (Teil II) 135

las obras de Santa Teresa, Madrid 1866) und seinen fiinf Binden ,,Grundprinzi-
pien der Mystik® (Principios fundamentales de la mistica, Madrid 1913-1919). Ei-
gens erwahnt werden muss der Beitrag der Zeitschrift Manresa (1925 gegriindet),
an der grofle Kenner der ignatianischen Spiritualitit und Mystik mitgearbeitet
haben, von denen viele auch die Grundsteine zu den Monumenta Historica So-
cietatis Iesu gelegt haben. Um nur einige zu nennen: C.M. Abad, J. Calveras, I.
Casanovas, A. Codina, P. Leturia, M. Nicolau, J. Rovira, E. Hernandez, ].M. Gra-
nero, T. Arellano, R. Garcia Villoslada, J. Iturrioz, C. de Dalmases, 1. Iparra-
guirre, A.M. de Aldama.

Unsere Untersuchung endet an der Schwelle zum II. Vatikanischen Konzil
bzw. dort, wo manche das Ende der Moderne und den Beginn der Post-Moderne
sehen. Wir leben zweifellos in einer Zeit, in der es fiir die Zukunft der geistli-
chen Tradition der Gesellschaft Jesu lebenswichtig wird, das bleibend Neue mys-
tischer Erfahrung fiir das ignatianische Charisma herauszustellen. Der Grund
ist einfach: Es geniigt heute nicht mehr, die Geistlichen Ubungen gut zu kennen.
Man muss auch kontemplative Methoden und Praktiken kennen, um ,,den See-
len zu helfen®, die auf dem geistlichen Weg vorangehen. Es geht um angemes-
sene Mittel, sie einzustellen auf die ,mystischen Gnaden (nicht auf die auf3er-
gewohnlichen Phidnomene). Gerade heute ist es diese kontemplative Seite, die
am meisten Interesse bei den Gldubigen hervorruft und auch einen wichtigen
Beitrag zum Dialog mit den Glaubigen anderer Religionen und mit Nicht-Glau-
benden leisten kann. Sie erweist sich als ein unentbehrliches Instrument fiir den
apostolischen Dienst in unserer Zeit.

Aus dem Spanischen iibersetzt von P. Peter Knauer S]




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


