Glaubensmystik und Passion
Tugendkreuzigung

Andreas Schonfeld / Koln

»Jesus Christus, durch ihn ist alles, und wir sind durch ihn® - per quem omnia
et nos per ipsum." Das Zentrum heutiger Spiritualitit bildet der Glaubensakt, wo-
bei sich der Mensch von seiner Anhidnglichkeit an affektive Gotteserfahrung frei-
gemacht hat. Dies erfordert Distanz der eigenen Sehnsucht gegeniiber, ohne aber
das mystische Sehnen zu verdringen oder Gott untreu zu werden. Damit kann
die vielfache Infragestellung des Glaubens unterfangen werden. Partikuldres
kann uns nicht Riickhalt im Wesentlichen vermitteln. Glaubensanfechtung zielt
heute auf den geistigen Kern. Deshalb muss ihr auch von der Glaubensmitte her
begegnet werden. Die nachchristliche Gesellschaft, ihr subtiler Anfechtungs-
charakter, erfordert eine Verwesentlichung des Glaubens. Der Relativierungs-
schmerz, der stetig auf unserem Glauben lastet, kann nur gemeistert werden,
wenn wir ihn im Horizont einer modernen Passionsfrommigkeit zu deuten ver-
mogen. Der Weg, unschuldigem Leiden Sinn abzuringen, besteht spirituell da-
rin, es unmittelbar auf das Kreuz beziehen zu konnen. Fiir die Glaubensmystik
ist die Passion Christi, um seines Glaubens willen, das zentrale Meditationsmo-
tiv. Die Botschaft des Reiches Gottes, fiir die Jesus stirbt, ist ja Ausdruck abso-
luten Vertrauens auf Gottes Nahe.

1 Glaubensmystische Kontemplation

Inbild vollkommener Glaubensunmittelbarkeit ist der gekreuzigte Logos. Chris-
tus vertraut auf Gott ohne jeden affektiven Riickhalt in einer Gotteserfahrung.
Sein Vertrauensakt hochster Indifferenz ist Ursprung, Mafistab und Ziel allen
Glaubens. Die heutigen Faktoren, die eine Verwesentlichung des Glaubens er-
fordern, sind nicht die Ursache, sondern blofl Anstof3 zur Glaubensvertiefung.
Das Prinzip der mystischen Lauterung ist nichts der Glaubenswirklichkeit Au-
Berliches. Vielmehr ist es der gottliche Geist selbst, der die Reifung des Glau-
bens bewirkt. Ziel ist der vom Geist Christi »geformte Glaube« (fides formata).?
Gottliche Liebe durchbildet, vollendet das Glaubensbewusstsein. Selbstloser
Glaube erschlie8t das Geistsein der Liebe, relativiert das Affektive.

1 Vgl. 1 Kor 8,6; s. auch Eph 4,5.
2 Vgl. Thomas von Aquin, Sth. II-1l, q. 4, a. 3 c.a.: ,,Darum heifst die Gottesliebe Form des Glaubens (forma
fidei), sofern durch die Gottesliebe der Glaubensakt vollendet und beformt wird.”; s. auch ad 1.

Gul 85/2 (2012) 136-154



Glaubensmystik und Passion 137

Fiir die moderne Passionsandacht steht der Glaube Christi im Vordergrund.
Der Akzent der Meditationsweise liegt nicht auf der Imagination der Person
Christi, sondern auf der unmittelbaren Innewerdung der Glaubenswirklichkeit.
Die Hineinbildung in die Christuswirklichkeit (imitatio Christi) wird nicht par-
tikuldr, bildhaft aufgefasst, sondern nicht-objekthaft, universell. Es geht um eine
pneumatische Wesensnachfolge im Sein, wir kénnten sagen »imitatio spiritus
fidei Christi«. Der Meditierende richtet seine Sammlung auf den Glaubensgeist,
der ihm von Gott eingegossen wurde. Aus der Mitte seines Glaubens verwirklicht
er einen stetigen Vertrauensakt, indem er seine Person dem géttlichen Geheim-
nis vorbehaltlos {ibereignet. Der stellvertretende Glaube Christi begriindet, trigt
und lautert diese Hingabe, wo der Mensch tiefer Geistessammlung ohne Bilder
vertraut. Es ist ein kontemplatives Schweigen im geistigen Sein der inkarnierten
Glaubenskraft. Ineinanderblick von Glaubensgeist zu Glaubensgeist: ,, Wir haben
den Geist empfangen, der aus Gott stammt, damit wir das erkennen, was uns
von Gott geschenkt worden ist.“ (1 Kor 2,10). Der Glaube vertieft sich durch
sich selbst. Einung der natiirlichen Geisteskrifte ist Voraussetzung, die Ubung
aber fiihrt dariiber hinaus. Ziel ist eine Sammlung im Glaubensgeist, wesenhafte
Verankerung in der Christuswirklichkeit, im »Seelengrund«, wie die mittelal-
terliche Mystik sagt. Solch eine Hineinbildung in die Glaubensfiille Christi gibt
uns Anteil an den géttlichen Tugenden, wobei Glaube, Hoffnung und Liebe diese
zugleich bewirken. Es ist ein Grundvertrauensbewusstsein, das ohne mich in mir
présent ist,®> unerschiitterlich und ewig.

Die Bewusstwerdung des mystischen Glaubenslichtes geschieht im Innewer-
den des Glaubens Christi als Wesensgrund des eigenen Gottvertrauens. Der Heb-
rderbrief nennt die Mitte dieser Intuition: ,Lasst uns mit Ausdauer in dem Wett-
kampf laufen, der uns aufgetragen ist, und dabei auf Jesus blicken, den Urheber
und Vollender des Glaubens; er hat angesichts der vor ihm liegenden Freude das
Kreuz auf sich genommen, ohne auf die Schande zu achten, und sich zur Rech-
ten von Gottes Thron gesetzt.“ (12,1f.). Christus ist das »exemplum fidei« tiber-
haupt. Wir sollen unseren Geist am Beispiel Christi schulen. Sein Geist wirkt die
Seelenformung unserer Person. Spirituelles Mittel, um Anfechtungen standzu-
halten, ist die geistige Schau auf den Gekreuzigten. Das Christuskreuz als Geist
bildet den wesenhaften Grundtrost der Glaubenswirklichkeit, umfingt als das
»Neue Sein« alle Gottesferne und Entfremdung unserer Existenz: ,,Der Sieg des
Neuen Seins tiber die existentielle Entfremdung hebt die Endlichkeit und Angst,
Zweideutigkeit und Tragik nicht auf, wohl aber werden durch diesen Sieg die
Negativitdten der Existenz in die ungebrochene Einheit mit Gott hineingenom-
men.“ (Paul Tillich).*

3 Vgl. Sth. I, q. 55, a. 4 arg. 1: ,Tugend ist jene gute Beschaffenheit des Geistes, die Gott in uns ohne
uns wirkt (in nobis sine nobis); s. auch ad 4.
4 P. Tillich, Systematische Theologie, Bd. 2. Frankfurt #1984, 145.



138 Andreas Schonfeld

Die Passionsbetrachtung sollte nicht isoliert den Opfergedanken ins Zen-
trum stellen. Nicht das Leiden Christi als solches, dessen Verdienste oder In-
tensitdt, vermogen Trost zu geben. Unsere Kontemplation muss sich auf die per-
sonale Stellvertretungswirklichkeit richten. Von dort her erschlieft sich der
spirituelle Sinn seiner Hingabe fiir das Reich Gottes. Das Gottesbewusstsein
Christi, seine Proexistenz im Glauben, lautere Tugendhaftigkeit bilden die Mitte
der Meditation. Das Kreuzesopfer ist kein tragisches Verhangnis, vielmehr Kon-
sequenz aus Glaube, Hoffnung und Liebe. Der Weg Jesu ist von einem meta-
physischen »Muss« (6¢€1)° bestimmt, der Unbedingtheit des gottlichen Erlo-
sungswillens, der Wesensnotwendigkeit reiner Giite. Der Leidensgrund liegt so
gesehen unmittelbar in der Gottesbeziehung Christi. Die Liebe von Vater und
Sohn im Heiligen Geist als erfiillte Hoffnung und lauterer Glaube ist der Erst-
grund der Passion. Das Christus von seinen Peinigern zugefiigte Leiden ist se-
kundére Ursache der Kreuzigung. Es handelt sich ja um ihre siindhafte Reak-
tion auf seine Worte und Taten. Die duflere Ohnmacht des Gerechten, der um
des Reiches Gottes willen leidet, ist hochste Machtfiille geistigen Seins.

2 Ikonografie der Tugendkreuzigung

Diese Betrachtungsweise findet sich im spatmittelalterlichen Passionsmotiv der
»Tugendkreuzigung« vorgebildet. Die vorliegende ganzseitige Miniatur ist einer
Predigtsammlung entnommen, die um 1285 in Koln abgeschrieben und illus-
triert wurde.® Die Handschrift enthélt Predigten Bernhards von Clairvaux und ist
in einem Zisterzienserkloster K6lns oder dessen ndherer Umgebung entstanden.
Thre Vorlage stammte wahrscheinlich aus dem Zisterzienserkloster Blatzheim. Es
sind nur fiinfundzwanzig Beispiele dieses Motivs bekannt, die meisten von ihnen
sind Werke der Buchmalerei.” Den ndheren Traditionshintergrund bildet die
zisterziensische Passionsmystik.® Die Bildaufteilung der Miniatur veranschau-
licht die Simultanitat von Herrlichkeit (gloria) und Leiden (labor) in der Got-
tesliebe. Die obere Bildhalfte zeigt die Auferstehung Christi, der untere Teil die
Kreuzigung durch die Tugenden. Dieses Passionsmotiv stellt eine Besonderheit
dar: ,,Die Ikonographie der Tugendkreuzigung ist duflerst selten und fast aus-
schlieSlich im Zusammenhang mit der zisterziensischen Frauenfrommigkeit

5 Vgl. Mt 16,21: ,,er mUsse (8¢t) nach Jerusalem gehen” (u.a.).

6 Historisches Archiv der Stadt Kéln, Best. 7010, Nr. 255 (f. 117v); vgl. Kunst- und Ausstellungshalle der
BRD (Hrsg.), Krone und Schleier. Kunst aus mittelalterlichen Frauenkléstern. Miinchen 2005, 480f.

7 Vgl. E.P. Wipfler, Corpus Christi in Liturgie und Kunst der Zisterzienser im Mittelalter. Miinster 2003, 173
u. H. Kraft, Die Bildallegorie der Kreuzigung Christi durch die Tugenden. Frankfurt 1976, 131-176.

8 Zur Motivgeschichte vgl. aa0., 13f. u. H. Barth, Liebe — verwundet durch Liebe. Das Kreuzigungsbild des
Regensburger Lektionars als Zeugnis dominikanischer Passionsfrommigkeit, in: G. Schwaiger/P. Mai (Hrsg.),
Studien zur Kirchen- und Kunstgeschichte Regensburgs. Regensburg 1983, 229-268.



Glaubensmystik und Passion 139

tberliefert.“” Dabei handelt es sich um einen gotischen Kruzifixtypus. Die Ge-
staltung ist ein Beispiel des Transfers maasldndisch gefilterter Stilformen nach
Koéln. Seine Formgebung mit ,,bogenformig ausgespannten Armen, auf die
rechte Schulter gesunkenem Kopf und angehockten Beinen, so dass in der Ver-
tikalen ein flacher S-Schwung entsteht, entspricht grundsitzlich dem Kurzifix-
typus des ,internationalen Stils um 1300° und stellt dessen Kélner Auspragung
dar.“!* Die Komposition ist ein Kanonbild (Drei-Nagel-Typus), sie diente als
Vorlage fiir weitere Bildentwicklungen."

Unsere Miniatur schmiickt den Anfang der Ostersonntagspredigt >De septem
signaculisc (um 1145) des Bernhard von Clairvaux.' Sie allegorisiert eines seiner
Predigtmotive und fiihrt es weiter. Seine Predigt bildet die geistliche Vorlage des
Bildprogramms. Bernhard spricht in ihr davon, dass das Kreuz Christi mit Tu-
genden geschmiickt sei, allerdings nicht davon, dass sie Christus kreuzigen wiir-
den. Er ordnet die Tugenden den vier Kreuzesrichtungen zu. Anregung zu die-
ser mystischen Lokalisierung konnte der Epheserbrief gegeben haben (vgl. 3,17f.).
Bernhard stellt seinen Ménchen die Tugend Christi vor Augen, um sie zur Be-
harrlichkeit (perseverantia) zu motivieren. Hohepriester und Schriftgelehrte ver-
spotten Christus: ,Anderen hat er geholfen, sich selbst kann er nicht retten. Er
ist doch der Konig von Israel. Er soll vom Kreuz herabsteigen, dann werden wir
ihm glauben® (Mt 27,42). Bernhard greift das Schmahwort auf und kehrt dessen
Spitze um. Die Wehrlosigkeit ist nicht Ohnmacht, sondern hochste geistige Tat-
kraft. Christus hat sich aus lauterer Tugend hingegeben. Sein Erlésungswille ist
unerschiitterlich. Er bleibt fiir uns am Kreuz: ,Nein, wenn er herabsteigt, wird
er niemanden retten“.”> Wie Christus am Kreuz ausharrt, so ist der Monch ge-
rufen, nicht von der Entsagung abzulassen. Er ist sein Vorbild im Vollkom-
menheitsstreben: ,,Er weif3, du Gottloser, was du denkst, und er wird dir keine
Gelegenheit geben, uns die Beharrlichkeit zu rauben, die allem die Krone er-
langt. Er wird die Zungen der Prediger nicht verstummen lassen, die die Klein-
miitigen trosten und jedem einzelnem sagen: ,Verlafy deinen Platz nicht’. Ohne
Zweifel wiirden sie ihn namlich verlassen, wenn sie antworten konnten: Auch
Christus hat den seinen verlassen.“!*

Die Tugenden sind innere Kraftquelle, um beharrlich zu sein. Sie bediirfen
aber der perseverantia, um vollkommene Frucht zu bringen. Sie bilden darum ei-
nen mystischen Kreuzesschmuck: ,,Inzwischen zeigt Christus eher Geduld (pa-

9 J.Ch. Gumlich, Bildproduktion und Kontemplation. Ein Uberblick (iber die Kélner Buchmalerei in der Go-
tik unter besonderer Berticksichtigung der Kreuzigungsdarstellung. Weimar 2003, 19-22 u. Abb. 1 (20),
hier 20f.

10 Vgl. aa0., 29.

11 Vgl. aa0., 325f.

12 Bernhard von Clairvaux, Osterpredigt »>In resurrectione Sermo 1¢; zit. n. Ders., Sdmtliche Werke lat./dt.
Hrsg. von G.B. Winkler, Bd. 8. Innsbruck 1997, 216-259.

13 AaO., 221.

14 AaO., 223.



140 Andreas Schonfeld

tientia), empfiehlt die Demut (humilitas), erfiillt den Gehorsam (oboedientia)
und vollendet die Liebe (caritas). Mit diesen vier Perlen der Tugenden (germmae
virtutum) werden die Enden des Kreuzes geschmiickt: alles iiberragt die Liebe,
zur Rechten erstrahlt der Gehorsam, zur Linken die Geduld, am Fufd (in pro-
fundo) aber ist die Wurzel der Tugenden (radix virtutum), die Demut. Als das
Leiden des Herrn seine Vollendung fand, hat sie das Siegeszeichen des Kreuzes
mit diesen Perlen bereichert.“* Bernhards Predigt orientiert sich weder an der
Einteilung der Theologischen Tugenden noch der der Kardinaltugenden.'® Von
den tibernatiirlichen Tugenden (virtutes infusae) wird nur die caritas genannt.
Dies entspricht dem Ersten Korintherbrief. Dort heif3t es: ,Fiir jetzt bleiben
Glaube, Hoffnung und Liebe, diese drei; doch am grofiten unter ihnen ist die
Liebe.“ (13,13). Die Bildkomposition unserer Miniatur folgt dieser Zuordnung.
Keine der vier Kardinaltugenden wird ibernommen, von den virtutes theologi-
cae nur die Gottesliebe."”

3 Monastischer Kontext

Bernhards Osterpredigt steht ganz in der monastischen Spiritualitit. Groflen
Einfluss auf seine Gedankenwelt hat die Regel Benedikts. Ihre Betrachtung bildet
die Grundlage seiner Mystischen Theologie."® Unter den ,, Werkzeugen der gu-
ten Werke“, welche Benedikt aufzihlt, steht die Liebe zu Gott (caritas), die vierte
Perle als Kreuzesschmuck, an erster Stelle: ,,Zuerst: den Herrn, Gott, lieben von
ganzem Herzen und ganzer Seele und mit ganzer Kraft.“! Das Predigtmotiv der
Beharrlichkeit (,,Verlass deinen Platz nicht®) findet sich auch in der Regel vor-
gebildet. Diese mahnt den Mdnch: ,,Von der Liebe nicht lassen® (caritatem non
derelinquere).* Beharrlichkeit (perseverantia) bzw. Geduld (patientia), die erste
Perle, ist aszetische Grundvoraussetzung, um tiberhaupt Monch zu sein. So heif3t
es Uiber die Aufnahme in die klosterliche Gemeinschaft: ,Wenn er verspricht,
standzuhalten und auszuharren, soll man ihm nach Verlauf von zwei Monaten
diese ganze Regel vorlesen.“* Im Mittelpunkt von Bernhards Predigt stehen die

15 Ebd.

16 Vgl. Thomas, Sth. I-Il, . 61: Klugheit (prudentia), Gerechtigkeit (iustitia), Tapferkeit (fortitudo) und
Mal3 (temperantia); ferner q. 62: Glaube (fides), Hoffnung (spes) und Liebe (caritas); s. auch 1 Kor 13,13.
17 In Bernhards Predigt am Mittwoch der Karwoche >De passione Dominic heift es, dass Christus in der
Passion drei Tugenden zeige: Geduld, Demut und Liebe (Sdmtliche Werke [Anm. 12], Bd. 8, 185); s. auch
H. Barth, Liebe (Anm. 8), 232: ,Das urspriingliche Schema, das seine Gestalt im 13. Jahrhundert findet
und uns in einem halben Dutzend Darstellungen Gberkommen ist, umschlief3t fir gewdhnlich vier Tugen-
den: Caritas, die dem Gekreuzigten mit einer Lanze die Seite durchbohrt, Misericordia oder Patientia, Oboe-
dientia und Humilitas, welche drei Nagel durch Hande und FiiSe des Erlosers treiben.”

18 Vgl. S. Gilson, Die Mystik des heiligen Bernhard von Clairvaux. Wittlich 1936, 39: ,Seine aszetische Bil-
dung beruht auf der Regel”.

19 Regula Benedicti, c. 4,1 (ed. B. Steidle. Beuron 21975, 71; zit. als RB); vgl. Mk 12,30 parr. u. Dtn 6,4f.
20 RB 4,26 (73) u. 4,21 (73): ,Der Liebe zu Christus nichts vorziehen (nihil amori Christi praeponere).”
21 RB 58,9 (161).



Glaubensmystik und Passion 141

Tugenden des monastischen Lebens. Es geht ihm um die aszetische Hineinbil-
dung in Christus im Geist der Liebe als Voraussetzung der Einung mit Gott. Das
Tugendideal der Regula Benedicti hat Bernhards Rangfolge der Tugenden be-
stimmt.

Die Tugend der Demut (humilitas), der zweite Kreuzesschmuck, vergleicht
Benedikt mit einer Himmelsleiter, tiber deren zw6lf Stufen der Monch zur Voll-
kommenbheit emporsteigen soll: ,,Briider, wenn wir den hochsten Gipfel der Er-
niedrigung (culmen humilitatis) erreichen und rasch zu dieser Erhohung im
Himmel (exaltatio caelestis) gelangen wollen, zu der man durch die Erniedri-
gung in diesem Leben aufsteigt, dann miissen wir durch unseren Aufstieg in der
Tugend jene Leiter errichten, die dem Jakob im Traum erschien und auf der er
Engel herab- und hinaufsteigen sah.“*? Die Stufen sinnbilden die Tugendgrade,
auf denen ein Monch der Selbstentduflerung Christi gleichgestaltet wird. Der
Aufstieg zur Gotteinung durch die Demut (humilitate ascendere) entspricht dem
Wort Christi: ,,Jeder, der sich erhoht, wird erniedrigt, und wer sich erniedrigt, wird
erhoht werden. Mit diesen Worten zeigt uns die Schrift, daf$ jede Erhohung eine
Art Stolz ist.“? Beharrlichkeit und Geduld werden durch solche Dinge erprobt,
welche das ichhafte Selbstwertempfinden erschiittern. Dies soll durch vollstan-
digen Gehorsam (oboedientia), die dritte Kreuzesperle, realisiert werden: ,,Auf
der vierten Stufe der Demut Ubt der Monch den Gehorsam in der Weise, dafl er
auch bei harten Auftrigen und bei solchen, die ihm zuwider sind, ja sogar bei
Krankungen aller Art still bleibt und bewuf3t die Geduld bewahrt (patientiam
amplectatur). Er ertrigt das alles, ohne sich entmutigen zu lassen oder wegzu-
laufen; denn er denkt an das Wort der Schrift: Wer bis zum Ende standhaft bleibt,
der wird gerettet.“*

Den Zusammenhang von Demut und Liebe verdeutlicht die zwolfte Stufe.
Demut ist der Schliissel, um die vollkommene Liebe zu erlangen. Sie bildet die
innere Form der Liebe, eben der Kreuzesliebe. So heifit es: ,,Hat nun der Ménch
alle diese Stufen der Demut erstiegen, dann gelangt er bald zu jener Gottesliebe,
die vollkommen ist und die Furcht vertreibt. In der Kraft dieser Liebe beginnt er,
alle Vorschriften, die er bisher nur aus Angst beobachtete, jetzt ohne jede Miihe,
infolge der Gewdhnung wie von selbst zu erfiillen, nicht mehr aus Furcht vor
der Holle, sondern aus Liebe zu Christus, und weil das Gute ihm zur Gewohn-
heit, die Tugend zur Freude geworden ist.“>

Monastische Tugenden stellen unverzichtbare spirituelle Werte dar, welche
gerade die religiose Einsamkeit der heutigen Menschen erhellen konnen. Den-
noch kann das Monastische nicht den Grundaufbau einer integrativen Spiritua-
litdt bilden, die universelle Giiltigkeit anstrebt. Um die monastische Erfahrung

22 RB 7,5f. (81); s. auch Gen 28,12 u. Cassian, Collationes 14,2.
23 RB 7,1f. (81); s. auch Lk 14,11; 18,14 u. Mt 23,12.

24 RB 7,35-37 (85); s. auch Mt 10,22.

25 RB 7,67-69 (89); s. auch 1 Joh 4,18.



142 Andreas Schonfeld

ins Heute zu transponieren, muss an die Stelle der Regeltreue als Verwirkli-
chungsprinzip von Geduld, Demut, Liebe usf. eine dialogische Existenzialitat
treten. Maf3stab der Vollkommenheit bildet dann nicht mehr eine Ordenssat-
zung, sondern Weltverantwortung, personale Indifferenz und Begegnung. Das
Monchsideal verliert seine Fremdheit, wo es als Wesensmoment spiritueller In-
dividuation im Dialog verstanden wird.

4 Spiegel geistigen Seins

Die Tugendkreuzigung sinnbildet das Bewusstsein Christi als reine Giite. Wie in
einem Spiegel sehen wir in ihm das Wesen goéttlicher Liebe. Das Paradox, dass
Demut geistige Erhéhung wirkt, wird bereits in der Bildeinteilung angedeutet.
Die obere Bildhdlfte zeigt Christus, wie er als Sieger iiber Siinde und Tod aus dem
Grab aufersteht. Sein durchbohrter Fufd tritt auf die Schlange, das Symbol der
Stindenmacht, den Teufel.*® Gegen ihn kdmpft der Monch mit den ,,Werkzeu-
gen der geistlichen Kunst“ (instrumenta artis spiritualis).”” Der griine Farbton
der Schlange korrespondiert mit der Farbung des Kreuzes. Gekreuzigte Liebe
hat das Bose iiberwunden. Verstehen wir das Griin als color medius, als Mitte
der anderen Farben, so vermittelt das Kreuz ewiges Leben. Es wird zum Zeichen
unerschiitterlicher Glaubenszuversicht, wie Benedikt sagt: ,,Seine Hoffnung auf
Gott setzen.“”® Christus zur Linken symbolisiert ein Adler den Evangelisten Jo-
hannes. Gegeniiber sehen wir den Apostel Paulus. Seine rechte Hand liegt iiber
dem Herzen, die Finger der anderen weisen auf eine Buchseite. Damit werden die
Geistgewirktheit der Erh6hung Christi und die Erfillung der Schrift ausgesagt.”
Dies unterstreichen zwei Figuren iiber dem Querbalken. Zur Linken bezeichnet
David das Konigtum des Gekreuzigten. Auf der Rechten erinnert die Allegorie
an das Schriftwort: ,Denn wie Jona drei Tage und drei Nachte im Bauch des Fi-
sches war, so wird der Menschensohn drei Tage und Néchte im Innern der Erde
sein.“ (Mt 12,39f.). Bernhard erwéhnt sowohl das ,,Zeichen des Jonas® (signum
resurrectionis) als auch den ,,Stamm Juda® in seiner Osterpredigt.”® Der obere
Bildraum steht fiir das Himmelreich, die Seligkeit, nach der der Mdnch unab-
ldssig streben soll: ,Mit der ganzen Sehnsucht des Geistes nach dem ewigen Le-
ben verlangen.“*!

Der untere Bildraum entwickelt das Motiv der Tugendkreuzigung. Eine Li-
nie trennt {iber dem Kreuzesende den irdischen Bereich von der Auferste-

26 Vgl. Gen 3,1f. u. 15; Offb 12,1ff.

27 Vgl. RB 1,4 (61).

28 RB 4,41 (73); s. auch 7,38f. (85); vgl. Ps 43,22 u. Rdm 8,37.

29 Vgl. Joh 12,32; 3,14 u. 8,28; ferner 1 Kor 15,4 (secundum scripturas).

30 Vgl. In resurrectione (Anm. 12), 231 (Jonas) u. 241ff. (David); s. auch Jona 3,5 u. Rom 11,18.
31 RB 4,46 (73); s. auch 72,12 (187); ferner 5,3. 10 u. RB prol. 17. 20. 42.



Kreuzigung durch die Tugenden, Predigtsammlung Bernhards von Clairvaux, KoIn, um 1280/90;
Hist. Archiv der Stadt KéIn, Best. 7010, Nr. 255 (f. 117v); Foto: ©Johanna Gummlich-Wagner



Glaubensmystik und Passion 143

hungsherrlichkeit. Damit wird der Blick auf das Passionsgeschehen gelenkt. Wo-
rauf sich die Hoffnung richtet, ist noch nicht volle Wirklichkeit. Der irdische
Bereich ist Ort der spirituellen Bewdhrung. Das Monchsleben ist ein geistlicher
Kampf gegen die ,,Verderbnis des Fleisches und der Gedanken® (contra vitia car-
nis vel cogitationum pugnare).”> Durch die Tugendallegorie wird fiir den Be-
trachter die memoria passionis zum Vollkommenheitsstreben in Beziehung ge-
setzt. Es ist eine geistliche Unterweisung in Bildform.

In Anfechtungen und Leiden des Monchs ist das Kreuz Christi in geistlicher
Weise gegenwirtig. Sein Weg zur seligen Herrlichkeit ist die Lauterung im Sinne
des Mitleidens mit Christus (compassio). Dies ist die aszetische Grundentschei-
dung. Benedikt sagt: ,,Wir wollen uns also nie der Leitung dieses Meisters ent-
ziehen, sondern im Kloster bis zum Tod an seiner Lehre festhalten und in Ge-
duld (per patientiam) am Leiden Christi teilnehmen, damit wir auch verdienen,
Anteil zu haben an der Herrlichkeit seines Reiches.“** Die im Kreuz Christi ver-
borgene Herrlichkeit ist die paradoxe Form des geistlichen Lebens. Beide Bild-
hilften zusammen sinnbilden das Ineinander von Erniedrigung (labor) und Er-
héhung (gloria). Im Romerbrief heifit es: ,,Wir sind Erben Gottes und sind
Miterben Christi, wenn wir mit ihm leiden, um mit ihm auch verherrlicht zu
werden.“ (8,17).%*

Im Zentrum der Bildkomposition steht der gekreuzigte Christus. Seine am
Querholz ausgespannten Arme bilden zusammen mit der Linienfithrung von
Lanzenstich und Schwert unsichtbar ein zweites, Chi-férmiges Kreuz, zu wel-
chem die einzelnen Figurenkopfe einen Kreis um das Corpus spannen. Hier
konnte die kosmische Dimension der Kreuzigung angedeutet sein: Das geistige
Himmelskreuz, das durch den Opfertod des Logos-Christus den gesamten Kos-
mos umgreift und allen Dingen eingezeichnet ist.*> Doppelkreuz und Kreis ver-
stirken jedenfalls die Sammlung auf die Christusmitte.

Betrachten wir den Figurenkreis. Wir sehen vier weibliche Figuren als perso-
nifizierte Tugenden. Sie alle tragen einen Nimbus. Dies steht im schroffen Kon-
trast zu ihrer aggressiven Handlung: Sie treiben Négel durch Christi Hinde und
Fiifle in das Kreuzesholz. Die Grausamkeit der Folterwerkzeuge und Heiligkeit
der Tugenden bilden eine Spannung, die extremer nicht sein konnte. Der Sinn
erschlief3t sich, wenn wir sie als gott-menschliche Wesenseigenschaften Christi
verstehen. Das Bild provoziert, will uns einen geistigen Blick auf das Kreuz leh-
ren. Die Tugenden sind als geistiges Sein keine von Christus getrennten Wirk-
lichkeiten. Sie spiegeln seine absolute Giite als Inbild aller Tugend. Es sind die
Tugenden Christi selbst, die ihn mit Lanzenstof§ und Négeln verwunden.

32 Vgl. RB 1,5f. (61); s. auch prol. 3 (arma sumere) u. 44 (militare).

33 RB prol. 50 (61); s. auch 1 Petr 4,13 u. Apg 2,42.

34 Vgl. Ignatius, Geistliche Ubungen, n. 95 (la pena — la gloria).

35 Vgl. W. Bousset, Platons Weltseele und das Kreuz Christi, in: ZNW 14 (1913), 273-285.



144 Andreas Schonfeld

Die Hauptfigur bildet die »caritas«, die mit der Lanze die Seitenwunde zufiigt.
Sie wird in gleicher Grof3e wie Christus dargestellt, was die Prioritdt der Liebe
(virtus divina) vor allen anderen Tugenden bezeichnet. Christus hat sich selbst
als Mensch mit seiner géttlichen Liebe verwundet. Deshalb soll sich auch die
Seele des Betrachters von der Liebe Christi verwunden lassen: ,,Die Lanze, mit
der die Seite verwundet werden soll, ist die Liebe. Von ihr sagt die Braut im Ho-
henlied: ,Verwundet bin ich durch die Liebe‘.“** Neben ihr steht die gekronte
»Ecclesia« mit Kreuzesfahne und Kelch. Es ist die Kirche als mystische Braut
(sponsa), die aus der Seite Christi geboren wird, ndmlich aus ,, Wasser und Blut“.*
Es ist das Urbild der Herz-Jesu-Andacht, in das die unio mystica des einzelnen
einbegriffen ist: ,,In der durchbohrten Seite sah man die Quelle der Gnaden. Dort
suchte die Seele ihre Zuflucht, dort ihre Ruhestitte, dort innige Vereinigung mit
Jesus“.3®

Wir sehen rechts vom Kreuz »Maria«, die Mutter Jesu. Sie wird vom Schwert
durchbohrt (gladius compassonis).*® Der Eindruck einer mystischen Verwun-
dung entsteht dadurch, dass der Schwertstof3 als heller Strahl dargestellt ist, der
aus dem Herzraum des Gekreuzigten auf ihr eigenes Herz geht. Dies gilt ebenso
fiir den Lanzenstich der caritas. Es sieht beide Male so aus, als ob die Dynamik
vom Herzen Christi ausgeht. In der gottlichen Liebe haben sich die Herzen ge-
genseitig verwundet. Das Motiv der Schmerzensmutter geht auf die Prophetie
des Simeon zuriick: ,,Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen.“
(Lk 2,35). Der Schwertstrahl ist wie ein Spiegel des Lanzenstichs. Die Kreuzes-
liebe Christi (caritas) ist Grund fiir das Mitempfinden der Seele.

Dass Maria sich an »Johannes, den Lieblingsjiinger Jesu, lehnt, verstarkt das
Compassio-Motiv.” Sie schaut nicht auf ihren Sohn, sondern ist dem Betrach-
ter zugewandt. Thr Anblick ladt ihn dazu ein, sich mit ihr in die Passion zu ver-
senken. Es ist ein Inbild der affektiven Kontemplation. Von allen Figuren strahlt
Maria die tiefste Sammlung und Ruhe aus. Sie symbolisiert die gottempfangliche
Seele, den homo spiritualis, der Christus gleichgestaltet wird. Thre tiber dem Her-
zen iberkreuzten Hédnde sind eine Andachtsgeste, die die Kreuzform verleib-
licht. Sie veranschaulicht die kontemplative Haltung: innige Liebe, Betroffen-
sein und Mitempfinden.

Die kleine Gestalt am Kreuzesstamm ist die »Demut« (humilitas), die Mutter
aller Tugenden. Benedikt hat ihr ein ganzes Kapitel seiner Regel gewidmet.*' Es
ist kein Zufall, dass sie vor der Mutter Jesu auf der Erde kniet. Die Gebarde be-
36 Innocentius lIl., Sermo IV in commune de uno martyre (Migne PL 217, 613D).

37 Vgl. Joh 19,34 (1 Joh 5,6-8); Vesperhymnus des Herz-Jesu-Festes: , Ex corde scisso Ecclesia Christo iu-
gata nascitur” (Aus dem zerspaltenen Herzen wird die Kirche, Christi Braut, geboren); vgl. H. Rahner,
Grundziige einer Geschichte der Herz-Jesu-Verehrung, in: ZAM 18 (1943), 61-83, bes. 66-68.

38 K. Richstatter, Die Herz-Jesu-Verehrung des deutschen Mittelalters. Munchen 1924, 258.

39 Vgl. H. Kraft, Bildallegorie der Kreuzigung (Anm. 7), 36.

40 Vgl. Joh 19,26f.
41 Vgl. RB 7 (68-89); s. auch 2,21; 5,1; 20,1f. u.a.



Glaubensmystik und Passion 145

zeichnet das ,,Niedersteigen (descensus), Ablassen vom ,,Stolz®, in der Kreuzes-
nachfolge.** Zugleich verweist sie auf Maria als Vorbild aller Demut. Bernhard
sagt: ,Gut ist der Boden der Demut; wenn der ganze geistliche Bau auf ihm er-
richtet wurde, wéchst er zu einem Tempel des Herrn.“** Und Meister Eckhart:
»Die Jungfrau verdiente um dieser Tugend willen, den Sohn Gottes zu empfan-
gen und zu gebdren: ,er sah an die Demut seiner Magd (Lk 1,48).“** Die Beriih-
rung mit dem Erdboden am Kreuzesfufl verweist auf die Nichtigkeit alles ge-
schopflichen Seins, das ohne Gott nichts ist. Paulus sagt tiber sich selbst: nihil
sum (008€év etut) — ,ich bin nichts“ (2 Kor 12,11). Dies soll die Grundeinstellung
des Monchs sein. Seine Tugend, alles, was an ihm gut ist, hat Gott gewirkt. Die
Regula Benedicti gibt die Weisung: ,,Weil wir das mit unserer natiirlichen Kraft
(nos natura) nicht zustande bringen, wollen wir vom Herrn die Hilfe seiner
Gnade erbitten.“*® Ferner es heifst: ,Wenn man etwas Gutes an sich findet, es
Gott zuschreiben, nicht sich selbst.“*¢

Bildet humilitas die Wurzel, caritas die Form aller Tugend, so verleihen ihr
Gehorsam und Geduld die aszetische Eigenart. Es sind die Merkmale, an denen
sich wahre Tugend im klosterlichen Alltag bewdhrt. Benedikt erklért: ,,Die
hochste Stufe der Demut ist der Gehorsam ohne Zogern (oboedientia sine mora).
Er zeichnet die aus, denen die Liebe zu Christus tiber alles geht.“” Dieses Voll-
kommensein wird durch Bewdhrung im Untrost erlangt: ,,Sie erfiillen aber auch
das Gebot des Herrn durch ihre Geduld (per patientiam) bei Unrecht und Krén-
kungen.“® Das duf3ere Kriterium ist kein einzelnes Tugendwerk, sondern die
Beharrlichkeit im Guten. Sie bekundet sich darin, dass sich der Ménch auch im
Leiden in keiner Weise von Gott abwendet. Wie auch Meister Eckhart erklart:
»Daran wird erst ganz deutlich, dafl sie Liebe haben: wenn sie auch ohne sol-
chen Riickhalt Gott ganz und fest Treue bewahren.“*

Oben links am Querbalken sehen wir die »Geduld« (patientia). Die monasti-
sche Haupttugend des »Gehorsams« (oboedientia) ist rechts abgebildet. Beide
Tugenden bedingen sich gegenseitig: Gehorsam erfordert leidensfahige Geduld,
bestandiger Gehorsam vertieft die Beharrlichkeit. Alle Tugenden zusammen
werden geformt von der Liebe, deren Entsagungssinn in der Demut wurzelt. Dies
macht auch ihre allegorische Anordnung im Bildraum deutlich. Damit schlief3t
sich der Kreis der Tugenden um das Kreuz. Die Herzmitte ist die Erloserliebe
Christi, die durch humilitas und caritas zu Gehorsam und Geduld fithrt und da-
rin ihre géttliche Treue erweist.
42Vgl.RB7,2 u. 7 (69).

43 Bernhard, De consideratione Il, 6 (Anm. 12), Bd. 1, 683.
44 Meister Eckhart, In loh., n. 92 (LW lII, 79).

45 RB prol. 41 (59); ferner 29 (57) u. 31 (58ff.); s. 1 Kor 15,10.
46 RB 4,42 (73); 5. auch 7,51 (87).

47 RB 5,1f. (77).

48 RB 7,42 (87); s. auch Mt 5,39-41.
49 Vgl. Meister Eckhart, Reden der Unterweisung, c. 10 (DW V, 514); s. auch c. 21 (531).



146 Andreas Schonfeld

Die betrachtete Miniatur ist ein Meditationsbild, das zur vollkommenen
Nachfolge motivieren will. Bernhard driickt dies folgenderweise aus: ,,So wollen
auch wir alle, die wir unserem Haupt folgen, an diesem ganzen Tag, an dem wir
geschaffen und erlost worden sind, unabldssig BufSe tun, wir wollen nicht er-
miiden, unser Kreuz auf uns zu nehmen (tollere crucem nostram) und unter ihm
auszuharren (perseverantes in ea), wie auch er ausgeharrt hat, bis der Geist uns
sagt (dicat Spiritus), dafl wir von unseren Miithen ausruhen diirfen (Offb 14,13).
Horen wir, meine Bruder, auf niemanden, nicht auf Fleisch und Blut, nicht auf
jeden beliebigen Geist, der uns rét, vom Kreuz herabzusteigen! Bleiben wir am
Kreuz (persistamus in cruce), sterben wir am Kreuz; lassen wir uns von den Hén-
den anderer abnehmen, nicht von unserem eigenen Leichtsinn.“* Der M6nch
soll gleichsam die Tugenden Christi umarmen: ,,Wir finden im Kreuz Ruhm;
uns, die wir gerettet werden, ist es Gottes Kraft (1 Kor 1,18) und die Fiille aller
Tugenden (plenitudo virtutum), wie wir gezeigt haben: ihr mogt wenigstens an
der Auferstehung Anteil haben. Ergreifen wir (amplectamur) die uns am Kreuz
empfohlenen Tugenden: die Demut und Geduld, den Gehorsam und die
Liebe.*!

5 Spirituelle Provokation

Die Osterpredigt Bernhards beriihrt durch ihre Christusliebe, emotionale Tiefe
und poetische Kraft. Fern bleibt uns jedoch seine Ekstatik der Liebe als spiritu-
elles Monchsideal und Ziel radikaler Entsagung. Bernhard versteht die unio mys-
tica als Liebesvereinigung von géttlichem und menschlichem Willen.>> Der Vor-
rang der Liebe als Medium der unmittelbaren Gotteserfahrung pragt auch das
Bildprogramm der Tugendkreuzigung. Spatere Kompositionen zeigen eine ge-
wachsene Distanz zur Affektmystik.”> Monastische Aszese und Brautmystik kon-
nen nicht den Grundaufbau moderner Spiritualitit ausmachen. Sie bilden wert-
volle Elemente, die uns wesentliche Aspekte unserer Gottesbeziehung lehren.
Entscheidend fiir eine Transformation ins Heute ist, dass wir Motive wie etwa die
Tugendkreuzigung nicht idealtypisch vermitteln, sondern sie auf eine Glau-
bensmystik hin deuten, wobei ihr mystisches Traditionsgut personalisiert wird.
Als Einweisung in aszetische Regeltreue oder affektive Gotteinung kann es den
Menschen in seinem Existenzgefiihl nicht treffen. Dies bezeugt uns die Gottes-
50 In resurrectione (Anm. 12), 237.

51 Aa0., 251.

52 Vgl. Ders., De diligendo Deo X, 28 (Anm. 12), Bd. 1, 123, u. Super cantica canticorum 71,10 (Anm.
12), Bd. 6, 457.

53 Die Tugendkreuzigung im Lektionar des Dominikanerinnenklosters Heilig Kreuz in Regensburg (um
1270) weicht vom urspriinglichen Motivkanon ab; vgl. Regensburger Buchmalerei. Von friihkarolingischer

Zeit bis zum Ausgang des Mittelalters. Minchen 1987, 84 u. Tafel 133. Der Glaube (fides) ist hier als Fi-
gur abgebildet, die das Blut, das aus der Seite Christi stromt, in einem Kelch auffangt.



Glaubensmystik und Passion 147

erfahrung Dag Hammarskjolds. Fiir ihn ist der »Glaube« (fides) das zentrale Me-
dium der Gotteinung geworden: ,,,Glaube ist Gottes Vereinigung mit der Seele’.
Glaube ist — kann daher nicht erfafit werden, noch viel weniger identifiziert wer-
den mit Formeln, in denen wir das umschreiben, was ist. — en una noche oscura.
Des Glaubens Nacht - so dunkel, daf wir nicht einmal den Glauben suchen diir-
fen. Es geschieht in der Getsemani-Nacht, wenn die letzten Freunde schlafen,
alle anderen deinen Untergang suchen und Gott schweigt, dafl die Vereinigung
sich vollzieht.“>*

Heutige Spiritualitdt wird den Zugang zur mystischen Gotteserfahrung nicht
an die Vermittlungsstruktur einer einzelnen Seelenkraft binden, d.h. Sinnlich-
keit, Affekt, Gedéchtnis, Intellekt oder Wille. Der Schwerpunkt der Kontempla-
tion muss in der pneumatischen Erfahrungsdimension liegen. Durch Sammlung
der Seelenkrifte im Glaubensgeist konnen gemiithafte, imaginative und kognitive
Erfahrungsweisen relativiert und in die wesenhafte Geistmitte der Seele integriert
werden. Umgekehrt unterstiitzt ein Beten mit den Kriften der Seele die Tiefe der
Geistessammlung. Die dominikanische Spiritualitdt hat das Kreuz als das ,,auf-
geschlagene Buch von der Liebeskunst® bezeichnet.® Wir miissen darin im Licht
unserer eigenen Erfahrung lesen und es entsprechend deuten. Jedoch diirfen wir
seine Fremdheit nicht zugunsten heutiger Einseitigkeiten nivellieren. Das Tu-
gendkreuz und sein religioser Kontext sind fiir die heutige Mentalitdt eine heil-
same Provokation. Sein Bildprogramm erinnert uns daran, dass wir weithin die
Fahigkeit zum tieferen Affektgebet verloren haben. Das Mitempfinden mit dem
Christus passus bleibt emotional flach, ihm fehlt das innige Gemiit. Ebenso ist
uns das Moment spontanen Entziickens, des Beriihrtseins vom Géttlichen, ab-
handen gekommen. Ferner wird infolge tibertriebener Psychologisierung die Be-
deutung echter Aszese als Disposition fiir die Gotteinung unterschétzt.

Die grof3te Provokation liegt allerdings im Tugendmotiv selbst. Schon zu ih-
rer Zeit war die Tugendkreuzigung ein herausforderndes Bildnis. Mitte des 13.
Jahrhunderts handelte es sich um eine neue Darstellungsform.*® Die wenigen
iberlieferten Beispiele sprechen dafiir, dass es sich dabei keineswegs um einen
populdren Bildtypus handelte. Solch ein paradoxes Passionsmotiv wird den meis-
ten nicht verstdndlich gewesen sein: ,,Die Darstellung setzt eine gewisse Schulung
im theologischen Denken voraus. Laien werden oft den Sinn der Bilder gar nicht
erfalt haben. Nicht wenige Betrachter mag die aggressiv wirkende Handlung
abgestoflen oder irritiert haben.“” Heute wird es sicher kaum anders sein. Eine
spirituelle Grundintuition ist erforderlich, um den paradoxen Sinngehalt erfas-

54 D. Hammarskjold, Zeichen am Weg. Ubertr. und eingl. von A. Graf Knyphausen. Miinchen, Ziirich 1965,
88; vgl. Johannes vom Kreuz, Dunkle Nacht Il, c. 2.

55 Vgl. Gerardus de Fracheto, Vitae fratrum IV, c. 24 § 12 (MOPH 1, 217) u. H. Barth, Liebe (Anm. 8), 241,
Anm. 55.

56 Vgl. H. Kraft, Bildallegorie der Kreuzigung (Anm. 7), 95.

57 AaO., 95f.



148 Andreas Schonfeld

sen zu konnen. Sowohl die Bedeutung der Tugendhaftigkeit als auch die des Lau-
terungsleidens fiir die Einung mit Gott ist trotz einer Flut an Mystikbiichern vie-
len nicht bewusst. Nur selten wird der Zusammenhang von Tugendethik und
Gottunmittelbarkeit angesprochen. Der Glaube wird zu wenig als Tugend auf-
gefasst, als geistliches Sein, das uns mit Gott verbindet und die affektive Gottes-
ferne unterfingt.

6 Passion des Geistes

Das Tugendkreuz ist ein Meditationsgegenstand fiir Fortgeschrittene im geistli-
chen Leben. Es will allen Trost spenden, die aufgrund ihrer Lauterkeit auf dem
spirituellen Weg leidvollen Anfechtungen ausgesetzt sind. Es spricht den geist-
lichen Menschen an, der im beschauenden Gebetsleben die Dunkle Nacht zu
meistern hat. Jeder Mensch, der Gott intensiver sucht, macht die schmerzliche
Erfahrung, sich von Gott verlassen zu fithlen. Und zwar gerade darin, dass er,
ohne durch eigenes Fehlverhalten Anlass gegeben zu haben, Drangsalen ausge-
setzt ist, denen er nicht ausweichen kann. Insofern ist das Gekreuzigtwerden mit
Christus (compassio) ein Wesensgesetz der mystischen Personlichkeitsreifung.
Fiir den Betrachter des Tugendkreuzes spiegelt sich im Leidensbild des un-
schuldigen Christus die Frage nach dem Sinn der eigenen Gottferne. Alle spiri-
tuelle Existenznot ist im Bild des Gekreuzigten miteinbegiffen. Wie ist es mog-
lich, dass die Tugend der Liebe als Inbegriff des Guten den Sohn Gottes kreuzigt?
Warum fithrt mein Weg trotz Hinkehr zu Gott, trotz geistlichem Leben in An-
fechtungen und Dunkelheit?

Augenscheinlich stellt die Tugendkreuzigung das Passionsgeschehen auf den
Kopf. Das Gute iibernimmt die Aktivitit des Bosen. Vier Tugendfiguren sind an
die Stelle der Siinder getreten. Auflere Protagonisten der Kreuzigung treten iiber-
haupt nicht in Erscheinung. Einziger Hinweis auf das malum ist die vom Auf-
erstandenen besiegte Schlange. Die Bildkomposition will unseren Blick nach in-
nen lenken. Es geht um das Passionsgeschehen in der mystischen Dimension,
den geistigen Mitvollzug im Innenraum der Seele. Der Anblick des Gekreuzig-
ten 10st einen Impuls zum affektiven Gebet aus. Diese Bewegung bleibt jedoch
verhalten, die Darstellung ist zu abstrakt, fern der Sinnesempfindung. Dass
meine Stinden Christus mitkreuzigen, wird nicht unmittelbar anschaulich. Das
Bild will eher motivieren, nicht vom geistlichen Weg abzulassen, will in der Er-
fahrung der Gottverlassenheit Zuflucht vor Verzweiflung, Resignation und Un-
glaube geben. Es vermittelt die aszetische Grundeinsicht, dass das Lauterungs-
leiden unumgénglich ist. Das Tugendkreuz ist kein moralischer Appell. Es ist
Bild geistigen Trostes, dass in der Ohnmacht unschuldigen Leidens die gott-
einende Seinsmacht der Tugend nahebringt.



Glaubensmystik und Passion 149

Das Tugendkreuzmotiv ist uns fern und nah zugleich. Nicht seine Antwort auf
die Theodizeefrage, wohl deren allegorische Umsetzung. Seine spirituelle Logik
ist nach wie vor giiltig, sie entspricht dem Wesen christlicher Mystik. Fiir unser
Empfinden fehlt unter den Figuren die erste theologische Tugend, namlich der
»Glaube« (fides). Dieser wird beim Betrachter als selbstverstdndlich vorausge-
setzt. Fiir Christus wird er im Sinne einer theologischen Tugend sogar iiberhaupt
nicht in Betracht gezogen.” Nur wo es einen Fehl an Gotteserkenntnis gibt, ist
der Glaube notwendig. Dem Sohn Gottes muss dagegen die unmittelbare Got-
tesschau schon auf Erden zuteil gewesen sein (visio immediata). Der Glaube ist
aber nicht nur eine intellektuale Wirklichkeit, er besitzt auch einen voluntati-
ven Wesensaspekt. Insofern kann gesagt werden, dass die fides in der Liebe
Christi mitbeschlossen ist. Weil Christus den Vater in hochster Weise liebt,
schenkt er auch seinem Erlosungswillen reines Vertrauen. Zugleich gibt es ohne
vorbehaltloses Vertrauen keine Gottesliebe. Lebenshingabe und Vertrauen be-
dingen sich gegenseitig. In der Passion des Glaubensgeistes sind beide eins.

Wenn wir in der Figur der »Liebe« die Form reinen Glaubens sehen, ergibt sich
eine Verstindnisbriicke. Glaube als Vertrauensglaube ist fiir uns primér das Me-
dium der Sinnfindung und Gotteinung. Angefochtenes Gottvertrauen bedeutet
compassio mit dem Glaubensbewusstsein Christi: ,,Er hat auf Gott vertraut, er soll
ihn jetzt retten, wenn er will, er hat doch gesagt: Ich bin Gottes Sohn.“ (Mt 27,43).
Der Glaube ist immer weniger eine kollektive Selbstverstindlichkeit. Darum
spricht uns Heutige das Glaubenszeugnis Christi stirker an als frithere Zeiten. Die
Stellvertretung Christi im Glauben wird damit zum Zentrum heutiger Mystik.
Was uns spontan mit der Tugendkreuzigung verbindet, ist Christus, der um der
Tugend des Glaubens willen fiir uns, mit uns und in uns leidet. Die Tugend als
gottmenschliches Sein verbindet uns wesenhaft mit Gott, nicht eine exzeptionelle
Einungserfahrung. Die spirituelle Leistung der Deutschen Mystik liegt in der Ethi-
sierung der Gotteinung, ohne damit eine affektive Einungserfahrung ausschlie-
8en zu wollen. Dieser Ansatz gehort zu den Grundlagen einer modernen Glau-
bensmystik.” Das Zentrum geistlicher Erfahrung verlagert sich in die Wesensmitte
der Person, der Tugend und des Trostes. Entscheidend fiir die Gotteinung ist
nicht, dass der Mensch Gott in einer bestimmten Weise erfahrt, sondern dass er
mittels seiner Tugendhaftigkeit im Sein Christi ist. Uber den Tugendgedanken
kann das Minnemotiv in die Glaubensmystik transformiert werden.

58 Vgl. H.Urs von Balthasar, Fides Christi, in: Ders., Sponsa Verbi. Einsiedeln 1961, 65ff. Thomas spricht
Christus den Glauben ab; vgl. Sth. Ill, g. 7, a. 3: ,,Der Gegenstand des Glaubens ist etwas Gottliches, noch
Ungeschautes (res divina non visa). Der Glaube als Tugend empfangt aber wie jeder andere Habitus seine
Artbestimmtheit vom Gegenstand. Daher fehlt dort, wo Gottliches geschaut wird, der Grund des Glaubens.
Da also Christus vom ersten Augenblick seiner Empfangnis an Gottes Wesen in seiner Fille schaute, konnte
er den Glauben nicht haben.”

59 Meister Eckhart versteht Tugenden als perfectiones spirituales in Gott. Im Gerechten sind sie im Mo-
dus essentieller Prasenz vorhanden, nicht als dessen habitueller Eigenbesitz (vgl. O. Langer, Christliche Mys-
tik im Mittelalter. Mystik und Rationalisierung — Stationen eines Konflikts. Darmstadt 2004, 330f.).



150 Andreas Schonfeld

7 Tugenden als Gottunmittelbarkeit

Die Tugenden in ihrer mystischen Qualitit zu betrachten, ist selten. Thre Ver-
wirklichung als essentielle Bedingung fiir die Gotteinung der Seele wird in der
spirituellen Ubung zu wenig beriicksichtigt. Meditationsiibungen ohne Tu-
gendstreben bleiben an der Oberfliche, fithren zu keiner lauternden Durchfor-
mung der Person in all ihren Wesensaspekten. Tugendhaftigkeit ist essentielle
Gottformigkeit, gnadenhaft vermittelte Gottunmittelbarkeit. Tugenden formen
den Geist des Menschen, besonders wenn sie durch Bewahrung in schwierigen
Situationen erprobt und gefestigt werden. Wie sollte der Mensch mit Gott eins
werden, wenn Gott uns nicht an seinem Sein Anteil geben wiirde? Tugenden
sind in ihrer Essenz Wesenseigenschaften Gottes. Durch die Glaubensgnade (Iu-
men fidei) werden die gottlichen Tugenden keimhaft in die Seele eingegossen,
versetzen den Menschen virtuell in Gott, finalisieren ihn in Erkennen und Wol-
len unmittelbar auf das iibernatiirliche Sein. Da alle Gnade Gnade Christi ist,
sind es Eigenschaften Christi, die den gerechtfertigten Menschen zur Gottes-
kindschaft erheben. Das Tugendkreuz veranschaulicht, dass Glaube, Hoffnung
und Liebe, ja alle Tugenden konstitutiv zum Gottesbewusstsein Christi gehoren.
Es sind Qualititen, Mittel und Friichte seines gottmenschlichen Seins. Fiir Tho-
mas von Aquin ist Christus das Beispiel der Tugend, insbesondere aufgrund sei-
ner Bewdhrung im Kreuzesleiden: ,,Gott gab uns dadurch ein Beispiel (exem-
plum) des Gehorsams, der Demut, der Standhaftigkeit, der Gerechtigkeit und
anderer Tugenden, die im Leiden Christi offenbar wurden.“®

Im Licht der Kreuzesliebe, da Christus dem Bosen, welches er erduldet, kei-
nen ichhaften Widerstand entgegensetzt und ihm dennoch standhilt, in allen
Anfechtungen auf Gott vertraut, spiegelt sich die ganze Abgriindigkeit der Siin-
denmacht und Verlorenheit des Menschen. Umgekehrt ldsst die im Leiden ge-
meisterte Gottesferne seine Tugendkraft umso deutlicher erstrahlen. Die Pas-
sion Christi ist ein Inbild der Unerschiitterlichkeit aus dem Herzensgrund eines
gottverbundenen Geistes. Das Kreuz ist der Erlosungsweg, der Gottes Liebe zum
Menschen auf hochste Weise verwirklicht: ,,Es war also angemessener (conve-
nientius), daf$ wir durch das Leiden Christi erlost wurden als allein durch Got-
tes Willen.“®* Ohne Kreuz und Auferstehung wire die Seinsmacht der Stellver-
tretung, das Gottesbewusstsein Christi nicht im Glaubensgeist gegenwirtig. Dem
Glauben fehlte der unsere Existenz mit Gott verbindende Grundtrost, der in der
Hingabebereitschaft der Person Christi wurzelt. Im Kreuz wird dem Menschen
offenbar, ,wie sehr Gott ihn liebt; und dadurch wird er angespornt, ihn wieder
zu lieben.“®> Ohne den Sieg tiber alle Glaubensanfechtungen bliebe das Kreuz

60 Thomas, Sth. Ill, q. 46, a. 3 c.a.
61 Ebd.
62 Vgl. ebd.



Glaubensmystik und Passion 151

Christi fremd. Es wiirde die trostende Solidaritit Gottes mit den Glaubenden
fehlen.

Die Kreuzigung ist dufleres Scheitern des Reiches Gottes, dennoch freie Tat
absoluter Liebe, Uberwindung von Siinde und Tod. Wir werden darin in den
Glauben Christi miteinbezogen, der stellvertretend fiir uns glaubt. Die tréstende
Wirkung liegt darin, dass sich Anfechtungen im Gottvertrauen Christi als letzt-
lich gegenstandslos erweisen, als geistige Scheinrealitdt, die uns nicht von Gott
trennen kann.®® Steht im Bildprogramm die caritas im Vordergrund, so tritt der
Glaube Christi im Evangelium viel deutlicher hervor. Entscheidendes Moment,
das die Passionsereignisse in Gang setzt, ist das Bekenntnis Jesu zu seiner Mes-
sianitit: ,,Ich bin es“ (éyd) eipt; Mk 14,62). Das Ich-bin-Bewusstsein Christi ist
Ausdruck seines reinen Vertrauens in die Sendung des Vaters, in dessen uni-
versellen Erlosungswillen.®* Es ist vom »Muss« gottlicher Notwendigkeit getra-
gen: ,Dann begann er, sie dariiber zu belehren, der Menschensohn miisse (6¢l)
vieles erleiden (Mk 8,31). Die Passion ist metaphysische Konsequenz, die aus
der Liebe zwischen Vater und Sohn hervorgeht. Lautere Tugend kann nicht an-
ders als glauben, hoffen, lieben.

8 Mystische Selbstkreuzigung

Das Tugendkreuz verharmlost nicht die Gottesferne. Sie vertieft deren Erfah-
rung in gewisser Weise sogar, denn ihr geistiger Aspekt tritt starker ins Be-
wusstsein. Spiritualisierung der unbegreiflichen Grausamkeit der Kreuzigung
tragt nicht, wire eine Illusion. Wir sollen uns nicht im Sinne einer frommen
Ubung in die Abgriindigkeiten der Passion vertiefen. Was Leiden bedeutet, das
erfahren wir in der Realitit, nicht in einem Bild. Jeder darf seine Distanz oder
Nihe zur Passion Christi selbst wihlen, die eigene Leidenserfahrung wird dabei
sein Verhaltnis bestimmen. Es geht ja zundchst auch nicht um den Mitvollzug
(compassio), sondern um geistliche Unterweisung. Die Tugendkreuzigung will
uns eine spirituelle Grundwahrheit nahe bringen, die auf sehr verschiedene
Weise und unterschiedlich intensiv erfahren werden kann. Die Tugendallegorie
mindert nicht das duflere Leid. Sie vermag uns nur, und mehr ist nicht moglich,
einen spirituellen Ausweg aus dem Eingesperrtsein ins Leiden aufzuzeigen. Der
Glaubenstrost, der in der Tugend liegt, negiert nicht das Kreuz, sprengt aber des-

63 Vgl. ROm 8,35ff. (, wer wird uns trennen von der Liebe Christi?”).

64 Vgl. auch Mt 26,64; Lk 22,70 u. Joh 18,37; ferner Mt 14,27 (,Habt Vertrauen, ich bin es”) u. Ex 3,14
(,Ich bin der >Ich-bin-da<"); vgl. dazu B. Hinrichs, ,/ch bin”. Die Konsistenz des Johannes-Evangeliums in
der Konzentration auf das Wort Jesu. Stuttgart 1988, 91: ,In seinem Logos erweist sich Jesus nachdrck-
lich als der souverane Beherrscher des Geschehens, das ihn betrifft und zu ihm gehoért.” u. 94: ,dafs das
»Ich binc nicht irgendein Wort Jesu unter anderen ist, sondern das, in dem sich seine gesamte Offenbarung
irreduzibel konzentriert.”



152 Andreas Schonfeld

sen Hermetik, kann uns erleuchten, es zu meistern. Der Sinn des Tugendkreu-
zes vermag, dem Leid die Spitze zu brechen.

Bei Bonaventura finden wir den Gedanken, dass Christus aufgrund seiner
geistlichen Empfindsamkeit besonders litt: ,,Christus hat im Leibe die schwerste
Pein gelitten und in der Seele das bitterste Mitleiden ertragen. Und in jeder Hin-
sicht war sein Schmerz tiberaus heftig, hatte der Erlser doch einen Leib von
vollkommen ausgewogener Zusammensetzung und feinfiihligen Sinnen, ebenso
wie eine Seele, in der die hochste Liebe zu Gott und das tiefste Erbarmen mit
dem Mitmenschen wohnen.“® Tatsdchlich ist die Fihigkeit, die Passion tiefer
mitzuempfinden, Voraussetzung dafiir, den verborgenen Trostgrund, der im
Leiden liegt, verspiiren zu kdnnen. Mitempfinden mit Christus, spirituelle Sen-
sibilitdt und Leidensstdrke gehoren zusammen. Aszetischer Heroismus, rigoro-
ses Durchstehen allein sind keine Leidensbewiltigung, die unmittelbar mit Gott
verbindet. In Christus bestarken sich Leidensmut und Gottesschau gegenseitig.
Der Glaubenstrost gibt uns Anteil daran, iibertrdgt dessen innerstes Einge-
tauchtsein in die Seligkeit auf den Glaubenden.®® Umgekehrt lasst ihn die geis-
tige Empfindsamkeit durch das Leiden hindurch zur Essenz des Glaubens, dem
Glaubensgeist, der Gott selber ist, durchbrechen.

Das Tugendkreuz ist ein Inbild des reinen Grundtrostes. Diesen verspiirt der
Mensch, wenn er entgegen allen Anfechtungen einen reinen Vertrauensakt aus
dem Geist seines Glaubensbewusstseins auf den verborgenen Gott setzt. Hierin
liegt die Chance, aber auch Harte heutigen Glaubenszugangs. Wir sollten daher
die Gottesferne weder verharmlosen noch dramatisieren. Es braucht einen spi-
rituellen Realitédtssinn, der von einer mystischen Glaubens- und Hoffnungskraft
getragen ist. Diese wird unserer Seele durch die Glaubensgnade eingestiftet, muss
aber durch Kontemplation und Tugendiibung entfaltet werden. Lauterer Glaube,
der seinen Riickhalt im Geist hat, versetzt den Menschen in das Ich-Bin-Be-
wusstsein Christi, die Seinsmacht der Gottesherrschaft, die die Fiille alles Guten
ist. Dies ist unanfechtbarer Grundtrost, die Selbstprasenz des gottlichen Geis-
tes, der alles Sein in sich birgt. Meister Eckhart sagt: ,,Der Tugendhafte soll sich
freuen, wenn er um Christi willen leiden muf3.“¢” Damit ist nicht gemeint, dass
der Mensch das Leiden suchen sollte. Vielmehr ist vorausgesetzt, dass in selbst-
loser Tugendhaftigkeit, da sie uns mit Gott verbindet, unerschiitterlicher Grund-
trost und gottliche Wiirde liegen.®®

65 Bonaventura, Breviloquium, IV, c. 9, ibers. von M. Schlosser. Einsiedeln, Freiburg 2002, 182.

66 Vgl. Meister Eckhart, Reden der Unterweisung, c. 20: ,Sieh, da muft du auf zweierlei Dinge an dir ach-
ten, die auch unser Herr an sich hatte. Auch er hatte oberste und niederste Krafte, und die hatten auch
zweierlei Werk: seine obersten Krafte waren im Besitz und Genuf$ ewiger Seligkeit, die niedersten aber
befanden sich zur selben Stunde im groften Leid und Streiten auf Erden, und keines dieser Werke hin-
derte das andere an seinem Anliegen.” (DW V, 527).

67 Ders., Sermo XLV, n. 463 (LW IV, 383,6); s. auch 1 Petr 4,13ff.

68 Vgl. Ders. In Sapientiam, n. 206: ,Daher verlegt Plotin die vierte Stufe der je vier Tugenden, namlich
die vorbildlichen, in den gottlichen Geist.” (LW II, 540,2f.); s. Plotin, Enneaden 1, 2 u. Macrobius, In som-
nium Scipionis |, 8; ferner Thomas, Sth. I-Il, q. 61, a. 5 c.a.



Glaubensmystik und Passion 153

Metaphysische Ursache der Passion ist nicht die Stindenmacht, sondern der
Heilswille Gottes. Christus, das Inbild aller Tugend, geht um der Erlosung wil-
len ins Leiden. Das »Warum« seiner Hingabe, seines Opfers, ist der Glaube an
Gott und sein Reich. Unser Meditationsbild sinnbildet die mystische Selbst-
kreuzigung der géttlichen Tugenden. Selbstlosigkeit, Leidensbereitschaft und
Hingabe machen die Essenz der Liebe aus. Christus steht fir Glaube, Hoffnung
und Liebe, ja alle Tugenden ein, dadurch werden sie zugleich in hochster Weise
realisiert. Christus wird von ihnen gekreuzigt. Lautere Giite kann sich selbst nicht
untreu werden. Zugleich schiitzt ihn die Seinsvalenz der Tugend, denn sie ver-
setzt ihn in die Seligkeit der Gottesschau. Die Tugenden bilden einen geistigen
Zusammenhang. Die eine Tugend bedingt die Form der anderen. Die caritas
wire ohne den reinen Glaubens- und Hoffnungsakt nicht vollkommene Liebe.
Ohne Hoffnung und Glaube fehlen ihr Selbstlosigkeit und Ziel. Christus zu lie-
ben, fiir Gottes Reich einzustehen, wo es unter weltlichen Gesichtspunkten nichts
eintrdgt, ist nur in einer Tugendkraft méglich, die von gottlicher Gnade getra-
gen ist, im Glaubensgeist.”

9 Mystagogie ohne »Warume«

Die Tugenden verleihen der Seele eine géttliche Qualitét. Ihre Eintibung verleiht
christusformige Innerlichkeit. Sie schaffen eine wesenhafte Transparenz fiir die
verborgene Gottesgegenwart in der Personmitte. Entscheidend ist die bestédn-
dige tugendhafte Bewdhrung. Wir sollen Priifungen auf unserem geistlichen Weg
nicht ausweichen, ja sie in gewissem Sinn sogar wiinschen, damit wir Christus
mehr nachfolgen kénnen. Wie Meister Eckhart erklart: ,,Vielmehr soll sich der
Mensch selbst in den Werken und Friichten der Tugend iiben und sich selbst
oft erproben und tiberdies begehren und wiinschen, durch die Leute geiibt und
erprobt zu werden, denn es ist nicht genug, dafy man die Werke der Tugend
wirke, Gehorsam leiste, Armut und Verachtung auf sich nehme oder sich auf
eine andere Weise demiitig und gelassen halte; man soll vielmehr danach trach-
ten und nimmer aufhéren, bis man die Tugend in ihrem Wesen und Grunde ge-
winne.“”? Dieser Gedanke einer tugendhaften Verwesentlichung ist ein Grund-
baustein fiir eine integrative Glaubensmystik. Er er6ffnet einen Weg, partikulére
Vermittlungsweisen zu transformieren.

Wir sollten affektive Gotteserfahrungen nicht direkt anstreben. Mystagogi-
sche Pastoral wird keine solchen Erfahrungen in die Mitte stellen. Dies geschieht
viel zu hiufig, um Glauben und Kirche plausibel zu machen. Die Popularitit des
Spirituellen stellt eine Versuchung dar, die Erfahrung der Gottesferne mit mys-

69 Vgl. 2 Kor 6,3-10.
70 Meister Eckhart, Reden der Unterweisung, c. 21 (DW'V, 531).



154 Andreas Schonfeld

tischen Zeugnissen der Vergangenheit zu kompensieren. Damit wird die Erfah-
rungslosigkeit letztlich verstarkt, wir kommen nicht ins Eigene, begegnen Gott
nicht im Heute. Geistliche Kunst ldge darin, so von Gott zu sprechen, dass er als
beseligender Grundtrost bewusst wird, der essentiell dem Glaubensbewusstsein
innewohnt. Wer durch Glaube, Hoffnung und Liebe nach Gott strebt, ohne ihn
besitzen zu wollen, dem wird Gott in allen Dingen leuchten. Denn die Seins-
macht der eingegossenen Tugenden (virtutes infusae) wurzelt unmittelbar in
Gott. Eckhart erklart: ,,Dafiir, dafl ich um seinetwillen mich meiner selbst ent-
duflere, dafiir wird Gott mit allem, was er ist und zu bieten vermag, ganz und
gar mein Eigen sein, ganz so mein wie sein, nicht weniger noch mehr. Auf die-
ses Entgelt aber darf man es nicht absehen noch je danach ausschauen, und das
Auge soll sich nie nur einmal darauf richten, ob man je etwas gewinnen oder
empfinden werde als einzig durch die Liebe zur Tugend (durch minne der tu-
gent).“™!

Das Versetztsein in die Gegenwart Gottes ldsst das Leiden nicht ins Innerste.
Eckhart gibt dafiir ein Gleichnis: ,Der Mensch, der sich so ganzlich mit allem
dem Seinen aufgegeben hitte, wahrlich, der wire so vollig in Gott versetzt, daf3,
wo man den Menschen auch anrithren sollte, man zuerst Gott anrithren miifite;
denn er ist rundum in Gott, und Gott ist um ihn herum, wie meine Kappe mein
Haupt umschlief3t, und wer mich anfassen wollte, der miifite zuerst mein Kleid
anrithren.“”? Der Glaube selbst lasst uns leiden, weil er als Tugend Anfechtungen
auf sich zieht. Er beschiitzt aber auch, weil seine Geistigkeit uns mit Gottes Sein
umgibt. Mystischer Glaubenssinn reift dort, wo wir absichtslos werden: ,,Wenn
man die Werke der Tugend wirkt ohne besondere Bereitung des Willens und sie
ohne besonderen eigenen Vorsatz zu einer gerechten und grofien Sache wirkt, sie
vielmehr um ihrer selbst willen und aus Liebe zur Tugend und um keines Wa-
rum willen (kein warumbe) wirkt, dann hat man die Tugend vollkommen und
eher nicht.“”* Lautere Gesinnung ist die stirkste geistige Tatkraft, sie wirkt aus
der Essenz des Guten, unmittelbar aus Gott. Vergeblichkeit ist ein Weg Gottes,
das Lautere zu erwecken, unser Wesen zu erleuchten. Im Tugendkreuz sind alle
spirituelle Kreativitét, Poesie und Kunst mitgekreuzigt. Christus, der gekreuzigte
Glaube, ist in Person das »ohne Warum« Gottes.

71 AaO., c. 23 (535f.) [mit Ausl.].
72 AaO., c. 11 (516).
73 AaO., c. 21 (531).




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


