Mystik und Dogmatik

Karsten Erdmann / Anklam

Der Titel dieses Beitrages impliziert zunéchst einen Anspruch, den einzulésen in
diesem Rahmen nicht mdglich ist. In der Konsequenz kénnte eine Darstellung
der gesamten christlichen Glaubensgeschichte unter dieser Uberschrift ihren
Platz finden; denn diese Glaubensgeschichte ldsst sich lesen als Prozess einer sich
immer wieder neu und anders konstituierenden Wechselwirkung zwischen dem
individuellen, erfahrungshaften Glaubensvollzug (,,Mystik“) und seiner ratio-
nalen, sprachlich formalisierten und in die kirchliche Sozialisation integrierten
(oder zu dieser in Spannung stehenden), kommunizierbaren Kodifizierung
(»Dogmatik®). Eine solche umfassende Darstellung kann und soll hier selbst-
verstindlich nicht geleistet werden, und so beschridnken wir uns notwendiger-
weise auf einen Ausschnitt. An dieser Stelle soll weniger die Geschichte als die
Gegenwart des Glaubens im Blickpunkt stehen, es soll danach gefragt werden, ob
sich aus der Spannung dieser beiden Pole innerhalb dessen, was wir Christentum
nennen, Impulse fiir das heute manchmal wie ermattet wirkende Glaubensle-
ben ergeben koénnen; Impulse, die die Leuchtkraft ebendieses Glaubenslebens
womdglich erneuern helfen.'

Zugang I: situativ

Einer der am héufigsten geduflerten Vorwiirfe gegen den christlichen Glauben
lautet: Er ist ,,dogmatisch®. Er vertritt eine Lehre, die man ,,glauben muss®. Vor-
stellungen von gefihrlicher Gehirnwiasche und ideologischer Unfreiheit scheinen
nahezuliegen. Schon der Begriff »Dogma« hat, auch unabhangig vom Religiosen,
eine (ihm historisch zugewachsene) negative Konnotation. Mit ihm verbindet

1 Bevor wir uns der eigentlichen Thematik zuwenden, ist eine kldrende Bemerkung zur verwendeten Be-
grifflichkeit unumganglich: Wenn wir von »Mystik« und »Dogmatik« sprechen, haben wir »Spiritualitat«
und »Theologie« im Blick. NatUrlich ist Spiritualitat nicht einfach identisch mit Mystik im eigentlichen Sinne.
Aber wir sehen hier in einer vergleichsweise ,mittleren” Position zwischen den Ansatzen Karl Rahners (Mys-
tik als Zukunfts- bzw. Uberlebensform des Christlichen (iberhaupt) und Hans Urs von Balthasars (Mystik als
eine vom ,normalen” christlichen Glauben deutlich geschiedene, spezielle Weise der Gotteserfahrung)
Mystik im Sinne einer individuellen cognitio dei experimentalis als Paradigma christlicher individueller Got-
teserfahrung. Ebenso bei der Dogmatik: Theologie ist legitimerweise mehr und haufig auch erheblich an-
deres als Dogmatik. Aber letztlich ist Dogmatik, insbesondere in christologischer Zentrierung, als immer
neuer Versuch, das Ereignis ,Jesus Christus” auszusagen, Grundlage, Mitte und Referenzpunkt der Theo-
logie insgesamt. Und so mag es gestattet sein, in unserem Zusammenhang Mystik paradigmatisch fir Spi-
ritualitat zu lesen und Dogmatik flir Theologie — auch, um die behandelten Probleme scharfer hervortre-
ten zu lassen.

GulL 86/3 (2013) 233-252



234 Karsten Erdmann

sich in unserem alltdglichen Sprachgebrauch die Vorstellung von einem starren,
unveranderlichen Lehrsatz, den anzuerkennen - womdglich gegen alle Evidenz
- von einer hoheren Autoritit verordnet wird. Der pejorative Gebrauch dieses
Begriffes, wie er heute umgangssprachlich tiblich ist, hat auch auf den Binnen-
raum des Christentums {ibergegriffen: Auch bei vielen Christen regt sich Unbe-
hagen, wenn sie ,Dogma“ oder ,Dogmatik® horen. Dass die Geschichte der
christlichen Dogmatik, so sehr sie auch mit kulturgeschichtlichen, ja politischen
Koordinaten in Beriihrung steht, ein grandioses Zeugnis sowohl der Kraft des
menschlichen Denkens als auch der Leidenschaft des Glaubens ist, wird gegen-
iiber dieser negativen Konnotation kaum mehr wahrgenommen. Vielmehr
taucht der Gedanke auf: Kénnte es nicht ein ,,undogmatisches“ Christentum ge-
ben? Was das sein konnte, bleibt meist recht unklar, aber das Zauberwort ,,un-
dogmatisch® scheint an sich schon Freiheit, Autonomie zu versprechen und wird
besonders gern dort beschworen, wo es gegen das kirchliche Lehramt zu kimp-
fen gilt — aber auch dort, wo es bona fide auf der Suche nach authentischer geist-
licher Erfahrung nicht fiir denkbar gehalten wird, dass eine solche im Rahmen
des tradiert Kirchlichen moglich sein konnte. Und wem ein undogmatisches
Christentum nicht reicht, der rekurriert oft gleich auf den Buddhismus, der fiir
viele Menschen unseres Kulturkreises die undogmatische Religion schlechthin
und damit eine brauchbare Alternative zum Christentum zu sein scheint. Frei-
lich kennen viele, die in diese Richtung blicken, weder den achtfachen Pfad des
Buddha noch erst recht die genau kodifizierten spirituellen Systeme der ver-
schiedenen monastischen Schulen des Buddhismus.

Leider hat alles, was mit ,Dogma“ zu tun hat, nicht nur im christlichen All-
tagsbewusstsein einen schweren Stand. Auch in der theologischen Ausbildung
selbst hat es das Fach Dogmatik nicht leicht. Manchmal kommt es als mehr oder
weniger trockenes Spezialfach im Sinne der Dogmengeschichte daher, vielleicht
historisch oder sogar geistesgeschichtlich interessant, aber ohne jeden Bezug zur
Praxis des eigenen Glaubens. Manchmal, wenn es ein solches trockenes Spezial-
fach eben nicht sein soll, kommt es aber auch als unpriazis-wolkiges Reden iiber
eine wie auch immer verstandene christliche Spiritualitit daher, dessen ratio-
nal-diskursives Potential sich eher bescheiden ausnimmt.

Nur selten wird die tradierte Dogmatik als Quelle wirklich lebendiger, po-
tentiell erfahrungsgesittigter oder wenigstens erfahrungsoffener Spiritualitét
wahrgenommen oder auch nur als solche fiir denkbar gehalten. Anders ausge-
driickt: Eine Mystik, die aus der Mitte der kirchlichen Lehre (eben der Dog-
matik) lebt und diese als Quelle authentischer, subjektiver geistlicher Erfah-
rung erlebt, scheint gegenwirtig kaum présent. Ja, auch fiir die Geschichte
des christlichen Glaubens wird eine solche Betrachtungsweise wirksam: Manch-
mal begegnet man einer Darstellung, als ob die Mystik sich grundsatzlich im
Kampf mit der Dogmatik, die dann in solcher Lesart als Paradigma des ideolo-



Mystik und Dogmatik 235

gisch normierend Institutionellen, ,Kirchlichen®, gesehen wird, befunden ha-
be.

Von welcher Seite aus man es auch betrachtet: Dogmatik hat heute einen
schweren Stand. Einem speziellen Problemkreis begegnen wir auch im Hinblick
auf die Mystik. Diesen erschliefit uns ein Blick auf die spirituelle Landschaft des
gegenwdrtigen christlichen Glaubens in seiner katholischen Konkretion; ein
Blick dorthin, wo religiose ,,Erfahrung®, die sich selbst als in der Tradition christ-
licher Mystik stehend begreift, bzw. wo das Paradigma der ,,Erfahrbarkeit in
besonderer Weise im Mittelpunkt steht.?

Um die Vielfalt dessen, dem hier zu begegnen ist, wenigstens anzudeuten,
weisen wir auf drei untereinander hochst verschiedene Bereiche christlicher Spi-
ritualitat hin. Der erste ist die Mystik der traditionellen (auch der kirchlich nicht
offiziell anerkannten) Erscheinungs- und Wallfahrtsorte, die sich durchaus in
Spannung zur ,,offiziellen Kirche befinden kann — meist von traditionalistischer
Seite aus und mit Kritik an der Entwicklung der Kirche in den vergangenen Jahr-
zehnten verbunden -, sich selbst aber oft als besonders ,kirchentreu® versteht.

Hiufig ist das, was hier geschieht bzw. vermittelt wird, konzentriert auf be-
stimmte ,,Seher(innen)®, die als spirituelle Leitgestalten figurieren, denen oft
hohe geistliche Autoritit zuerkannt wird. Mag manches davon auch seltsam da-
herkommen, wie eine verspétete, manchmal geradezu karikaturenhaft wirkende
Neuauflage von Glaubenswelten vergangener Zeiten anmuten, mag manches
auch von seltsamer Neugier und apokalyptischer Erwartung getrieben sein, Ver-
borgenes, ,mehr®, zu erfahren, als die tibliche, als defizitir erlebte Verkiindi-
gung der Kirche bereithilt - so gibt es hier doch ein unbedingtes Ernstnehmen
der Tatsache, dass sich Gott individuell aktual dem Subjekt mitteilen kann in ei-
ner Weise, die subjektiv authentisch zugeschnitten ist.

Das zweite Feld ist eine vom Christlichen ausgehende, aber weit ins Interre-
ligiose ausgreifende Spiritualitdt stark erfahrungsorientierter Natur, die den To-
pos »Mystik« fiir sich reklamiert und getragen wird von theologischen Ent-
wicklungen der jingeren Vergangenheit bzw. der Gegenwart, etwa der Richtung
der ,,Pluralistischen Religionstheologie“. Hier werden unkonventionelle spiritu-
elle Abenteuer gewagt, die auf erhebliches Interesse stoflen, freilich um den Preis,
dass der Kern des Christlichen oft nur noch unscharf zu erkennen ist und Para-
digmen anderer Religionsformen in den Vordergrund treten — hiufig unter Bei-
behaltung christlicher Terminologie, aber oft auch so, dass man nach der Au-
thentizitdt von deren Rezeption fragen muss.

2 Freilich ist darauf hinzuweisen, dass durchaus eine Spannung besteht zwischen einer sich selbst als Mys-
tik bezeichnenden Spiritualitat und geistlichen Lebens- und Erfahrungsweisen, denen jede Selbstklassifi-
zierung und Etikettierung fern liegt, die aber dennoch nach allen géngigen Kriterien als mystisch bezeich-
net werden diirfen. Hier kommen die Schwierigkeit einer adaquaten Begrifflichkeit und die Vielschichtigkeit
der Fragen, die mit der Mystik zusammenhangen, ins Spiel, ohne dass wir dies weiter verfolgen kénnten.



236 Karsten Erdmann

Schliefilich gibt es eine dritte Variante christlicher erfahrungsorientierter Spi-
ritualitdt, die sich selbst zwar nicht als Mystik bezeichnet, auch nicht in erster
Linie in der katholischen Kirche zu finden ist, aber auch dort ihren festen Platz
hat und in unserem Zusammenhang unbedingt mit zu betrachten ist: Das ist die
Richtung des ,,Charismatischen® in Analogie zur Spiritualitdt etwa der Pfingst-
gemeinden im auflerkatholischen Raum. Hier formt sich eine christliche Spiri-
tualitét, die der theologischen Reflexion weitgehend entraten zu kénnen meint,
sich oft sogar betont intellekt- und theologiefeindlich gibt, im Gegenzug aber
héufig in fundamentalistisch-biblizistische Verengungen gerit und andererseits
anfillig ist fiir mitunter extreme ,,Verweltlichung® - etwa in Gestalt eines religios
konnotierten Wohlstandsdenkens, das mehr US-amerikanische Ideologie ist als
christliches Denken.?

Alle drei ,Richtungen® sind ungeachtet ihrer Bedeutung und ihrer grund-
satzlichen geistlich legitimen Momente, erst recht ungeachtet dessen, dass sich
in ihnen zahllose Menschen finden, deren geistliche Integritat unbestreitbar ist,
von Defizienzen gekennzeichnet: Die traditionelle ,,Erscheinungs“-Frommig-
keit bleibt auf die Vergangenheit fixiert und ist oft einem undifferenzierten dua-
listischen Weltbild verhaftet. Der charismatischen Frommigkeit mangelt es im
weitesten Sinne an Verstdndnis fiir Kreuz und Kirche, in ihrer sehr selektiven
Spiritualitit iberhaupt an einem Verhiltnis zur Totale des Glaubens. Der inter-
religiose Ansatz lasst hdufig — wenngleich intentional unbeabsichtigt - tenden-
ziell die christlichen Fundamente letztlich erodieren. So unterschiedlich diese
Ansitze erscheinen, so ist ihnen als gemeinsamer Nenner vielfach eine deutliche
Skepsis gegeniiber dem tradierten Lehrgebaude der christlichen Theologie ei-
gen, wenn auch aus unterschiedlichen Motiven: Wehrt sich eine ,interreligiose®
Spiritualitdt mehr gegen den als einengend erfahrenen christlichen ,,Absolut-
heitsanspruch®, so ist z.B. bei den Charismatikern haufig eine grundsitzliche
Theologie-Skepsis, mitunter geradezu eine regelrechte Intellektfeindlichkeit zu
konstatieren.

»Lehre“ und glaubenspraktische Spiritualitdt — und dies gilt nicht nur fir die
hier skizzierten speziellen ,,Formen® des christlichen Glaubens, sondern fast
mehr noch fiir den ,,Durchschnitt® - scheinen heute auf hochst unterschiedliche
Weise auseinanderzudriften. Dies bedeutet fiir beide Ebenen ein Risiko: Wenn
die Theologie nicht mehr in der Praxis des gelebten Glaubens ,,ankommt® und
von hier aus wiederum gendhrt wird, dann erstarrt sie, wird zum selbstreferen-
tiellen Gedankenspiel oder zur toten Ideologie. Wenn andererseits die ,,From-
migkeit“ bzw. Spiritualitit nicht mehr von der theologischen Reflexion getragen
wird, gerit sie leicht zur bloflen ,,Gefiihlsreligion®, deren benennbare Inhalte

3 Die Auseinandersetzung damit ist angesichts dessen, dass ein sich ,charismatisch” verstehendes Chris-
tentum weltweit gegenwartig eine enorme Ausbreitung erlebt, gerade auch in traditionell katholischen
Regionen, z.B. in Lateinamerika, ein dringendes Gebot der Stunde.



Mystik und Dogmatik 237

sich zerfasernd entziehen. Oder sie baut sich eine fromme Sonderwelt, wie mit-
unter bei den drei skizzierten Richtungen zu beobachten — was beides fiir die
christliche differentia specifica verheerend ist.

Die Lebenskraft und Uberlebensfihigkeit des christlichen Glaubens wird sich
auch daran entscheiden, ob und wie es in Zukunft gelingt, Spiritualitit und
Theologie, Mystik und Dogmatik als zwei sich gegenseitig bedingende und be-
lebende Seiten des Christlichen in ein Verhaltnis gegenseitiger Fruchtbarkeit zu
bringen, die ihre Kraft aus dem Zentrum des Christlichen bezieht.

Dies ist aus mehreren Griinden kein einfaches Unterfangen. Es ist kein gang-
barer, wenigstens kein fruchtbringender Weg, die Glaubenslehre zu reduzieren
auf ein blofes Funktional oder eine ,,Theorie“ der Frommigkeit. Damit wire der
Spiritualitdt ein schlechter Dienst erwiesen. Denn die ganze Geschichte des
christlichen Glaubens und seiner Theologie zeigt, dass sich dann die christliche
Glaubenspraxis am weitesten entfaltet hat, wenn dies auf dem Hintergrund und
der Basis intellektuell hochstehender Reflexion geschehen konnte. Denn erst auf
dieser Basis konnte die christliche Lehre zu solchen Aussagen (,Dogmen®) fin-
den, die auch eine tiefgehende Glaubenspraxis fiir den ermdglichte, der selbst
nicht an der intellektuellen Reflexion beteiligt war.

Im Gegenzug: Es wire ebenso fatal, auch wenn eine solche Gefahr gegenwir-
tig weniger relevant sein diirfte, den Glaubensvollzug auf den affirmativen Nach-
vollzug einer begrifflich, dogmatisch kodifizierten Lehre zu reduzieren. Damit
wire eine christliche Ideologie, aber kein lebendiger, auch subjektiv authenti-
scher Glaube konstituiert — schon gar nichts, was im Entferntesten als ,, Mystik®
zu verstehen wire.

Es bedarf der Wiederentdeckung der Dogmatik als Ndhrbodens wirklich ori-
gindr christlicher Spiritualitat, ja Mystik. Dafiir muss selbst die spekulativste
Dogmatik von ,Leidenschaft fiir Gott“ getragen sein. Und die geistliche Erfah-
rung muss damit rechnen, dass die einfachsten christlichen Glaubenslehren
(»Dogmen*®) ebenso wie die anspruchsvollsten Versuche ihrer intellektuellen Re-
flexion und ErschliefSung tatsichlich nicht nur abstrakt bleibende ,,Lehre® sind,
sondern als Katalysatoren ebendieser Erfahrung selbst wirken konnen.*

Dies heifdt nun keineswegs, man miisste Dogmatik nur entsprechend vermit-
teln, und schon wiren zukiinftige Mystiker oder doch wenigstens Christen, die
in einer lebendigen Glaubenserfahrung stehen, einfach ,,da“. Wer so denken
wiirde, hitte nicht nur von christlicher Mystik, sondern vom Grundsatzlichen
des Christentums falsche Vorstellungen. Mystik bleibt immer Geschenk, unver-
fugbare Gabe Gottes an den Einzelnen. Aber die Bedingungen, unter denen mys-

4 Die Geschichte des christlichen Glaubens ist voll von Beispielen des Gelingens einer solchen Synthese. Ori-
genes, Maximus Confessor, Anselm von Canterbury, Rupert von Deutz mégen hier als Gewahrsmanner ge-
nannt sein — nicht umsonst Gestalten vor bzw. an der Grenze zum Hochmittelalter, von dem an das Ver-
haltnis von ,Mystik” und ,Dogmatik” tendenziell immer problematischer wurde.



238 Karsten Erdmann

tische Glaubenserfahrung sich entfalten kann, sind fiir ihr Zustandekommen
wesentlich. Denn es ist eben nicht so, dass mystische Erfahrung ein Geschehen
ausschliefSlich zwischen Gott und dem einzelnen Menschen wire. So personlich
und absolut individuell zugeschnitten sie auch jeweils ist — die entsprechende
kirchlich-theologische wie auch die jeweilige kulturelle Situation spielt dabei
keine geringe Rolle. Nicht zufillig korrelieren die Weisen mystischer Glaubens-
erfahrung bzw. die typischen Priagungen der Spiritualitit insgesamt durchaus
mit den jeweils synchronen theologischen bzw. kulturellen Themen und Topoi.®
Gerade die beeindruckende Kohdrenz zwischen Mystik und Theologie an den
entscheidenden Punkten der Kirchengeschichte — Kohérenz kann durchaus auch
darin bestehen, dass beides in ein Verhéltnis von letztlich fruchtbarer Spannung
zueinander tritt — zeugt von der inneren Einheit der Kirche, der Einheit von
Theologie, kirchlicher Verkiindigung und individueller Glaubenserfahrung. Der
Blick auf die Kirchengeschichte lehrt auch, dass hochste intellektuelle Spannung
und ausgreifende Weite des theologischen Denkens gerade nicht im Gegensatz
zur Mystik stehen, sondern sie im Gegenteil enorm befruchten konnen.

Doch noch etwas ist grundsitzlich zu bedenken: Warum ist denn nun aber ein
»undogmatisches“ Christentum wie oben angedeutet nicht die Losung fiir diese
Fragen? Die einfache Antwort darauflautet: Ein ,,undogmatisches“ Christentum
fithrt sich selbst ad absurdum. Es ist schlicht unmdéglich.

Warum? Alle christlichen Glaubensaussagen, ganz unterschiedlichen Grades
an Verbindlichkeit, rekurrieren auf die Wahrheit der Tatsache, dass Gott sich
nach Auffassung des Christentums in der menschlichen Person Jesu offenbart
hat. Diese Aussage umschreibt nach Meinung christlicher Theologie eine ob-
jektive Wirklichkeit, deren Spezifikation letztlich das ganze Gebdude der Theo-
logie und Lehre entstehen lisst. Ist eine solche wie auch immer zu verstehende,
zu prazisierende und in einen Kontext einzuordnende, verbindliche und kon-
stitutive Aussage im Sinne einer Tatsachenbeschreibung, also ein ,,Dogma®“, nicht
moglich, 16st sich das Christentum selbst auf — denn was wére dann noch sein
»Inhalt“?

Christentum als reine Negative Theologie ist undenkbar, so wichtig kon-
textuell im christlichen Rahmen diese Denkrichtung auch ist. Christentum als
trinitarisch die Geschichte transzendierende Religion bleibt gleichwohl an ge-
schichtliche, raum-zeitlich konkretisierbare Faktizitdten riickgebunden; und dies
nicht nur, indem diese als zu tibersteigende Zwischenstufen auf dem Weg zum
Absoluten prasent wiren — dann wire ein ,,dogmenloses Christentum® tatsach-
lich denkbar, ja es wire sogar das letzte Ziel.* Sondern so, dass die inkarnatori-

5 Man vergleiche etwa das Menschenbild bei Hildegard von Bingen und bei Teresa von Avila und setze es
in Beziehung zu den Veranderungen in Anthropologie und Kultur vom Hochmittelalter bis zur Renaissance.
6 Eine solche Position, die das eigentlich Christliche subtil verfehlt, hat Ernst Jinger in den Marmorklippen
mit unlbertroffener, von ihm hier durchaus affirmativ gemeinter Prazision beschrieben: ,,... daf$ wohl das



Mystik und Dogmatik 239

sche Kenosis-Gestalt durch das tibersteigend Trinitarische nicht einfach aufge-
hoben wiirde, sondern sogar erst durch dieses ihre bleibend aktuale Bedeutung
erhilt. Damit muss das Christentum sprachlich, also sagbar, also in der Konse-
quenz dogmatisch bleiben, denn nichts anderes als die Aussagbarkeit ist mit die-
sem Begriff letztlich anvisiert.”

Aufgabe der Theologie ist es, diesen Umstand, der ja gerade eine wesentliche
differentia specifica des Christentums markiert, nicht als bedauernswerte Enge zu
beklagen, sondern im Gegenteil zu zeigen, dass gerade hier die Weite und hu-
mane Kompatibilitdt des Christlichen liegen. Im Vorfeld dessen bewegen sich
die nachfolgenden Uberlegungen.

Zugang I1: anthropologisch

Der Mensch ist keine von der Welt abgeschottete Monade, sondern in Werden,
Sein und Vergehen tief auf das Ganze der Welt bezogen. Dies eint ihn mit allen
anderen Lebewesen, letztlich mit allen ,,wirklichen Einzelwesen® - actual entities
(Whitehead) - und es ist zugleich das Feld seiner spezifischen humanen For-
mung und Bewdhrung. Menschliche Subjektivitit wachst immer in der Ausei-
nandersetzung mit dem Objektiven; der Mensch braucht immer ein ,,Auflen®.
»Innen® und ,Auflen® ist ein komplexes Thema der Anthropologie, das weit in
deren Einzeldisziplinen hineinreicht, wie Psychologie, Padagogik usw.

Vieles, was vom Menschen als integraler Teil der eigenen Subjektivitit erfah-
ren wird, war einmal ein ,,Auflen, das auf dem Wege subjektiver, biographi-
scher und kulturell wie auch immer gestalteter Aneignung zum ,,Innen“ gewor-
den ist. Und Leben vollzieht sich auch, indem das Umgekehrte geschieht:
Inneres, das zunéchst in subjektiven Vorstellungen, Gedanken, Emotionen exis-
tiert, wird zum ,,Auflen®, indem es sich objektiviert. Erst an solchem ,,Auflen®,
wenn ihm das Eigene wie ein Anderes gegeniibertritt, erfahrt der Mensch, wer
er ist — und in der Perspektive, wer er noch sein kénnte. Diese komplementéren
Prozesse machen in diffiziler, nie auszulotender Komplexitit das aus, was eine
menschliche, individuelle Personlichkeit ist, wobei dieses ,,Sein“ selbst keine Sta-
tik bedeutet, sondern ein Werden, das Identitit gerade im Wechselspiel von Flux
und Permanenz wie von Identitdt und Alteritdt entstehen ldsst.

Ein entscheidendes Konstitutivum des Menschen hierbei ist seine Fahigkeit
zur Subversion. Wobei das existentielle Experiment darin besteht, diese Subver-
sion konstruktiv zu wenden. Subversion ist der Kampf gegen die erfahrenen

Dogma die Grade der Vergeistigung begleite — wie ein Gewand, das auf den friihen Stufen mit Gold und
Purpurstoff durchflochten ist und dann mit jedem Schritte an unsichtbarer Qualitdt gewinnt, indes das
Muster sich allméhlich im Licht verliert.” (vgl. Ders., Auf den Marmor-Klippen. Hamburg 1939, 73).

7 Zum Verhaltnis der ,Aussagbarkeit” zur Selbsttranszendenz des jeweils Ausgesagten s.u.



240 Karsten Erdmann

Grenzen und Normen, die Fihigkeit, vorfindliche Ordnungen und Systeme zu
hinterfragen und sie im Namen der subjektiven Expansion aufler Geltung zu set-
zen, sie zumindest in ihrer je begrenzten Reichweite und Geltung zu durch-
schauen und dementsprechend mit ihnen umzugehen. Freilich, wenn der sub-
versive Impuls in reiner Negation verharrt, wird er unweigerlich Destruktivitét
hervorbringen, die die Gefahr in sich tragt, die menschliche Personlichkeit
schliellich selbst zu ergreifen und zu beschiadigen. Entscheidend fiir die mensch-
liche Reifung ist, ob es gelingt, das subversive Potential wiederum in Konstruk-
tivitdt miinden zu lassen.

Einer der in seinen Folgen moglicherweise fatalsten Wege, den die Lehre vom
Menschen in den vergangenen Jahrhunderten eingeschlagen hat, war es, anzu-
nehmen, dass eine menschliche Personlichkeit sich umso freier und besser ent-
falten konne, je weniger ,Reibungsflichen® sie ausgesetzt sei. Richtig daran ist
ohne Zweifel, dass es deformierende und erdriickende Einfliisse geben kann, die
zerstorerisch und Reifung verhindernd wirksam werden konnen. Die Gefahr be-
steht darin, angesichts dieses Umstandes ,,das Kind mit dem Bade auszuschiit-
ten und im Namen individueller Emanzipation eine absolute ,,Freiheit zu pro-
pagieren, die dem Menschen jegliche Reibungsflichen erspart. Eine solche
Utopie fiihrt, verfiithrerisch daherkommend, wenn sie in die Tat umgesetzt wird,
zu katastrophalen Ergebnissen. Wenn Grenzen und Normen als Reibungsfla-
chen des subversiven Potentials ausfallen oder nicht geniigend Widerstand fiir
seine Entfaltung bieten, wird dieses Potential kein angemessenes Objekt finden
und sich auf inaddquate Objekte richten oder gegen das eigene Subjekt selbst.

Ahnliches gilt auch fiir das kollektive, gesellschaftlich-politische Tun des Men-
schen: Wo schrankenlose Freiheit propagiert und angestrebt wird, entstehen ent-
weder schrankenlose Anarchie oder totale Verfiigbarkeit des seines konstitutiven
Potentials beraubten Individuums, die sich selbst dann womaglich als realisierte
Freiheit maskiert.

Das hier Angesprochene ist wichtig fiir den Bereich des Religiésen. Man
konnte zundchst wohl meinen, dass sich die religiose Erfahrung des Menschen
dort am freiesten entfalte, am unmittelbarsten, am ,,mystischsten® oder auch am
sreinsten“ wiére, wo keine stérenden Dogmen sich zwischen Gott und den Men-
schen dridngten. Etwa dies war einer der Ausgangspunkte vieler religioser Re-
formbewegungen,® die alles, was ihrer Meinung nach stérend zwischen Gott und
Mensch stand, um jeden Preis beseitigen wollten. Dazu gehorte dann oft nicht
nur das geistige Gebdude der Theologie, sondern auch der sakramentale, sakrale
und dsthetische Raum der jeweiligen Religion, in dem deren Theologie sich kon-
kretisierte.

8 Es handelt sich hier offenbar um einen fundamentalen Mechanismus, der sich analog auch in anderen
Religionen findet.



Mystik und Dogmatik 241

Auch die Reformation des 16. Jahrhunderts war weithin von diesen Vorstel-
lungen inspiriert. Folge davon war, ganz im Sinne des oben skizzierten anthro-
pologischen Ablaufs von subjektiver Expansion, ihr entgegenstehendem Wi-
derstand und folgender konstruktiv zu wendender Subversion, dass Mystik, die
sich im reformatorischen Bereich findet, immer eine randstindig-heterodoxe
Tendenz hat und es den Kirchen der Reformation nie gelungen ist, sie fiir den
Kernbereich evangelischer Spiritualitit fruchtbar werden zu lassen, exempla-
risch abzulesen an so bedeutenden Gestalten wie etwa Jakob Bohme. Die Mys-
tik hat hier, anders als in der katholischen Kirche, kaum ein konstruktives Wi-
derlager gefunden, das es ihr ermdglicht hitte, in der Mitte der Kirche ihr
subversives Potential konstruktiv zu wenden und zu entfalten, wie es etwa Fran-
ziskus von Assisi und Ignatius von Loyola (nicht nur trotz, sondern auch wegen
der ihnen entgegengebrachten Widerstinde) gelungen ist.

Offenbar entfaltet sich Mystik gerade dort, wo es etwas gibt, das als Wider-
stand, als Katalysator auch, als objektivierender Gegenpol zur subjektiven Er-
fahrung und inneren Wirklichkeit dieser Erfahrung, durchaus auch als deren
Korrektiv fungieren kann - ganz in Ubereinstimmung mit dem, was wir oben
zur Entfaltung des individuellen Humanums skizziert haben - ein Hinweis viel-
leicht auch auf den wichtigen Umstand, dass die Glaubenserfahrung immer auch
der konstitutiven Wirklichkeit des Menschlichen Rechnung trégt, seinen Para-
digmen folgt, diese integriert und nicht etwa neben ihnen eine Sondersphire
konstituiert.

Zugang I1I: dsthetisch

Nach diesem vom eher Anthropologischen ausgehenden Zugang versuchen wir
einen weiteren von anderer Seite aus, nimlich vom Asthetischen. Kunst und
christliche Mystik sind in ihrer strukturell-anthropologischen Situiertheit eng
miteinander verwandt.’ Beide sind zunéchst personliche, zutiefst subjektive Er-
fahrungswelten, die weit ins Uberpersonliche ausgreifen und in denen Subjek-
tives und Trans-Subjektives, Individuelles und Interpersonales in komplexen
Verhiltnissen zueinander stehen. Die Parallele ihrer jeweiligen Dynamik besteht
zentral in Folgendem: Beide konstituieren sich wesenhaft an einem ,,Ort“, an
dem das Subjektive in Wechselwirkung tritt mit einem tiberpersonlichen ,,Sys-

9 Dies mag auf den ersten Blick verwunderlich erscheinen. Doch besteht unseres Erachtens die Analogie
zum einen in der ,Ganzheitlichkeit” ihres jeweiligen Zugangs zur Wirklichkeit des Menschen und mehr
noch — im Rekurs auf das je Gestalthafte des Kunstwerkes im Raum des genuin Asthetischen und, im Raum
des Christlichen, der Inkarnationsgestalt Jesu; vgl. hierzu den spektakuldren und in seiner Radikalitat im-
mer noch zu wenig verstandenen Ansatz H.U. von Balthasars, das Heilsgeschehen als , Theodramatik” zu
fassen.



242 Karsten Erdmann

tem“. Movens des kiinstlerischen Schaffens ist der individuelle Ausdruckswille
des Kiinstlers. Aber das Kunstwerk ist kein nur subjektives Produkt. Vielmehr
greift der Kiinstler auf einen je vorfindlichen Kanon an normativen Verfahren,
Handwerklichem, durchaus rational Vermittelbarem und , Lernbarem* zurtick,
den er sich subjektiv anverwandelt und dem er in seinem Schaffen personliche
Pragung gibt. Das tief Paradoxe der Kunst besteht nun darin, dass die bedeu-
tendsten ,,Ergebnisse” dieses Prozesses — wie die Geschichte der Kiinste uns lehrt
- gerade nicht dort entstehen, wo dieser historisch durchaus wandelbare Kanon
des Theoretisch-Handwerklichen méglichst unverbindlich und vermeintlich
»weit“ ist, sondern gerade dort, wo ein Normensystem gilt, in dem einerseits ein
komplexes System von Vorgaben existiert, das aber wiederum in sich so elas-
tisch ist, dass der jeweilige ,,Kanon“ womdglich bis zum Zerreiflen gedehnt wird,
doch grundsitzlich giiltig bleibt. Diese Giiltigkeit garantiert einerseits die artifi-
ziellen Differenzierungsmoglichkeiten der kiinstlerischen Sprache, andererseits
die intersubjektive Kommunikabilitdt der Kunst.

Der Rezipient, beheimatet im &sthetischen Kanon seiner Zeit und Umwelt,
verfligt durch diese Pragung iiber ein Sensorium, das er grundsétzlich braucht,
um das Kunstwerk addquat zu rezipieren - er versteht die Sprache der Kunst.
Ihr Erlernen freilich stellt in den wenigsten Fallen einen bewussten Akt dar, son-
dern geschieht durch Gew6hnung an den sensuellen Eindruck.

Ein Beispiel soll diesen komplexen Sachverhalt erldutern. In der Musik um
1790 gab es ein normatives System des Komponierens. Die einzelnen Parame-
ter der musikalischen Struktur waren dem subjektiven Schaffen des Komponis-
ten vorgeordnet. Dazu gehorten bestimmte musikalische Formen, etwa die So-
natenhauptsatzform und das Rondo als formale Strategien des Grof3ablaufs eines
Stiickes; dazu gehorte ein bestimmter Radius der Harmonik, also etwa des Ge-
brauches der Tonarten, Akkorde und des Kontrapunktes. Solche Normen waren
keine willkiirliche Erfindung von Musiktheoretikern oder Komponisten, son-
dern Ergebnis kompositionsgeschichtlicher Entwicklungen, gekennzeichnet ei-
nerseits von hoher Verbindlichkeit: Eine Sinfonie etwa, die in dieser Zeit mit ei-
nem langsamen Satz beginnt oder endet, wire eine seltene und als solche
besonders wahrgenommene Ausnahme. Andererseits: Je stabiler der Normen-
kanon des Komponierens, desto grofler war auch der subjektive Radius des Ge-
staltens, desto genauer wurden die jeweiligen subjektiven Abweichungen vom
virtuell immer priasenten Modell wahrnehmbar.

Am Widerstand des dem Subjektivem vorgegebenen Materials formt sich in
solcher Kunst der subjektive Gestaltungswille. Er behindert ihn quasi konstruk-
tiv, indem er ihm eine Reibungsfliche bietet, an dem sich das Subjektive formt,
bis es sich das Modell oder den ,Kanon® gdnzlich anverwandelt hat und ihm
wiederum seine eigene Pragung aufdriickt, die dann in einem weiteren Prozess
sich gleichsam verobjektiviert und selbst wiederum in den Kanon eingeht - der



Mystik und Dogmatik 243

ja auch nicht ein fiir alle Mal statisch prasent und giiltig ist, sondern in die Ge-
schichte gelagert, damit auch veranderlich, aber relativ stabil ist.

Eine Sinfonie von Joseph Haydn (1732-1809) und eine von Wolfgang Ama-
deus Mozart (1756-1791) folgen einem grundsatzlich gleichen formalen Modell
- beide haben in der Regel vier Sétze. Ein schneller Sonatenhauptsatz, der der ge-
wichtigste des Werkes ist, bildet den Beginn, dann folgt ein langsamer Satz, die-
sem ein dreiteiliges Menuett, und den Schluss bildet wiederum ein Satz in So-
naten- oder Rondoform. Auch die tonale Struktur des Tonsatzes bewegt sich in
einem vergleichbaren Rahmen, der aber wiederum in sich so komplex ist, dass
er neben der Vergleichbarkeit auch stiarkste individuelle Differenzierungen
ermoglicht und tragt, ohne dass die Stabilitat des zugrunde liegenden Modells
zerstort wird. Im Gegenteil - erst in der individuellen Pragung konkreter asthe-
tischer Gestaltqualitat erfihrt sie ihre eigentliche Realisation. Nicht das ,,Lehr-
buchschema® macht die Kunst aus, sondern das konkrete Kunstwerk selbst. In-
dem so subjektiv geprigte Werkgestalt und transsubjektive dsthetische Norm
zusammenfinden, wird das Kunstwerk intersubjektiv kommunizierbar, rezi-
pierbar, vergleichbar, der Rang seiner Originalitdt bewertbar. Die relativ objek-
tive dsthetische Norm erméglicht individuelles dsthetisches Erleben in seiner
Wahrnehmung von Identitit und Differenz innerhalb des jeweiligen Kunstwer-
kes als Prozess subjektiver Aneignung.

Das ésthetische Modell, das dem konkreten Kunstwerk vorgelagert ist, formt
das Werk, wirkt als Reibungsflache, als Begrenzung des Subjektiven wie zugleich
als dessen Ermoglichungsfeld. Es bedarf dieses Subjektiven zugleich, um von der
abstrakten in die konkrete Wirklichkeit einzutreten — wie Kunst ja immer nur als
konkretes Kunstwerk ,,wirklich“ ist.

Ganz im Sinne des oben im Rahmen des allgemein Anthropologischen be-
schriebenen Wechselspiels von Subversion und Rekonstruktion hat jeder Kom-
ponist, der sich etwa der Sonaten- oder Fugenform bediente, ihr Schema gleich-
sam konstruktiv dekonstruiert und im Ausgleich dieser divergierenden Impulse
das Eigene geschaffen.

Eine Problematik der Kunst des 20. Jahrhunderts besteht gerade darin, dass
sich die verbindlichen Normen des Asthetischen verfliichtigt haben, so dass je-
der Kiinstler gezwungen ist, den dsthetischen Kanon, innerhalb dessen er seine
Vorstellungen realisiert, selbst neu zu definieren — was Probleme mit sich bringt
sowohl fiir die Kunstproduktion als auch fiir die Rezeption."

Nun mag man fragen: Welchen Sinn haben diese scheinbar weitab vom
Thema Spiritualitit liegenden Uberlegungen fiir das Verstindnis christlicher
Mystik? Ist es nicht sogar bemerkenswert inaddquat, einen Zugang zur Mystik,

10 Uniibertroffen ins Wort gebracht und ausgelotet von Thomas Mann im Doktor Faustus, insbesondere
in Adrian Leverkiihns Gesprach mit dem Teufel.



244 Karsten Erdmann

in deren Ereignishorizont es um letzte Fragen nach Gott, Welt und Mensch geht,
tiber die Briicke des Asthetischen zu suchen? In diesem Zusammenhang sei noch
einmal auf von Balthasars ,, Theodramatik® hingewiesen, die vorgefiihrt hat, dass
der Raum des Spirituellen sehr wohl iiber den Weg des Asthetischen betreten
werden kann. In anderen Fillen ist es gerade die Mystik selbst, die ins Astheti-
sche ausgreift, um selbst sprachfihig zu werden (Pseudo-Dionysios Areopagita,
Johannes vom Kreuz).

Inwiefern kann nun aber Kunst in der skizzierten Weise ihres Zustandekom-
mens eine konkrete Hilfe sein fiir das Verstehen der Dynamik christlicher Mys-
tik? Kurz zusammengefasst ist zu sagen, dass in ihr ein dhnliches Verhiltnis be-
steht zwischen Subjektivem und Objektivem wie in der Kunst. Zwischen
subjektiver religioser Dynamik und kirchlich verorteter Dogmatik oder ,, Lehre®
besteht eine dhnliche Beziehung wie zwischen individuellem Ausdruckswillen
und objektivierter kiinstlerischer Norm.

Es ist erstaunlich, wie weit diese Analogie geht und welche Perspektiven einer
Theorie und Theologie der Mystik sie zu ero6ffnen vermag. Auch die christliche
Mystik kommt zustande, indem etwas Vorfindliches, der ,, Inhalt“ des christli-
chen Glaubens, wenn man so will, das Dogma, auf die subjektive religiose Er-
fahrung trifft. Die Mystik entsteht nicht voraussetzungslos — so wenig wie der
Kiinstler alle Parameter des von ihm zu schaffenden Kunstwerkes selbst neu er-
findet -, sondern, indem die Erfahrung das dem Subjekt immer vorausliegende
Dogma ergreift und sich an ihm zu einer je personlich geformten subjektiven
Evidenzgestalt kristallisiert.

Das Dogma hat wie die jeweils geltende kiinstlerische Form oder, weiter ge-
fasst, der geltende ésthetische Kanon, dabei zweierlei Funktion: Einerseits kata-
lysiert es die sonst amorph bleibende Erfahrung und ldsst sie damit eigentlich
erst ,wirklich werden — ,,wirklich® nicht ihrem auf Gott bezogenen Gehalt nach,
sondern wirklich im Sinne der Wirksambkeit in der Sphare des menschlichen
Glaubens gemif3 seiner erfahrungshaften Dimension; auch, indem das Dogma
eine, wenn auch immer nur angenéherte Sprachgestalt dieser Erfahrung ermog-
licht und damit auch eine nicht nur ex negativo konstituierte intersubjektive
Kommunikabilitédt herstellt. Andererseits stellt es ein Korrektiv dar, das die mys-
tische Erfahrung riickbindet an das Gesamt des christlichen Glaubens, sie damit
einerseits limitiert, aber zugleich auf eine Weise ausweitet, die dem isolierten
Subjekt allein nicht moglich wire.

Freilich sollte man sich diese vielfaltigen Beziiglichkeiten nicht zu einfach
strukturiert vorstellen. Das kirchliche Dogma ist nicht nur der normative und
normierende Mafistab der mystischen Erfahrung, schon gar nicht ihr ideologi-
sches Korsett, darf es jedenfalls nicht sein um den Preis der Lebendigkeit des
Glaubens selbst. Gerade hier hilft die Analogie zur Kunst: Das Modell einer spe-
ziellen kiinstlerischen Form ist kein ,,einzuhaltendes Gesetz, sondern ein Mo-



Mystik und Dogmatik 245

dell, das dem Kiinstler als Ermdoglichungsraum subjektiven Ausdrucks- und Kon-
struktionswillens dient. Aber nicht, indem er es lehrbuchhaft anwendet, son-
dern, indem es ihm eine je subjektive Anverwandlung und Brechung erméglicht
und damit, ohne die objektive Giiltigkeit zu verlieren (sie bestatigt sich vielmehr
darin, dass das jeweilige Modell sich als solcher subjektiven Anverwandlung fa-
hig erweist), seine Abstraktheit verliert und in den Raum realer kiinstlerischer
Gestalt und tatsichlicher dsthetischer Erfahrung eintritt. Im geistlichen Leben
geschieht Analoges.

Dogmen als Glaubensriume

Christlicher Glaube existiert nie ,,abstrakt®, sondern immer als Daseinsform kon-
kreter Menschen. Immer geht die Offenbarung Gottes, die in der Person Jesu
Christi und ihm folgend in der christlichen Glaubenslehre konkrete Gestalt ge-
worden ist, eine Verbindung mit einer in bestimmter Weise geprigten mensch-
lichen Person ein. Diese Daseinsweise des Glaubens ist also stets subjektiv.

Dogmatik existiert demnach, wenn sie nicht als rein lehrbuchhafte Abstrak-
tion, sondern ,.erfllt", in Gestalt lebendigen Glaubens, da ist, immer nur in sub-
jektiver ,,Formung®. Aber diese subjektive Daseinsweise ist keine Defizienzform,
sondern eine gemifle und von Gott, wenn man so sagen darf, intendierte — da der
Mensch eben stets Subjekt bleibt. Noch die abstrakteste Theologie, wenn sie vom
glaubenden Subjekt betrieben wird, ist durch die Subjektivitit des Glaubenden,
der da Theologie treibt, geformt."

Das ist zugleich auch ihre Stirke. Denn nur die subjektive Formung, die im-
mer etwas vom dynamischen Gegeniiber von Gott und Mensch erkennen lésst,
macht Theologie/Dogmatik zum Faszinosum. Sie ldsst erkennen, wie es sich mit
der Dogmatik in Wahrheit verhilt: Sie ist kein Korsett, das den Glauben des ein-
zelnen Menschen einengen und ideologischen Restriktionen unterwerfen wiirde.
Dass Dogmatik bzw. Theologie mitunter so wirkt (oder eher: gewirkt hat), steht
aufler Zweifel — doch dafiir ist nicht ihre originire Struktur, sondern ihre histo-
risch immer wieder begegnende Deformation zur Ideologie verantwortlich zu
machen.

In Wahrheit sind die Dogmen des christlichen Glaubens Ermdglichungs-
raume, Lebensraume eben dieses Glaubens, Paradigmen, die dem Glauben an
Jesus Christus Struktur geben und jene subjektive Aneignung und Gestaltwer-
dung erméglichen, die den Glauben im Innern des Subjektes erst ,,existent” wer-
den ldsst.

11 Dies spricht keineswegs gegen ihre Wissenschaftlichkeit und rationale Verantwortbarkeit, denn selbst
in den Naturwissenschaften, sogar in der Mathematik ist es nicht anders.



246 Karsten Erdmann

Diese Rédume sind wie die Oberflache einer Kugel endlich, aber in sich unbe-
grenzt. ,Endlich“ meint, dass Dogmen, satzhaft gefasste Aussagen iiber Sach-
verhalte des Glaubens, definitive Aussagen sind, die eine bestimmte ,,Reichweite®
haben, durchaus vergleichbar anderen Aussagen iiber weltimmanente, objektive
Dinge. Sie sagen etwas und nur dieses. Zugleich aber, und darin unterscheiden
sie sich von jenen, er6ffnen sie einen unbegrenzten Raum. Dies einerseits, da sie
immer Aussagen sind, letztlich auf der Basis der Analogia entis griitndend, iiber
Gott (und damit transzendent ,,offen®), andererseits, da in ihnen zeitinvariante
Offenbarung und je kontingente, verdnderliche menschliche Geschichte und In-
dividualitit aufeinandertreffen in einer unendlichen Fiille des Méglichen. Damit
nehmen sie eine je historisch und individuell verschiedene ,,Farbung® an. Diese
ist aber keine ,, Tritbung®, sondern ihre je einmalige, unwiederholbare Daseins-
weise, die in je unwiederholbarer Konkretheit gerade die unendliche Fiille des je-
weiligen Glaubenssatzes, die letztlich in der Fiille der Gestalt Christi griindet, er-
fahrbar werden lésst.

Oder noch anders: Das Dogma ist jeweils das gleiche. Aber da die Menschen,
auf die es trifft, verschieden sind, synchron wie diachron, wird es je verschie-
dene Gestalt annehmen durch seine jeweils unterschiedliche ,,Resonanz“ im
Individuum. Die innere Unendlichkeit des Dogmas zeigt sich in der uner-
schopflichen Vielfalt subjektiver Variationsmoglichkeiten seiner geistlichen An-
eignung. Und da jeder christliche Glaubenssatz in Beziehung zur Person Christi
steht (wenn auch vermittelt, so muss sich diese Beziiglichkeit doch aufweisen
lassen), gibt es auch kein christliches Dogma, von dem der Christ sagen konnte:
»Dieser Glaubenssatz geht mich nichts an.“ Freilich muss das nun gerade nicht
heif3en, dass jeder Glaubenssatz fiir jeden Christen subjektivimmer gleich wich-
tig, relevant und plausibel ware.

Erst in der Weise dieser subjektiven Aneignung beginnen die christlichen
Glaubensaussagen zu ,leuchten®, werden sie von Lehrsétzen zu existentialen
Wahrheiten, die ihre Wahrheit auch erweisen, indem sie dem Subjekt helfen,
die Wahrheiten und Grundlegungen seiner eigenen Existenz im Licht des Glau-
bens zu erkennen und zu deuten. Dies allerdings nicht einseitig, indem Glau-
benssétze auf anthropologische Aussagen oder auf nur innersubjektiv relevante
Wahrheiten reduziert wiirden. Ihr objektivierender, immer dem je Subjektiven
vorgeordneter und dieses transzendierender Gehalt bleibt gewahrt. Sie kénnen
ja gerade deshalb dem Subjekt als ,,Lebensraum* dienen, weil sie von diesem in
sich vollig unabhéngig sind, nicht als ,,Sdtze®, sondern in ihrem geoffenbarten,
auf Gott riickbeziiglichen und darum vom Subjekt zuinnerst unabhéngigen We-
sen.

Jedoch: Nicht nur vom Subjekt zum Dogma fiithrt ein Weg. Auch in die um-
gekehrte Richtung gibt es eine Bewegung, die wahrzunehmen nicht weniger
wichtig ist, wenn wir den christlichen Glauben als etwas Lebendiges, damit als et-



Mystik und Dogmatik 247

was immer in Bewegung Bleibendes verstehen wollen. Der offenbarungsge-
griindete Inhalt des Dogmas steht ,,fest®, ist etwas Unverdnderliches. Aber da
die Menschen, die das Dogma aufnehmen, immer andere sind, da die Geschichte
und die situative Struktur des Glaubens eine je andere Sicht auf das Dogma be-
wirken, wird auch das Dogma selbst ,,anders“. Wohlgemerkt nicht in seinem
»absoluten® Gehalt. Aber die Verdnderung seiner Wahrnehmung und die Ver-
anderung seiner Sprachgestalt und begrifflichen Konkretion bewirken, dass sich
immer neue, andere Facetten seines geistlichen Gehaltes zeigen konnen. Nicht
etwa im Sinne einer rein linearen zeitlichen Progression, so, als ob man das
Dogma wie ein Naturgesetz mit den Werkzeugen der (theologischen) Erkennt-
nis immer besser, im Sinne einer ,,Perfektibilitdt“ erfassen konnte. Eher kénnte
man diesen Vorgang als ein stindiges Neu-Umkreisen betrachten, dem durch-
aus auch Momente des Sich-Entfernens inhérieren kénnen. Nicht jede Glau-
benswahrheit wird jeder Zeit, jeder kirchlichen Situation, schon gar nicht jeder
individuellen Verfasstheit gleich zugénglich und gleich intensiv nahe sein. Auch
der innere nexus mysteriorum, der zeigt, in welcher Weise die Glaubensgeheim-
nisse untereinander verbunden sind und sich gegenseitig erhellen und deuten,
kann ganz verschiedene Zuginge mit ganz verschiedenen Akzenten offenbaren.
Schon die Vielfalt der Zugange zur Person Christi, wie wir sie im Neuen Testa-
ment finden, zeigt dies beeindruckend. Und in die Dogmatik werden, wenn man
sie als solch dynamisches Feld begreift, dann auch immer die Reichtiimer sub-
jektiver Glaubenserfahrung Einzelner eingehen, oft unbemerkt, manchmal aber
auch so, dass das Ganze kirchlicher Theologie von ihnen befruchtet und in neue
Bahnen gelenkt wird.

Wenn man diese Zusammenhinge in Rechnung stellt und wirklich ernst
nimmt, wird Dogmatik als theologische Disziplin keine erstarrende Ideologie
werden, auch keine blof8 historisch ausgerichtete Disziplin, die mit dem realen
geistlichen Leben der Menschen in der jeweiligen Gegenwart wenig oder nichts
zu tun hat, wiewohl gerade aus den gezeigten Zusammenhiangen heraus die Dog-
matik keinesfalls des geschichtlichen Momentes entraten kann.

Dogmatik wird lebendig, wenn das, was sie mitteilt, erkennbar wird in seiner
Relationalitdt zum Glauben und zur Wirklichkeit des Lebens der Glaubenden
selbst. Und wenn eine solche personliche Bezogenheit moglich wird, dann zeigt
sich, dass das, was zunéchst ein ,,Satz®, eine Aussage oder gar eine ideologische
Priagung zu sein schien, etwas ist, das eine tiefe Resonanz im Kern des eigenen
Daseins erwecken kann.

Auch das Dogma, jede Glaubenswahrheit, muss, um fruchtbar zu werden, im
glaubenden Individuum den Weg der , konstruktiven Destruktion gehen, muss
auch als Resonanzfliche der individuellen Subversion herhalten kénnen.

Die Mystik hat im Zusammenhang der gesamten kirchlichen Spiritualitat viel-
leicht zwei ,,Aufgaben®, die sie weit iiber das nur Subjektive hinausheben. Sie be-



248 Karsten Erdmann

wegt sich vom Zentrum des Glaubens zu seiner Peripherie und erkundet exten-
sives ,Neuland“ des Glaubens, freilich kein exterritoriales Gebiet, sondern sol-
ches, das, wie entlegen auch immer es erscheinen mag, an die ,,Mitte® riickge-
bunden ist. Hier mag man die interreligiosen Versuche der Gegenwart, wenn
man sie positiv rezipieren will, einordnen, aber diese Funktion ist keine ,,Erfin-
dung® heutiger Zeit. Andererseits ist es Aufgabe der Mystik, das Zentrum des
Glaubens immer neu zu beleuchten und intensiv zu erschlieflen. Es scheint, dass
gerade hier heute enorme Defizite bestehen. Es fehlt an einer Mystik, die den
einfachen Kern des Christentums, die Mitte, die Gestalt Jesu selbst, neu in den
Blick nimmt.

Ein grofes Problem der heutigen Kirche ist — nicht unverwandt der 4stheti-
schen Problematik der modernen Kunst, die wir oben skizziert haben -, dass die
kirchliche Lehre fiir das Glaubensbewusstsein auch innerhalb der Kirche weit-
hin ihren normativen Charakter eingebiif3t hat. So wie die Weltanschauungen in
unserer Kultur pluralisiert sind und ihren eigenen Rang geradezu daran bemes-
sen, inwieweit sie ,,pluralistisch offen® sind, so wird kirchliche Glaubenslehre
nicht daran gemessen, inwieweit sie Raum gibt zur identitdren Entfaltung des
Glaubens, sondern daran, inwieweit sie mit heutigen ideologischen ,,Pluralitdts-
anforderungen®, die oft das alles entscheidende Kriterium sind, kompatibel ist.
Dass die Riickgewinnung des Identitdren alles andere ist als ideologisierende
und selbstimmunisierende Einengung, aber auch alles andere als nivellierende
Pluralisierung — dies zu zeigen wire wohl die Herausforderung einer christli-
chen Spiritualitdt, in der mystische Erfahrung die theologische Reflexion fiir sich
fruchtbar werden ldsst und in der gleichermaflen die Theologie sich der erfah-
rungshaften Dimension des Glaubens neu 6ffnet.

Versuch der Konkretion

Wenn das, was wir hier ausgefithrt haben, tatsidchlich einen gangbaren Weg
christlicher Spiritualitdt beschreibt, wenn der dogmatischen Aussage wirklich
ein fiir das geistliche Leben erschliefbarer Gehalt inhérieren soll, dann muss es
sich am konkreten Beispiel exemplifizieren lassen. Dieser subjektive und als sol-
cher kontingente Versuch soll deshalb den Schluss unserer Uberlegungen bil-
den.

Das Dogma von der erbsiindelosen Empfangnis Marias'? zéhlt zu den Glau-
bensaussagen, die zundchst geeignet erscheinen, Vorbehalten gegen katholische
Dogmatik durchaus Nahrung zu geben. Das Dogma wurde bekanntlich erst 1854

12 Der traditionelle, gleichwohl unglickliche Ausdruck ,,unbefleckte Empfangnis” gibt den umschriebe-
nen Sachverhalt nicht gerade adaquat wieder.



Mystik und Dogmatik 249

verkiindet bzw. zur verbindlichen katholischen Lehre erkldrt.”” Obwohl es einen
langen geschichtlichen Vorlauf in der katholischen Glaubenstradition hat, er-
weckt es fiir viele den Eindruck, mit dem Gesamtgebdaude christlicher (auch ka-
tholischer) Theologie nur lose verbunden zu sein. Uberdies ist zunachst nicht
ohne weiteres ersichtlich, welche Bedeutung dieses Dogma fiir den vollzogenen
Glauben des Christen denn nun haben sollte. Und noch mehr: In einer univer-
sell-christlichen Perspektive liefe sich fragen, ob hier nicht das Marianische ge-
geniiber dem Christozentrischen verdichtig aufgewertet wird, etwa im Sinne ei-
ner kirchenpolitisch intendierten ,,Scharfung des katholischen Profils®. Ist dieses
Dogma nicht in allem geradezu ein Musterbeispiel fiir ,katholizistische Ideo-
logie des 19. Jahrhunderts? Hinzu kommt, dass ihm, wenn nicht in der authen-
tischen theologischen Reflexion, so doch im christlichen Alltagsbewusstsein, ein
Hauch von mulffiger Sexual- und Korperfeindlichkeit anzuhaften scheint, der es
fir heutiges Empfinden durchaus ungeniefibar macht. Und wo liegt seine in-
nere Verbindung zur Person Jesu, auf die ja, auch unseren obigen Ausfithrungen
entsprechend, die gesamte Dogmatik zulaufen muss?

Wenn wir diese Anfragen bzw. Verdachtsmomente entkréften wollen und
uns gerade dieses Dogma dariiber hinaus als Illustration unserer Behauptung
dienen soll, dass Dogmatik den Glauben nicht nur nicht ideologisiert und ein-
engt, sondern ausweitet und geradezu erst erméglicht, muss die Gegenprobe er-
folgreich sein — das Dogma muss einen Durchblick zum Zentrum des Christli-
chen freigeben. Und dieser Durchblick darf nicht nur theoretischer Natur sein,
er muss vielmehr einen mystagogischen Weg der individuellen ErschlieSung
und Lebbarkeit aufzeigen.

Wenn wir dies unternehmen wollen, miissen wir einen Blick auf die Konsti-
tutiva dieses Dogmas wagen. So stellt sich zunéchst die Frage nach der Erbstinde.
Es wiirde den Rahmen sprengen, wenn wir diesen historisch und theologisch
vielschichtigen und mit allerlei geschichtlichem und theologischem Ballast be-
frachteten, gleichwohl wichtigen Begriff in seinen theologischen und anthropo-
logischen Facetten und Bedeutungsverschiebungen erschlieflen wollten. Wenn
wir aber Marias ,,Erbsiindefreiheit” thematisieren wollen, muss wenigstens im
Ansatz geklart werden, was sie bedeutet, bzw. umgekehrt, was die ,,Erbstinde als
bleibende anthropologische Verfasstheit imn Menschen bewirkt, wo und wie auch
immer ihr Ursprung zu denken ist.

Wenn wir - ganz elementar und unter Absehung spaterer theologischer Deu-
tungsmuster — einmal auf den entsprechenden Bericht der Genesis schauen,'
lie3e es sich vielleicht so formulieren: Dass der Mensch der Versuchung ,,Ihr
werdet sein wie Gott* folgt, bewirkt eine grundsatzliche und bleibende Verzer-

13 Vgl. Papst Pius IX., Apostolische Konstitution sineffabilis Deus« (8.12.1854), in: Documenti pontifici
sull” Immacolata concezione. Rom 1954,
14 Vgl. Gen 3.



250 Karsten Erdmann

rung seines Verhéltnisses zu Gott und zu sich selbst. Gott und Mensch werden
gleichsam konkurrierende und rivalisierende Grof3en. Der sich von Gott ab-
wendende Mensch sieht sich als (Pseudo-)Gott und versucht, die Attributionen
Gottes auf sich selbst anzuwenden. Zugleich wird im Gegenzug Gott nach
menschlichem Maf3 gesehen, er wird zum Objekt von Relationen und Emotio-
nen, die im Menschlichen angemessen wiren, aber Gott gegeniiber ganzlich in-
adiquat sind. Etwas Grundsitzliches ist dadurch falsch geworden. Daher wirkt
sich die Erbsiinde nicht nur im Bereich des unmittelbar Relationalen zu Gott
hin, im Religi6sen, aus, sondern auch im Naturalen, da die gesamte anthropische
Selbstsetzung und -definition von dieser Verzerrung betroffen ist.

Die Erbstinde bewirkt eine fatale Verschiebung: Der Mensch verliert den Kon-
takt zur Transzendenz, sicht Gott wie ein menschliches Gegeniiber — ohnehin die
Gefahr eines jeden Monotheismus, wie die Kritiker desselben nicht miide wer-
den anzumerken - oder wendet sich schliefSlich von ihm ab, da seine Suche nach
dem eigentlich Transzendenten bei einem letztlich anthropomorph gewordenen
Gottesbild kein Ziel findet. Zugleich aber nimmt der andere Mensch den Platz
Gottes ein, wird mit absoluten, transzendierenden Erwartungen und Projektio-
nen befrachtet, die er nicht erfiillen und denen er nicht entsprechen kann.

Im Horizont des Neuen Testamentes bzw. der Verkiindigung Jesu gespro-
chen: Die Erbsiinde bewirkt eine bleibende, sich immer neu reproduzierende
Unfihigkeit, das Hauptgebot Christi ,,Du sollst Gott ...“ zu erfiillen."”” Indem Je-
sus dieses Gebot prononciert in den Mittelpunkt seines Anspruches stellt, kon-
stelliert er geradezu die erbsiindliche Verfasstheit des Menschen. Von hier aus
wird deutlich, inwiefern er selbst zur absoluten Krisis menschlicher Siinde wird
und wie bzw. dass der Glaube an ihn iberhaupt zur Antwort auf die Stinde wird.

Was wiirde unter diesem Blickwinkel bedeuten, ,,frei von der Erbsiinde® zu
sein? ,, Erbsilindefreiheit® wiirde bedeuten, die richtige Relation zwischen dem
Verhiltnis zu Gott und dem Verhaltnis zum anderen Menschen wieder herstel-
len zu kénnen. Gott Gott sein zu lassen und den Menschen Mensch. Gott nicht
mit Erwartungen, Projektionen und Anspriichen zu konfrontieren, wie sie ei-
nem Menschen gelten kénnen, und vom anderen Menschen nicht jenes Abso-
lute zu erwarten und zu erhoffen, das allein Sache Gottes ist.

Maria nun ist auf eine besondere, geradezu einmalige Weise mit dem Span-
nungsfeld, das sich hier auftut, konfrontiert. Ihr Sohn ist ganz Mensch, ganz ihr
Sohn, in aller Intimitédt und Spannung, die zwischen Mutter und Sohn herrscht;
mit allen biologischen und kulturell-irdischen Implikationen des Menschseins.
Zugleich ist der Sohn Jesus, im Sinne der christologischen Grundlegung, Subjekt
der hypostatischen Union, das heif3t er ,,ist“ auch Gott.'® Demzufolge muss sich

15 Vgl. Mt 22, 34-40.
16 Die Anflihrung ist hier nicht im Sinne einer Distanzierung intendiert, sie will vielmehr darauf verweisen,
dass der chalzedonensische Parallelismus von , Gott sein” und ,Mensch sein” eine Problematik eigener Art



Mystik und Dogmatik 251

Maria zu ihm als Mensch und zu ihm als Gott verhalten. Und sie muss dies bei-
des auf je addquate Weise leisten, um ihrer Sendung - und damit der Sendung
Jesu — treu sein zu konnen. Dies bedeutet nicht, dass wir unterstellen, die histo-
rische Person der Mutter Christi hdtte etwa die kiinftige christliche Dogmatik
»vorhergewusst“ 0.4. Es geht hier auch tiberhaupt nicht um eine spekulative, ins
Historische hinabsteigende Psychologie, sondern um grundsitzliche Situiert-
heiten. Wenn wir unterstellen,'” dass das Verhaltnis Marias zu ihrem Sohn - im
Sinne der Erzéhlung des Evangeliums - bleibend bestimmt ist durch den Inhalt
der Verkiindigung des Engels, so wird deutlich, worum es geht: Maria steht in
der Gefahr, einerseits ihren menschlichen Sohn zum Objekt religiéser Idolatrie
zu machen, oder andererseits die gottliche Sendung Jesu in so einmaliger Weise
in Bezug zu sich selbst zu sehen, dass religiése Hybris unausweichlich das na-
tiirliche Muttersein verschlingen und ausléschen wiirde.

Anders ausgedriickt: Die menschliche Erbsiinde, deren Folge ja gerade eine
Verwirrung des Verhiltnisses zu Gott und Mensch in jeweiliger Addquatheit ist,
hitte geradezu monstrose Folgen fiir jemanden, dem Gott und Mensch in einer
einzigen Gestalt in der absoluten Nihe miitterlich-familidrer Intimitdt begeg-
nen.

So ist es die Freiheit Marias von der Erbsiinde, die ihr die geforderte Erfiillung
ihrer Sendung erst ermdglicht. Und sie erweist sich darin auf Seiten der Mutter
als passgenaues ,,Gegenstiick", ja geradezu als Konsequenz der unvermischten
und ungetrennten Einheit von Gott und Mensch in Jesus Christus. Damit ist
nicht gemeint, dass Maria von der Erbsiinde frei sein ,musste” in dem Sinne,
dass Gott an ihr nicht anders hitte handeln ,,kénnen®, dass mithin die Glau-
bensaussage des Dogmas von 1854 eigentlich trivial sei. Es geht vielmehr um
den Aufweis der inneren Kohérenz dieses Dogmas im nexus mysteriorum tiber-
haupt, besonders im Blick auf das Zentrum christologischer Theologie, der Ein-
heit von Gott und Mensch in der Gestalt Christi. Diese Kohérenz scheint uns im
Blick auf das hier Umrissene von einer geradezu verbliiffenden inneren Logik
und Konsequenz, die alle Verdachtsmomente, die wir oben erwédhnten, ad ab-
surdum fiithrt. So betrachtet, legitimiert sich das Dogma ja geradezu dadurch,
dass es vom scheinbaren Rand her einen Durchblick freigibt zur Mitte, namlich
zur Person und Sendung Jesu, auf die es ein spezielles Licht wirft.

Es bleibt aber im Sinne unserer obigen Ausfithrungen noch ein weiterer
Schritt zu gehen. Wir hatten gesagt, dass die Feuerprobe des Dogmas nicht nur

aufweist, die darin liegt, dass in beiden Gliedern der Begriff »sein« differenziert zu verstehen ist; vgl. dazu
u.a. die entsprechenden Ausfliihrungen von K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einflihrung in den Begriff
des Christentums. Freiburg 1976.

17 Dies geschieht mehr im Sinne systematisch-theologischer Koharenz der Glaubensaussagen denn als
pseudo-historischer Ruckblick. Das komplexe Verhaltnis von historischen oder als historisch mdéglich ge-
dachten Faktizitaten und systematischen Glaubensaussagen gerade im Blick auf Maria, wo noch eine starke
anthropologisch-symbolische Ebene hineinspielt, kann hier nicht umfassend thematisiert werden.



252 Karsten Erdmann

seine theoretisch-systematische, rational einsehbare Relevanz und Stimmigkeit
im Gesamtkontext christlicher Theologie sein kann, sondern mindestens ebenso
seine Lebbarkeit, das heift seine Fruchtbarkeit fiir den personlichen Glaubens-
vollzug des Christen. Insbesondere alles, was in christlicher Lehre mit der Per-
son der Mutter Christi zu tun hat, ist hier zu befragen — denn wenn Maria tat-
sichlich Typus der Kirche und klarstes Urbild des Glaubens sein soll, wie das
Zweite Vatikanische Konzil gliicklich formulierte,' dann miissen die Glaubens-
aussagen liber sie ganz besonders mit diesem gelebten Glauben zu tun haben!

In der Tat: Maria, von der Erbsiinde befreit, fithrt vor, wie Gottes- und Nachs-
tenliebe miteinander kompatibel sind und nicht in Konkurrenz geraten und sich
ihrer Totalitdt berauben, sondern diese gerade erst unverzerrt ermdglichen und
sich gegenseitig tragen, wenn beides seinen je addquaten Raum unterschiedli-
cher Extensionalitit einnimmt. Insofern ist sie das lebendige Beispiel und zu-
gleich der ,,symbolische Grenzwert® fiir die Erfiillung des Hauptgebotes Christi.
Die spirituelle Aufgabe des Christen besteht dann darin, sich in der Kontem-
plation der marianischen Glaubensaussagen selbst auf den mystagogischen Weg
fithren zu lassen, das eigene Verhiltnis zu Gott und zum Néchsten in eine Ord-
nung zu bringen, die dem Gebot Jesu nach dem Urbild Marias wenigstens ap-
proximativ entspricht. Das kann bis in den banalsten christlichen Alltag reichen.
Und es belegt, dass tatsdchlich auch die scheinbar alltagfernsten und seltsams-
ten Dogmen sowohl spekulativ-theologisch einen unerschépflichen Reichtum
fiir die Reflexion bereithalten als auch individuelle Wege fiir das alltdgliche Glau-
bensleben eréffnen konnen.

Es scheint so, dass eine originére, lebendige christliche Spiritualitit, vielleicht
sogar eine wirkliche Mystik mdglich ist, die den Kern des Glaubens neu ent-
deckt. Und es scheint so, dass eine durchaus dogmatische Theologie, die nicht
vergisst, dass sie es mit Gott zu tun hat, aus der Reflexion ihrer eigenen Mitte he-
raus Wege zu einer solchen Mystik zu weisen imstande sein kann. Das lasst hof-
fen.

18 Vgl. Dogmatische Konstitution (iber die Kirche s>Lumen Gentium¢ (21.11.1964), n. 53; zit. n. 2LThK, Erg.-
Bd. 1, 329.




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


