
Mystik und Dogmatik
Karsten Erdmann / Anklam

Der Titel dieses Beitrages impliziert zunächst einen Anspruch, den einzulösen in
diesem Rahmen nicht möglich ist. In der Konsequenz könnte eine Darstellung
der gesamten christlichen Glaubensgeschichte unter dieser Überschrift ihren
Platz finden; denn diese Glaubensgeschichte lässt sich lesen als Prozess einer sich
immer wieder neu und anders konstituierenden Wechselwirkung zwischen dem
individuellen, erfahrungshaften Glaubensvollzug („Mystik“) und seiner ratio-
nalen, sprachlich formalisierten und in die kirchliche Sozialisation integrierten
(oder zu dieser in Spannung stehenden), kommunizierbaren Kodifizierung
(„Dogmatik“). Eine solche umfassende Darstellung kann und soll hier selbst-
verständlich nicht geleistet werden, und so beschränken wir uns notwendiger-
weise auf einen Ausschnitt. An dieser Stelle soll weniger die Geschichte als die
Gegenwart des Glaubens im Blickpunkt stehen, es soll danach gefragt werden, ob
sich aus der Spannung dieser beiden Pole innerhalb dessen, was wir Christentum
nennen, Impulse für das heute manchmal wie ermattet wirkende Glaubensle-
ben ergeben können; Impulse, die die Leuchtkraft ebendieses Glaubenslebens
womöglich erneuern helfen.1

Zugang I: situativ

Einer der am häufigsten geäußerten Vorwürfe gegen den christlichen Glauben
lautet: Er ist „dogmatisch“. Er vertritt eine Lehre, die man „glauben muss“. Vor-
stellungen von gefährlicher Gehirnwäsche und ideologischer Unfreiheit scheinen
nahezuliegen. Schon der Begriff »Dogma« hat, auch unabhängig vom Religiösen,
eine (ihm historisch zugewachsene) negative Konnotation. Mit ihm verbindet

1 Bevor wir uns der eigentlichen Thematik zuwenden, ist eine klärende Bemerkung zur verwendeten Be-
grifflichkeit unumgänglich: Wenn wir von »Mystik« und »Dogmatik« sprechen, haben wir »Spiritualität«
und »Theologie« im Blick. Natürlich ist Spiritualität nicht einfach identisch mit Mystik im eigentlichen Sinne.
Aber wir sehen hier in einer vergleichsweise „mittleren“ Position zwischen den Ansätzen Karl Rahners (Mys-
tik als Zukunfts- bzw. Überlebensform des Christlichen überhaupt) und Hans Urs von Balthasars (Mystik als
eine vom „normalen“ christlichen Glauben deutlich geschiedene, spezielle Weise der Gotteserfahrung)
Mystik im Sinne einer individuellen cognitio dei experimentalis als Paradigma christlicher individueller Got-
teserfahrung. Ebenso bei der Dogmatik: Theologie ist legitimerweise mehr und häufig auch erheblich an-
deres als Dogmatik. Aber letztlich ist Dogmatik, insbesondere in christologischer Zentrierung, als immer
neuer Versuch, das Ereignis „Jesus Christus“ auszusagen, Grundlage, Mitte und Referenzpunkt der Theo-
logie insgesamt. Und so mag es gestattet sein, in unserem Zusammenhang Mystik paradigmatisch für Spi-
ritualität zu lesen und Dogmatik für Theologie – auch, um die behandelten Probleme schärfer hervortre-
ten zu lassen.

GuL 86/3 (2013) 233–252

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 233



sich in unserem alltäglichen Sprachgebrauch die Vorstellung von einem starren,
unveränderlichen Lehrsatz, den anzuerkennen – womöglich gegen alle Evidenz
– von einer höheren Autorität verordnet wird. Der pejorative Gebrauch dieses
Begriffes, wie er heute umgangssprachlich üblich ist, hat auch auf den Binnen-
raum des Christentums übergegriffen: Auch bei vielen Christen regt sich Unbe-
hagen, wenn sie „Dogma“ oder „Dogmatik“ hören. Dass die Geschichte der
christlichen Dogmatik, so sehr sie auch mit kulturgeschichtlichen, ja politischen
Koordinaten in Berührung steht, ein grandioses Zeugnis sowohl der Kraft des
menschlichen Denkens als auch der Leidenschaft des Glaubens ist, wird gegen-
über dieser negativen Konnotation kaum mehr wahrgenommen. Vielmehr
taucht der Gedanke auf: Könnte es nicht ein „undogmatisches“ Christentum ge-
ben? Was das sein könnte, bleibt meist recht unklar, aber das Zauberwort „un-
dogmatisch“ scheint an sich schon Freiheit, Autonomie zu versprechen und wird
besonders gern dort beschworen, wo es gegen das kirchliche Lehramt zu kämp-
fen gilt – aber auch dort, wo es bona fide auf der Suche nach authentischer geist-
licher Erfahrung nicht für denkbar gehalten wird, dass eine solche im Rahmen
des tradiert Kirchlichen möglich sein könnte. Und wem ein undogmatisches
Christentum nicht reicht, der rekurriert oft gleich auf den Buddhismus, der für
viele Menschen unseres Kulturkreises die undogmatische Religion schlechthin
und damit eine brauchbare Alternative zum Christentum zu sein scheint. Frei-
lich kennen viele, die in diese Richtung blicken, weder den achtfachen Pfad des
Buddha noch erst recht die genau kodifizierten spirituellen Systeme der ver-
schiedenen monastischen Schulen des Buddhismus.

Leider hat alles, was mit „Dogma“ zu tun hat, nicht nur im christlichen All-
tagsbewusstsein einen schweren Stand. Auch in der theologischen Ausbildung
selbst hat es das Fach Dogmatik nicht leicht. Manchmal kommt es als mehr oder
weniger trockenes Spezialfach im Sinne der Dogmengeschichte daher, vielleicht
historisch oder sogar geistesgeschichtlich interessant, aber ohne jeden Bezug zur
Praxis des eigenen Glaubens. Manchmal, wenn es ein solches trockenes Spezial-
fach eben nicht sein soll, kommt es aber auch als unpräzis-wolkiges Reden über
eine wie auch immer verstandene christliche Spiritualität daher, dessen ratio-
nal-diskursives Potential sich eher bescheiden ausnimmt.

Nur selten wird die tradierte Dogmatik als Quelle wirklich lebendiger, po-
tentiell erfahrungsgesättigter oder wenigstens erfahrungsoffener Spiritualität
wahrgenommen oder auch nur als solche für denkbar gehalten. Anders aus ge-
drückt: Eine Mystik, die aus der Mitte der kirchlichen Lehre (eben der Dog -
matik) lebt und diese als Quelle authentischer, subjektiver geistlicher Erfah-
rung  erlebt, scheint gegenwärtig kaum präsent. Ja, auch für die Geschichte
des christlichen Glaubens wird eine solche Betrachtungsweise wirksam: Manch-
mal begegnet man einer Darstellung, als ob die Mystik sich grundsätzlich im
Kampf mit der Dogmatik, die dann in solcher Lesart als Paradigma des ideo lo-

234 Karsten Erdmann

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 234



gisch normierend Institutionellen, „Kirchlichen“, gesehen wird, befunden ha-
be.

Von welcher Seite aus man es auch betrachtet: Dogmatik hat heute einen
schweren Stand. Einem speziellen Problemkreis begegnen wir auch im Hinblick
auf die Mystik. Diesen erschließt uns ein Blick auf die spirituelle Landschaft des
gegenwärtigen christlichen Glaubens in seiner katholischen Konkretion; ein
Blick dorthin, wo religiöse „Erfahrung“, die sich selbst als in der Tradition christ-
licher Mystik stehend begreift, bzw. wo das Paradigma der „Erfahrbarkeit“ in
besonderer Weise im Mittelpunkt steht.2

Um die Vielfalt dessen, dem hier zu begegnen ist, wenigstens anzudeuten,
weisen wir auf drei untereinander höchst verschiedene Bereiche christlicher Spi-
ritualität hin. Der erste ist die Mystik der traditionellen (auch der kirchlich nicht
offiziell anerkannten) Erscheinungs- und Wallfahrtsorte, die sich durchaus in
Spannung zur „offiziellen“ Kirche befinden kann – meist von traditionalistischer
Seite aus und mit Kritik an der Entwicklung der Kirche in den vergangenen Jahr-
zehnten verbunden –, sich selbst aber oft als besonders „kirchentreu“ versteht. 

Häufig ist das, was hier geschieht bzw. vermittelt wird, konzentriert auf be-
stimmte „Seher(innen)“, die als spirituelle Leitgestalten figurieren, denen oft
hohe geistliche Autorität zuerkannt wird. Mag manches davon auch seltsam da-
herkommen, wie eine verspätete, manchmal geradezu karikaturenhaft wirkende
Neuauflage von Glaubenswelten vergangener Zeiten anmuten, mag manches
auch von seltsamer Neugier und apokalyptischer Erwartung getrieben sein, Ver-
borgenes, „mehr“, zu erfahren, als die übliche, als defizitär erlebte Verkündi-
gung der Kirche bereithält – so gibt es hier doch ein unbedingtes Ernstnehmen
der Tatsache, dass sich Gott individuell aktual dem Subjekt mitteilen kann in ei-
ner Weise, die subjektiv authentisch zugeschnitten ist.

Das zweite Feld ist eine vom Christlichen ausgehende, aber weit ins Interre-
ligiöse ausgreifende Spiritualität stark erfahrungsorientierter Natur, die den To-
pos »Mystik« für sich reklamiert und getragen wird von theologischen Ent-
wicklungen der jüngeren Vergangenheit bzw. der Gegenwart, etwa der Richtung
der „Pluralistischen Religionstheologie“. Hier werden unkonventionelle spiritu-
elle Abenteuer gewagt, die auf erhebliches Interesse stoßen, freilich um den Preis,
dass der Kern des Christlichen oft nur noch unscharf zu erkennen ist und Para-
digmen anderer Religionsformen in den Vordergrund treten – häufig unter Bei-
behaltung christlicher Terminologie, aber oft auch so, dass man nach der Au-
thentizität von deren Rezeption fragen muss.

Mystik und Dogmatik 235

2 Freilich ist darauf hinzuweisen, dass durchaus eine Spannung besteht zwischen einer sich selbst als Mys-
tik bezeichnenden Spiritualität und geistlichen Lebens- und Erfahrungsweisen, denen jede Selbstklassifi-
zierung und Etikettierung fern liegt, die aber dennoch nach allen gängigen Kriterien als mystisch bezeich-
net werden dürfen. Hier kommen die Schwierigkeit einer adäquaten Begrifflichkeit und die Vielschichtigkeit
der Fragen, die mit der Mystik zusammenhängen, ins Spiel, ohne dass wir dies weiter verfolgen könnten.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 235



Schließlich gibt es eine dritte Variante christlicher erfahrungsorientierter Spi-
ritualität, die sich selbst zwar nicht als Mystik bezeichnet, auch nicht in erster
Linie in der katholischen Kirche zu finden ist, aber auch dort ihren festen Platz
hat und in unserem Zusammenhang unbedingt mit zu betrachten ist: Das ist die
Richtung des „Charismatischen“ in Analogie zur Spiritualität etwa der Pfingst-
gemeinden im außerkatholischen Raum. Hier formt sich eine christliche Spiri-
tualität, die der theologischen Reflexion weitgehend entraten zu können meint,
sich oft sogar betont intellekt- und theologiefeindlich gibt, im Gegenzug aber
häufig in fundamentalistisch-biblizistische Verengungen gerät und andererseits
anfällig ist für mitunter extreme „Verweltlichung“ – etwa in Gestalt eines religiös
konnotierten Wohlstandsdenkens, das mehr US-amerikanische Ideologie ist als
christliches Denken.3

Alle drei „Richtungen“ sind ungeachtet ihrer Bedeutung und ihrer grund-
sätzlichen geistlich legitimen Momente, erst recht ungeachtet dessen, dass sich
in ihnen zahllose Menschen finden, deren geistliche Integrität unbestreitbar ist,
von Defizienzen gekennzeichnet: Die traditionelle „Erscheinungs“-Frömmig-
keit bleibt auf die Vergangenheit fixiert und ist oft einem undifferenzierten dua-
listischen Weltbild verhaftet. Der charismatischen Frömmigkeit mangelt es im
weitesten Sinne an Verständnis für Kreuz und Kirche, in ihrer sehr selektiven
Spiritualität überhaupt an einem Verhältnis zur Totale des Glaubens. Der inter-
religiöse Ansatz lässt häufig – wenngleich intentional unbeabsichtigt – tenden-
ziell die christlichen Fundamente letztlich erodieren. So unterschiedlich diese
Ansätze erscheinen, so ist ihnen als gemeinsamer Nenner vielfach eine deutliche
Skepsis gegenüber dem tradierten Lehrgebäude der christlichen Theologie ei-
gen, wenn auch aus unterschiedlichen Motiven: Wehrt sich eine „interreligiöse“
Spiritualität mehr gegen den als einengend erfahrenen christlichen „Absolut-
heitsanspruch“, so ist z.B. bei den Charismatikern häufig eine grundsätzliche
Theologie-Skepsis, mitunter geradezu eine regelrechte Intellektfeindlichkeit zu
konstatieren.

„Lehre“ und glaubenspraktische Spiritualität – und dies gilt nicht nur für die
hier skizzierten speziellen „Formen“ des christlichen Glaubens, sondern fast
mehr noch für den „Durchschnitt“ – scheinen heute auf höchst unterschiedliche
Weise auseinanderzudriften. Dies bedeutet für beide Ebenen ein Risiko: Wenn
die Theologie nicht mehr in der Praxis des gelebten Glaubens „ankommt“ und
von hier aus wiederum genährt wird, dann erstarrt sie, wird zum selbstreferen-
tiellen Gedankenspiel oder zur toten Ideologie. Wenn andererseits die „Fröm-
migkeit“ bzw. Spiritualität nicht mehr von der theologischen Reflexion getragen
wird, gerät sie leicht zur bloßen „Gefühlsreligion“, deren benennbare Inhalte

236 Karsten Erdmann

3 Die Auseinandersetzung damit ist angesichts dessen, dass ein sich „charismatisch“ verstehendes Chris-
tentum weltweit gegenwärtig eine enorme Ausbreitung erlebt, gerade auch in traditionell katholischen
Regionen, z.B. in Lateinamerika, ein dringendes Gebot der Stunde.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 236



sich zerfasernd entziehen. Oder sie baut sich eine fromme Sonderwelt, wie mit-
unter bei den drei skizzierten Richtungen zu beobachten – was beides für die
christliche differentia specifica verheerend ist.

Die Lebenskraft und Überlebensfähigkeit des christlichen Glaubens wird sich
auch daran entscheiden, ob und wie es in Zukunft gelingt, Spiritualität und
Theologie, Mystik und Dogmatik als zwei sich gegenseitig bedingende und be-
lebende Seiten des Christlichen in ein Verhältnis gegenseitiger Fruchtbarkeit zu
bringen, die ihre Kraft aus dem Zentrum des Christlichen bezieht.

Dies ist aus mehreren Gründen kein einfaches Unterfangen. Es ist kein gang-
barer, wenigstens kein fruchtbringender Weg, die Glaubenslehre zu reduzieren
auf ein bloßes Funktional oder eine „Theorie“ der Frömmigkeit. Damit wäre der
Spiritualität ein schlechter Dienst erwiesen. Denn die ganze Geschichte des
christlichen Glaubens und seiner Theologie zeigt, dass sich dann die christliche
Glaubenspraxis am weitesten entfaltet hat, wenn dies auf dem Hintergrund und
der Basis intellektuell hochstehender Reflexion geschehen konnte. Denn erst auf
dieser Basis konnte die christliche Lehre zu solchen Aussagen („Dogmen“) fin-
den, die auch eine tiefgehende Glaubenspraxis für den ermöglichte, der selbst
nicht an der intellektuellen Reflexion beteiligt war.

Im Gegenzug: Es wäre ebenso fatal, auch wenn eine solche Gefahr gegenwär-
tig weniger relevant sein dürfte, den Glaubensvollzug auf den affirmativen Nach-
vollzug einer begrifflich, dogmatisch kodifizierten Lehre zu reduzieren. Damit
wäre eine christliche Ideologie, aber kein lebendiger, auch subjektiv authenti-
scher Glaube konstituiert – schon gar nichts, was im Entferntesten als „Mystik“
zu verstehen wäre.

Es bedarf der Wiederentdeckung der Dogmatik als Nährbodens wirklich ori-
ginär christlicher Spiritualität, ja Mystik. Dafür muss selbst die spekulativste
Dogmatik von „Leidenschaft für Gott“ getragen sein. Und die geistliche Erfah-
rung muss damit rechnen, dass die einfachsten christlichen Glaubenslehren
(„Dogmen“) ebenso wie die anspruchsvollsten Versuche ihrer intellektuellen Re-
flexion und Erschließung tatsächlich nicht nur abstrakt bleibende „Lehre“ sind,
sondern als Katalysatoren ebendieser Erfahrung selbst wirken können.4

Dies heißt nun keineswegs, man müsste Dogmatik nur entsprechend vermit-
teln, und schon wären zukünftige Mystiker oder doch wenigstens Christen, die
in einer lebendigen Glaubenserfahrung stehen, einfach „da“. Wer so denken
würde, hätte nicht nur von christlicher Mystik, sondern vom Grundsätzlichen
des Christentums falsche Vorstellungen. Mystik bleibt immer Geschenk, unver-
fügbare Gabe Gottes an den Einzelnen. Aber die Bedingungen, unter denen mys-

Mystik und Dogmatik 237

4 Die Geschichte des christlichen Glaubens ist voll von Beispielen des Gelingens einer solchen Synthese. Ori-
genes, Maximus Confessor, Anselm von Canterbury, Rupert von Deutz mögen hier als Gewährsmänner ge-
nannt sein – nicht umsonst Gestalten vor bzw. an der Grenze zum Hochmittelalter, von dem an das Ver-
hältnis von „Mystik“ und „Dogmatik“ tendenziell immer problematischer wurde.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 237



tische Glaubenserfahrung sich entfalten kann, sind für ihr Zustandekommen
wesentlich. Denn es ist eben nicht so, dass mystische Erfahrung ein Geschehen
ausschließlich zwischen Gott und dem einzelnen Menschen wäre. So persönlich
und absolut individuell zugeschnitten sie auch jeweils ist – die entsprechende
kirchlich-theologische wie auch die jeweilige kulturelle Situation spielt dabei
keine geringe Rolle. Nicht zufällig korrelieren die Weisen mystischer Glaubens-
erfahrung bzw. die typischen Prägungen der Spiritualität insgesamt durchaus
mit den jeweils synchronen theologischen bzw. kulturellen Themen und Topoi.5

Gerade die beeindruckende Kohärenz zwischen Mystik und Theologie an den
entscheidenden Punkten der Kirchengeschichte – Kohärenz kann durchaus auch
darin bestehen, dass beides in ein Verhältnis von letztlich fruchtbarer Spannung
zueinander tritt – zeugt von der inneren Einheit der Kirche, der Einheit von
Theologie, kirchlicher Verkündigung und individueller Glaubenserfahrung. Der
Blick auf die Kirchengeschichte lehrt auch, dass höchste intellektuelle Spannung
und ausgreifende Weite des theologischen Denkens gerade nicht im Gegensatz
zur Mystik stehen, sondern sie im Gegenteil enorm befruchten können.

Doch noch etwas ist grundsätzlich zu bedenken: Warum ist denn nun aber ein
„undogmatisches“ Christentum wie oben angedeutet nicht die Lösung für diese
Fragen? Die einfache Antwort darauf lautet: Ein „undogmatisches“ Christentum
führt sich selbst ad absurdum. Es ist schlicht unmöglich. 

Warum? Alle christlichen Glaubensaussagen, ganz unterschiedlichen Grades
an Verbindlichkeit, rekurrieren auf die Wahrheit der Tatsache, dass Gott sich
nach Auffassung des Christentums in der menschlichen Person Jesu offenbart
hat. Diese Aussage umschreibt nach Meinung christlicher Theologie eine ob-
jektive Wirklichkeit, deren Spezifikation letztlich das ganze Gebäude der Theo-
logie und Lehre entstehen lässt. Ist eine solche wie auch immer zu verstehende,
zu präzisierende und in einen Kontext einzuordnende, verbindliche und kon-
stitutive Aussage im Sinne einer Tatsachenbeschreibung, also ein „Dogma“, nicht
möglich, löst sich das Christentum selbst auf – denn was wäre dann noch sein
„Inhalt“?

Christentum als reine Negative Theologie ist undenkbar, so wichtig kon-
textuell im christlichen Rahmen diese Denkrichtung auch ist. Christentum als
trinitarisch die Geschichte transzendierende Religion bleibt gleichwohl an ge-
schichtliche, raum-zeitlich konkretisierbare Faktizitäten rückgebunden; und dies
nicht nur, indem diese als zu übersteigende Zwischenstufen auf dem Weg zum
Absoluten präsent wären – dann wäre ein „dogmenloses Christentum“ tatsäch-
lich denkbar, ja es wäre sogar das letzte Ziel.6 Sondern so, dass die inkarnatori-

238 Karsten Erdmann

5 Man vergleiche etwa das Menschenbild bei Hildegard von Bingen und bei Teresa von Avila und setze es
in Beziehung zu den Veränderungen in Anthropologie und Kultur vom Hochmittelalter bis zur Renaissance.
6 Eine solche Position, die das eigentlich Christliche subtil verfehlt, hat Ernst Jünger in den Marmorklippen
mit unübertroffener, von ihm hier durchaus affirmativ gemeinter Präzision beschrieben: „… daß wohl das

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 238



sche Kenosis-Gestalt durch das übersteigend Trinitarische nicht einfach aufge-
hoben würde, sondern sogar erst durch dieses ihre bleibend aktuale Bedeutung
erhält. Damit muss das Christentum sprachlich, also sagbar, also in der Konse-
quenz dogmatisch bleiben, denn nichts anderes als die Aussagbarkeit ist mit die-
sem Begriff letztlich anvisiert.7

Aufgabe der Theologie ist es, diesen Umstand, der ja gerade eine wesentliche
differentia specifica des Christentums markiert, nicht als bedauernswerte Enge zu
beklagen, sondern im Gegenteil zu zeigen, dass gerade hier die Weite und hu-
mane Kompatibilität des Christlichen liegen. Im Vorfeld dessen bewegen sich
die nachfolgenden Überlegungen.

Zugang II: anthropologisch

Der Mensch ist keine von der Welt abgeschottete Monade, sondern in Werden,
Sein und Vergehen tief auf das Ganze der Welt bezogen. Dies eint ihn mit allen
anderen Lebewesen, letztlich mit allen „wirklichen Einzelwesen“ – actual entities
(Whitehead) – und es ist zugleich das Feld seiner spezifischen humanen For-
mung und Bewährung. Menschliche Subjektivität wächst immer in der Ausei-
nandersetzung mit dem Objektiven; der Mensch braucht immer ein „Außen“.
„Innen“ und „Außen“ ist ein komplexes Thema der Anthropologie, das weit in
deren Einzeldisziplinen hineinreicht, wie Psychologie, Pädagogik usw. 

Vieles, was vom Menschen als integraler Teil der eigenen Subjektivität erfah-
ren wird, war einmal ein „Außen“, das auf dem Wege subjektiver, biographi-
scher und kulturell wie auch immer gestalteter Aneignung zum „Innen“ gewor-
den ist. Und Leben vollzieht sich auch, indem das Umgekehrte geschieht:
Inneres, das zunächst in subjektiven Vorstellungen, Gedanken, Emotionen exis-
tiert, wird zum „Außen“, indem es sich objektiviert. Erst an solchem „Außen“,
wenn ihm das Eigene wie ein Anderes gegenübertritt, erfährt der Mensch, wer
er ist – und in der Perspektive, wer er noch sein könnte. Diese komplementären
Prozesse machen in diffiziler, nie auszulotender Komplexität das aus, was eine
menschliche, individuelle Persönlichkeit ist, wobei dieses „Sein“ selbst keine Sta-
tik bedeutet, sondern ein Werden, das Identität gerade im Wechselspiel von Flux
und Permanenz wie von Identität und Alterität entstehen lässt.

Ein entscheidendes Konstitutivum des Menschen hierbei ist seine Fähigkeit
zur Subversion. Wobei das existentielle Experiment darin besteht, diese Subver-
sion konstruktiv zu wenden. Subversion ist der Kampf gegen die erfahrenen

Mystik und Dogmatik 239

Dogma die Grade der Vergeistigung begleite – wie ein Gewand, das auf den frühen Stufen mit Gold und
Purpurstoff durchflochten ist und dann mit jedem Schritte an unsichtbarer Qualität gewinnt, indes das
Muster sich allmählich im Licht verliert.“ (vgl. Ders., Auf den Marmor-Klippen. Hamburg 1939, 73).
7 Zum Verhältnis der „Aussagbarkeit“ zur Selbsttranszendenz des jeweils Ausgesagten s.u.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 239



Grenzen und Normen, die Fähigkeit, vorfindliche Ordnungen und Systeme zu
hinterfragen und sie im Namen der subjektiven Expansion außer Geltung zu set-
zen, sie zumindest in ihrer je begrenzten Reichweite und Geltung zu durch-
schauen und dementsprechend mit ihnen umzugehen. Freilich, wenn der sub-
versive Impuls in reiner Negation verharrt, wird er unweigerlich Destruktivität
hervorbringen, die die Gefahr in sich trägt, die menschliche Persönlichkeit
schließlich selbst zu ergreifen und zu beschädigen. Entscheidend für die mensch-
liche Reifung ist, ob es gelingt, das subversive Potential wiederum in Konstruk-
tivität münden zu lassen.

Einer der in seinen Folgen möglicherweise fatalsten Wege, den die Lehre vom
Menschen in den vergangenen Jahrhunderten eingeschlagen hat, war es, anzu-
nehmen, dass eine menschliche Persönlichkeit sich umso freier und besser ent-
falten könne, je weniger „Reibungsflächen“ sie ausgesetzt sei. Richtig daran ist
ohne Zweifel, dass es deformierende und erdrückende Einflüsse geben kann, die
zerstörerisch und Reifung verhindernd wirksam werden können. Die Gefahr be-
steht darin, angesichts dieses Umstandes „das Kind mit dem Bade auszuschüt-
ten“ und im Namen individueller Emanzipation eine absolute „Freiheit“ zu pro-
pagieren, die dem Menschen jegliche Reibungsflächen erspart. Eine solche
Utopie führt, verführerisch daherkommend, wenn sie in die Tat umgesetzt wird,
zu katastrophalen Ergebnissen. Wenn Grenzen und Normen als Reibungsflä-
chen des subversiven Potentials ausfallen oder nicht genügend Widerstand für
seine Entfaltung bieten, wird dieses Potential kein angemessenes Objekt finden
und sich auf inadäquate Objekte richten oder gegen das eigene Subjekt selbst. 

Ähnliches gilt auch für das kollektive, gesellschaftlich-politische Tun des Men-
schen: Wo schrankenlose Freiheit propagiert und angestrebt wird, entstehen ent-
weder schrankenlose Anarchie oder totale Verfügbarkeit des seines konstitutiven
Potentials beraubten Individuums, die sich selbst dann womöglich als realisierte
Freiheit maskiert.

Das hier Angesprochene ist wichtig für den Bereich des Religiösen. Man
könnte zunächst wohl meinen, dass sich die religiöse Erfahrung des Menschen
dort am freiesten entfalte, am unmittelbarsten, am „mystischsten“ oder auch am
„reinsten“ wäre, wo keine störenden Dogmen sich zwischen Gott und den Men-
schen drängten. Etwa dies war einer der Ausgangspunkte vieler religiöser Re-
formbewegungen,8 die alles, was ihrer Meinung nach störend zwischen Gott und
Mensch stand, um jeden Preis beseitigen wollten. Dazu gehörte dann oft nicht
nur das geistige Gebäude der Theologie, sondern auch der sakramentale, sakrale
und ästhetische Raum der jeweiligen Religion, in dem deren Theologie sich kon-
kretisierte.

240 Karsten Erdmann

8 Es handelt sich hier offenbar um einen fundamentalen Mechanismus, der sich analog auch in anderen
Religionen findet.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 240



Auch die Reformation des 16. Jahrhunderts war weithin von diesen Vorstel-
lungen inspiriert. Folge davon war, ganz im Sinne des oben skizzierten anthro-
pologischen Ablaufs von subjektiver Expansion, ihr entgegenstehendem Wi-
derstand und folgender konstruktiv zu wendender Subversion, dass Mystik, die
sich im reformatorischen Bereich findet, immer eine randständig-heterodoxe
Tendenz hat und es den Kirchen der Reformation nie gelungen ist, sie für den
Kernbereich evangelischer Spiritualität fruchtbar werden zu lassen, exempla-
risch abzulesen an so bedeutenden Gestalten wie etwa Jakob Böhme. Die Mys-
tik hat hier, anders als in der katholischen Kirche, kaum ein konstruktives Wi-
derlager gefunden, das es ihr ermöglicht hätte, in der Mitte der Kirche ihr
subversives Potential konstruktiv zu wenden und zu entfalten, wie es etwa Fran-
ziskus von Assisi und Ignatius von Loyola (nicht nur trotz, sondern auch wegen
der ihnen entgegengebrachten Widerstände) gelungen ist. 

Offenbar entfaltet sich Mystik gerade dort, wo es etwas gibt, das als Wider-
stand, als Katalysator auch, als objektivierender Gegenpol zur subjektiven Er-
fahrung und inneren Wirklichkeit dieser Erfahrung, durchaus auch als deren
Korrektiv fungieren kann – ganz in Übereinstimmung mit dem, was wir oben
zur Entfaltung des individuellen Humanums skizziert haben – ein Hinweis viel-
leicht auch auf den wichtigen Umstand, dass die Glaubenserfahrung immer auch
der konstitutiven Wirklichkeit des Menschlichen Rechnung trägt, seinen Para-
digmen folgt, diese integriert und nicht etwa neben ihnen eine Sondersphäre
konstituiert.

Zugang III: ästhetisch

Nach diesem vom eher Anthropologischen ausgehenden Zugang versuchen wir
einen weiteren von anderer Seite aus, nämlich vom Ästhetischen. Kunst und
christliche Mystik sind in ihrer strukturell-anthropologischen Situiertheit eng
miteinander verwandt.9 Beide sind zunächst persönliche, zutiefst subjektive Er-
fahrungswelten, die weit ins Überpersönliche ausgreifen und in denen Subjek-
tives und Trans-Subjektives, Individuelles und Interpersonales in komplexen
Verhältnissen zueinander stehen. Die Parallele ihrer jeweiligen Dynamik besteht
zentral in Folgendem: Beide konstituieren sich wesenhaft an einem „Ort“, an
dem das Subjektive in Wechselwirkung tritt mit einem überpersönlichen „Sys-

Mystik und Dogmatik 241

9 Dies mag auf den ersten Blick verwunderlich erscheinen. Doch besteht unseres Erachtens die Analogie
zum einen in der „Ganzheitlichkeit“ ihres jeweiligen Zugangs zur Wirklichkeit des Menschen und mehr
noch – im Rekurs auf das je Gestalthafte des Kunstwerkes im Raum des genuin Ästhetischen und, im Raum
des Christlichen, der Inkarnationsgestalt Jesu; vgl. hierzu den spektakulären und in seiner Radikalität im-
mer noch zu wenig verstandenen Ansatz H.U. von Balthasars, das Heilsgeschehen als „Theodramatik“ zu
fassen.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 241



tem“. Movens des künstlerischen Schaffens ist der individuelle Ausdruckswille
des Künstlers. Aber das Kunstwerk ist kein nur subjektives Produkt. Vielmehr
greift der Künstler auf einen je vorfindlichen Kanon an normativen Verfahren,
Handwerklichem, durchaus rational Vermittelbarem und „Lernbarem“ zurück,
den er sich subjektiv anverwandelt und dem er in seinem Schaffen persönliche
Prägung gibt. Das tief Paradoxe der Kunst besteht nun darin, dass die bedeu-
tendsten „Ergebnisse“ dieses Prozesses – wie die Geschichte der Künste uns lehrt
– gerade nicht dort entstehen, wo dieser historisch durchaus wandelbare Kanon
des Theoretisch-Handwerklichen möglichst unverbindlich und vermeintlich
„weit“ ist, sondern gerade dort, wo ein Normensystem gilt, in dem einerseits ein
komplexes System von Vorgaben existiert, das aber wiederum in sich so elas-
tisch ist, dass der jeweilige „Kanon“ womöglich bis zum Zerreißen gedehnt wird,
doch grundsätzlich gültig bleibt. Diese Gültigkeit garantiert einerseits die artifi-
ziellen Differenzierungsmöglichkeiten der künstlerischen Sprache, andererseits
die intersubjektive Kommunikabilität der Kunst. 

Der Rezipient, beheimatet im ästhetischen Kanon seiner Zeit und Umwelt,
verfügt durch diese Prägung über ein Sensorium, das er grundsätzlich braucht,
um das Kunstwerk adäquat zu rezipieren – er versteht die Sprache der Kunst.
Ihr Erlernen freilich stellt in den wenigsten Fällen einen bewussten Akt dar, son-
dern geschieht durch Gewöhnung an den sensuellen Eindruck.

Ein Beispiel soll diesen komplexen Sachverhalt erläutern. In der Musik um
1790 gab es ein normatives System des Komponierens. Die einzelnen Parame-
ter der musikalischen Struktur waren dem subjektiven Schaffen des Komponis-
ten vorgeordnet. Dazu gehörten bestimmte musikalische Formen, etwa die So-
natenhauptsatzform und das Rondo als formale Strategien des Großablaufs eines
Stückes; dazu gehörte ein bestimmter Radius der Harmonik, also etwa des Ge-
brauches der Tonarten, Akkorde und des Kontrapunktes. Solche Normen waren
keine willkürliche Erfindung von Musiktheoretikern oder Komponisten, son-
dern Ergebnis kompositionsgeschichtlicher Entwicklungen, gekennzeichnet ei-
nerseits von hoher Verbindlichkeit: Eine Sinfonie etwa, die in dieser Zeit mit ei-
nem langsamen Satz beginnt oder endet, wäre eine seltene und als solche
besonders wahrgenommene Ausnahme. Andererseits: Je stabiler der Normen-
kanon des Komponierens, desto größer war auch der subjektive Radius des Ge-
staltens, desto genauer wurden die jeweiligen subjektiven Abweichungen vom
virtuell immer präsenten Modell wahrnehmbar.

Am Widerstand des dem Subjektivem vorgegebenen Materials formt sich in
solcher Kunst der subjektive Gestaltungswille. Er behindert ihn quasi konstruk-
tiv, indem er ihm eine Reibungsfläche bietet, an dem sich das Subjektive formt,
bis es sich das Modell oder den „Kanon“ gänzlich anverwandelt hat und ihm
wiederum seine eigene Prägung aufdrückt, die dann in einem weiteren Prozess
sich gleichsam verobjektiviert und selbst wiederum in den Kanon eingeht – der

242 Karsten Erdmann

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 242



ja auch nicht ein für alle Mal statisch präsent und gültig ist, sondern in die Ge-
schichte gelagert, damit auch veränderlich, aber relativ stabil ist.

Eine Sinfonie von Joseph Haydn (1732–1809) und eine von Wolfgang Ama-
deus Mozart (1756–1791) folgen einem grundsätzlich gleichen formalen Modell
– beide haben in der Regel vier Sätze. Ein schneller Sonatenhauptsatz, der der ge-
wichtigste des Werkes ist, bildet den Beginn, dann folgt ein langsamer Satz, die-
sem ein dreiteiliges Menuett, und den Schluss bildet wiederum ein Satz in So-
naten- oder Rondoform. Auch die tonale Struktur des Tonsatzes bewegt sich in
einem vergleichbaren Rahmen, der aber wiederum in sich so komplex ist, dass
er neben der Vergleichbarkeit auch stärkste individuelle Differenzierungen
 ermöglicht und trägt, ohne dass die Stabilität des zugrunde liegenden Modells
zerstört wird. Im Gegenteil – erst in der individuellen Prägung konkreter ästhe-
tischer Gestaltqualität erfährt sie ihre eigentliche Realisation. Nicht das „Lehr-
buchschema“ macht die Kunst aus, sondern das konkrete Kunstwerk selbst. In-
dem so subjektiv geprägte Werkgestalt und transsubjektive ästhetische Norm
zusammenfinden, wird das Kunstwerk intersubjektiv kommunizierbar, rezi-
pierbar, vergleichbar, der Rang seiner Originalität bewertbar. Die relativ objek-
tive ästhetische Norm ermöglicht individuelles ästhetisches Erleben in seiner
Wahrnehmung von Identität und Differenz innerhalb des jeweiligen Kunstwer-
kes als Prozess subjektiver Aneignung.

Das ästhetische Modell, das dem konkreten Kunstwerk vorgelagert ist, formt
das Werk, wirkt als Reibungsfläche, als Begrenzung des Subjektiven wie zugleich
als dessen Ermöglichungsfeld. Es bedarf dieses Subjektiven zugleich, um von der
abstrakten in die konkrete Wirklichkeit einzutreten – wie Kunst ja immer nur als
konkretes Kunstwerk „wirklich“ ist.

Ganz im Sinne des oben im Rahmen des allgemein Anthropologischen be-
schriebenen Wechselspiels von Subversion und Rekonstruktion hat jeder Kom-
ponist, der sich etwa der Sonaten- oder Fugenform bediente, ihr Schema gleich-
sam konstruktiv dekonstruiert und im Ausgleich dieser divergierenden Impulse
das Eigene geschaffen. 

Eine Problematik der Kunst des 20. Jahrhunderts besteht gerade darin, dass
sich die verbindlichen Normen des Ästhetischen verflüchtigt haben, so dass je-
der Künstler gezwungen ist, den ästhetischen Kanon, innerhalb dessen er seine
Vorstellungen realisiert, selbst neu zu definieren – was Probleme mit sich bringt
sowohl für die Kunstproduktion als auch für die Rezeption.10

Nun mag man fragen: Welchen Sinn haben diese scheinbar weitab vom
Thema Spiritualität liegenden Überlegungen für das Verständnis christlicher
Mystik? Ist es nicht sogar bemerkenswert inadäquat, einen Zugang zur Mystik,

Mystik und Dogmatik 243

10 Unübertroffen ins Wort gebracht und ausgelotet von Thomas Mann im Doktor Faustus, insbesondere
in Adrian Leverkühns Gespräch mit dem Teufel.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 243



in deren Ereignishorizont es um letzte Fragen nach Gott, Welt und Mensch geht,
über die Brücke des Ästhetischen zu suchen? In diesem Zusammenhang sei noch
einmal auf von Balthasars „Theodramatik“ hingewiesen, die vorgeführt hat, dass
der Raum des Spirituellen sehr wohl über den Weg des Ästhetischen betreten
werden kann. In anderen Fällen ist es gerade die Mystik selbst, die ins Ästheti-
sche ausgreift, um selbst sprachfähig zu werden (Pseudo-Dionysios Areopagita,
Johannes vom Kreuz).

Inwiefern kann nun aber Kunst in der skizzierten Weise ihres Zustandekom-
mens eine konkrete Hilfe sein für das Verstehen der Dynamik christlicher Mys-
tik? Kurz zusammengefasst ist zu sagen, dass in ihr ein ähnliches Verhältnis be-
steht zwischen Subjektivem und Objektivem wie in der Kunst. Zwischen
subjektiver religiöser Dynamik und kirchlich verorteter Dogmatik oder „Lehre“
besteht eine ähnliche Beziehung wie zwischen individuellem Ausdruckswillen
und objektivierter künstlerischer Norm. 

Es ist erstaunlich, wie weit diese Analogie geht und welche Perspektiven einer
Theorie und Theologie der Mystik sie zu eröffnen vermag. Auch die christliche
Mystik kommt zustande, indem etwas Vorfindliches, der „Inhalt“ des christli-
chen Glaubens, wenn man so will, das Dogma, auf die subjektive religiöse Er-
fahrung trifft. Die Mystik entsteht nicht voraussetzungslos – so wenig wie der
Künstler alle Parameter des von ihm zu schaffenden Kunstwerkes selbst neu er-
findet –, sondern, indem die Erfahrung das dem Subjekt immer vorausliegende
Dogma ergreift und sich an ihm zu einer je persönlich geformten subjektiven
Evidenzgestalt kristallisiert. 

Das Dogma hat wie die jeweils geltende künstlerische Form oder, weiter ge-
fasst, der geltende ästhetische Kanon, dabei zweierlei Funktion: Einerseits kata-
lysiert es die sonst amorph bleibende Erfahrung und lässt sie damit eigentlich
erst „wirklich“ werden – „wirklich“ nicht ihrem auf Gott bezogenen Gehalt nach,
sondern wirklich im Sinne der Wirksamkeit in der Sphäre des menschlichen
Glaubens gemäß seiner erfahrungshaften Dimension; auch, indem das Dogma
eine, wenn auch immer nur angenäherte Sprachgestalt dieser Erfahrung ermög-
licht und damit auch eine nicht nur ex negativo konstituierte intersubjektive
Kommunikabilität herstellt. Andererseits stellt es ein Korrektiv dar, das die mys-
tische Erfahrung rückbindet an das Gesamt des christlichen Glaubens, sie damit
einerseits limitiert, aber zugleich auf eine Weise ausweitet, die dem isolierten
Subjekt allein nicht möglich wäre.

Freilich sollte man sich diese vielfältigen Bezüglichkeiten nicht zu einfach
strukturiert vorstellen. Das kirchliche Dogma ist nicht nur der normative und
normierende Maßstab der mystischen Erfahrung, schon gar nicht ihr ideologi-
sches Korsett, darf es jedenfalls nicht sein um den Preis der Lebendigkeit des
Glaubens selbst. Gerade hier hilft die Analogie zur Kunst: Das Modell einer spe-
ziellen künstlerischen Form ist kein „einzuhaltendes“ Gesetz, sondern ein Mo-

244 Karsten Erdmann

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 244



dell, das dem Künstler als Ermöglichungsraum subjektiven Ausdrucks- und Kon-
struktionswillens dient. Aber nicht, indem er es lehrbuchhaft anwendet, son-
dern, indem es ihm eine je subjektive Anverwandlung und Brechung ermöglicht
und damit, ohne die objektive Gültigkeit zu verlieren (sie bestätigt sich vielmehr
darin, dass das jeweilige Modell sich als solcher subjektiven Anverwandlung fä-
hig erweist), seine Abstraktheit verliert und in den Raum realer künstlerischer
Gestalt und tatsächlicher ästhetischer Erfahrung eintritt. Im geistlichen Leben
geschieht Analoges.

Dogmen als Glaubensräume

Christlicher Glaube existiert nie „abstrakt“, sondern immer als Daseinsform kon-
kreter Menschen. Immer geht die Offenbarung Gottes, die in der Person Jesu
Christi und ihm folgend in der christlichen Glaubenslehre konkrete Gestalt ge-
worden ist, eine Verbindung mit einer in bestimmter Weise geprägten mensch-
lichen Person ein. Diese Daseinsweise des Glaubens ist also stets subjektiv.

Dogmatik existiert demnach, wenn sie nicht als rein lehrbuchhafte Abstrak-
tion, sondern „erfüllt“, in Gestalt lebendigen Glaubens, da ist, immer nur in sub-
jektiver „Formung“. Aber diese subjektive Daseinsweise ist keine Defizienzform,
sondern eine gemäße und von Gott, wenn man so sagen darf, intendierte – da der
Mensch eben stets Subjekt bleibt. Noch die abstrakteste Theologie, wenn sie vom
glaubenden Subjekt betrieben wird, ist durch die Subjektivität des Glaubenden,
der da Theologie treibt, geformt.11

Das ist zugleich auch ihre Stärke. Denn nur die subjektive Formung, die im-
mer etwas vom dynamischen Gegenüber von Gott und Mensch erkennen lässt,
macht Theologie/Dogmatik zum Faszinosum. Sie lässt erkennen, wie es sich mit
der Dogmatik in Wahrheit verhält: Sie ist kein Korsett, das den Glauben des ein-
zelnen Menschen einengen und ideologischen Restriktionen unterwerfen würde.
Dass Dogmatik bzw. Theologie mitunter so wirkt (oder eher: gewirkt hat), steht
außer Zweifel – doch dafür ist nicht ihre originäre Struktur, sondern ihre histo-
risch immer wieder begegnende Deformation zur Ideologie verantwortlich zu
machen.

In Wahrheit sind die Dogmen des christlichen Glaubens Ermöglichungs-
räume, Lebensräume eben dieses Glaubens, Paradigmen, die dem Glauben an
Jesus Christus Struktur geben und jene subjektive Aneignung und Gestaltwer-
dung ermöglichen, die den Glauben im Innern des Subjektes erst „existent“ wer-
den lässt.

Mystik und Dogmatik 245

11 Dies spricht keineswegs gegen ihre Wissenschaftlichkeit und rationale Verantwortbarkeit, denn selbst
in den Naturwissenschaften, sogar in der Mathematik ist es nicht anders.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 245



Diese Räume sind wie die Oberfläche einer Kugel endlich, aber in sich unbe-
grenzt. „Endlich“ meint, dass Dogmen, satzhaft gefasste Aussagen über Sach-
verhalte des Glaubens, definitive Aussagen sind, die eine bestimmte „Reichweite“
haben, durchaus vergleichbar anderen Aussagen über weltimmanente, objektive
Dinge. Sie sagen etwas und nur dieses. Zugleich aber, und darin unterscheiden
sie sich von jenen, eröffnen sie einen unbegrenzten Raum. Dies einerseits, da sie
immer Aussagen sind, letztlich auf der Basis der Analogia entis gründend, über
Gott (und damit transzendent „offen“), andererseits, da in ihnen zeitinvariante
Offenbarung und je kontingente, veränderliche menschliche Geschichte und In-
dividualität aufeinandertreffen in einer unendlichen Fülle des Möglichen. Damit
nehmen sie eine je historisch und individuell verschiedene „Färbung“ an. Diese
ist aber keine „Trübung“, sondern ihre je einmalige, unwiederholbare Daseins-
weise, die in je unwiederholbarer Konkretheit gerade die unendliche Fülle des je-
weiligen Glaubenssatzes, die letztlich in der Fülle der Gestalt Christi gründet, er-
fahrbar werden lässt.

Oder noch anders: Das Dogma ist jeweils das gleiche. Aber da die Menschen,
auf die es trifft, verschieden sind, synchron wie diachron, wird es je verschie-
dene Gestalt annehmen durch seine jeweils unterschiedliche „Resonanz“ im
 Individuum. Die innere Unendlichkeit des Dogmas zeigt sich in der uner-
schöpflichen Vielfalt subjektiver Variationsmöglichkeiten seiner geistlichen An-
eignung. Und da jeder christliche Glaubenssatz in Beziehung zur Person Christi
steht (wenn auch vermittelt, so muss sich diese Bezüglichkeit doch aufweisen
lassen), gibt es auch kein christliches Dogma, von dem der Christ sagen könnte:
„Dieser Glaubenssatz geht mich nichts an.“ Freilich muss das nun gerade nicht
heißen, dass jeder Glaubenssatz für jeden Christen subjektiv immer gleich wich-
tig, relevant und plausibel wäre.

Erst in der Weise dieser subjektiven Aneignung beginnen die christlichen
Glaubensaussagen zu „leuchten“, werden sie von Lehrsätzen zu existentialen
Wahrheiten, die ihre Wahrheit auch erweisen, indem sie dem Subjekt helfen,
die Wahrheiten und Grundlegungen seiner eigenen Existenz im Licht des Glau-
bens zu erkennen und zu deuten. Dies allerdings nicht einseitig, indem Glau-
benssätze auf anthropologische Aussagen oder auf nur innersubjektiv relevante
Wahrheiten reduziert würden. Ihr objektivierender, immer dem je Subjektiven
vorgeordneter und dieses transzendierender Gehalt bleibt gewahrt. Sie können
ja gerade deshalb dem Subjekt als „Lebensraum“ dienen, weil sie von diesem in
sich völlig unabhängig sind, nicht als „Sätze“, sondern in ihrem geoffenbarten,
auf Gott rückbezüglichen und darum vom Subjekt zuinnerst unabhängigen We-
sen.

Jedoch: Nicht nur vom Subjekt zum Dogma führt ein Weg. Auch in die um-
gekehrte Richtung gibt es eine Bewegung, die wahrzunehmen nicht weniger
wichtig ist, wenn wir den christlichen Glauben als etwas Lebendiges, damit als et-

246 Karsten Erdmann

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 246



was immer in Bewegung Bleibendes verstehen wollen. Der offenbarungsge-
gründete Inhalt des Dogmas steht „fest“, ist etwas Unveränderliches. Aber da
die Menschen, die das Dogma aufnehmen, immer andere sind, da die Geschichte
und die situative Struktur des Glaubens eine je andere Sicht auf das Dogma be-
wirken, wird auch das Dogma selbst „anders“. Wohlgemerkt nicht in seinem
„absoluten“ Gehalt. Aber die Veränderung seiner Wahrnehmung und die Ver-
änderung seiner Sprachgestalt und begrifflichen Konkretion bewirken, dass sich
immer neue, andere Facetten seines geistlichen Gehaltes zeigen können. Nicht
etwa im Sinne einer rein linearen zeitlichen Progression, so, als ob man das
Dogma wie ein Naturgesetz mit den Werkzeugen der (theologischen) Erkennt-
nis immer besser, im Sinne einer „Perfektibilität“ erfassen könnte. Eher könnte
man diesen Vorgang als ein ständiges Neu-Umkreisen betrachten, dem durch-
aus auch Momente des Sich-Entfernens inhärieren können. Nicht jede Glau-
benswahrheit wird jeder Zeit, jeder kirchlichen Situation, schon gar nicht jeder
individuellen Verfasstheit gleich zugänglich und gleich intensiv nahe sein. Auch
der innere nexus mysteriorum, der zeigt, in welcher Weise die Glaubensgeheim-
nisse untereinander verbunden sind und sich gegenseitig erhellen und deuten,
kann ganz verschiedene Zugänge mit ganz verschiedenen Akzenten offenbaren.
Schon die Vielfalt der Zugänge zur Person Christi, wie wir sie im Neuen Testa-
ment finden, zeigt dies beeindruckend. Und in die Dogmatik werden, wenn man
sie als solch dynamisches Feld begreift, dann auch immer die Reichtümer sub-
jektiver Glaubenserfahrung Einzelner eingehen, oft unbemerkt, manchmal aber
auch so, dass das Ganze kirchlicher Theologie von ihnen befruchtet und in neue
Bahnen gelenkt wird.

Wenn man diese Zusammenhänge in Rechnung stellt und wirklich ernst
nimmt, wird Dogmatik als theologische Disziplin keine erstarrende Ideologie
werden, auch keine bloß historisch ausgerichtete Disziplin, die mit dem realen
geistlichen Leben der Menschen in der jeweiligen Gegenwart wenig oder nichts
zu tun hat, wiewohl gerade aus den gezeigten Zusammenhängen heraus die Dog-
matik keinesfalls des geschichtlichen Momentes entraten kann.

Dogmatik wird lebendig, wenn das, was sie mitteilt, erkennbar wird in seiner
Relationalität zum Glauben und zur Wirklichkeit des Lebens der Glaubenden
selbst. Und wenn eine solche persönliche Bezogenheit möglich wird, dann zeigt
sich, dass das, was zunächst ein „Satz“, eine Aussage oder gar eine ideologische
Prägung zu sein schien, etwas ist, das eine tiefe Resonanz im Kern des eigenen
Daseins erwecken kann.

Auch das Dogma, jede Glaubenswahrheit, muss, um fruchtbar zu werden, im
glaubenden Individuum den Weg der „konstruktiven Destruktion“ gehen, muss
auch als Resonanzfläche der individuellen Subversion herhalten können.

Die Mystik hat im Zusammenhang der gesamten kirchlichen Spiritualität viel-
leicht zwei „Aufgaben“, die sie weit über das nur Subjektive hinausheben. Sie be-

Mystik und Dogmatik 247

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 247



wegt sich vom Zentrum des Glaubens zu seiner Peripherie und erkundet exten-
sives „Neuland“ des Glaubens, freilich kein exterritoriales Gebiet, sondern sol-
ches, das, wie entlegen auch immer es erscheinen mag, an die „Mitte“ rückge-
bunden ist. Hier mag man die interreligiösen Versuche der Gegenwart, wenn
man sie positiv rezipieren will, einordnen, aber diese Funktion ist keine „Erfin-
dung“ heutiger Zeit. Andererseits ist es Aufgabe der Mystik, das Zentrum des
Glaubens immer neu zu beleuchten und intensiv zu erschließen. Es scheint, dass
gerade hier heute enorme Defizite bestehen. Es fehlt an einer Mystik, die den
einfachen Kern des Christentums, die Mitte, die Gestalt Jesu selbst, neu in den
Blick nimmt.

Ein großes Problem der heutigen Kirche ist – nicht unverwandt der ästheti-
schen Problematik der modernen Kunst, die wir oben skizziert haben –, dass die
kirchliche Lehre für das Glaubensbewusstsein auch innerhalb der Kirche weit-
hin ihren normativen Charakter eingebüßt hat. So wie die Weltanschauungen in
unserer Kultur pluralisiert sind und ihren eigenen Rang geradezu daran bemes-
sen, inwieweit sie „pluralistisch offen“ sind, so wird kirchliche Glaubenslehre
nicht daran gemessen, inwieweit sie Raum gibt zur identitären Entfaltung des
Glaubens, sondern daran, inwieweit sie mit heutigen ideologischen „Pluralitäts-
anforderungen“, die oft das alles entscheidende Kriterium sind, kompatibel ist.
Dass die Rückgewinnung des Identitären alles andere ist als ideologisierende
und selbstimmunisierende Einengung, aber auch alles andere als nivellierende
Pluralisierung – dies zu zeigen wäre wohl die Herausforderung einer christli-
chen Spiritualität, in der mystische Erfahrung die theologische Reflexion für sich
fruchtbar werden lässt und in der gleichermaßen die Theologie sich der erfah-
rungshaften Dimension des Glaubens neu öffnet.

Versuch der Konkretion

Wenn das, was wir hier ausgeführt haben, tatsächlich einen gangbaren Weg
christlicher Spiritualität beschreibt, wenn der dogmatischen Aussage wirklich
ein für das geistliche Leben erschließbarer Gehalt inhärieren soll, dann muss es
sich am konkreten Beispiel exemplifizieren lassen. Dieser subjektive und als sol-
cher kontingente Versuch soll deshalb den Schluss unserer Überlegungen bil-
den.

Das Dogma von der erbsündelosen Empfängnis Marias12 zählt zu den Glau-
bensaussagen, die zunächst geeignet erscheinen, Vorbehalten gegen katholische
Dogmatik durchaus Nahrung zu geben. Das Dogma wurde bekanntlich erst 1854

248 Karsten Erdmann

12 Der traditionelle, gleichwohl unglückliche Ausdruck „unbefleckte Empfängnis“ gibt den umschriebe-
nen Sachverhalt nicht gerade adäquat wieder.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 248



verkündet bzw. zur verbindlichen katholischen Lehre erklärt.13 Obwohl es einen
langen geschichtlichen Vorlauf in der katholischen Glaubenstradition hat, er-
weckt es für viele den Eindruck, mit dem Gesamtgebäude christlicher (auch ka-
tholischer) Theologie nur lose verbunden zu sein. Überdies ist zunächst nicht
ohne weiteres ersichtlich, welche Bedeutung dieses Dogma für den vollzogenen
Glauben des Christen denn nun haben sollte. Und noch mehr: In einer univer-
sell-christlichen Perspektive ließe sich fragen, ob hier nicht das Marianische ge-
genüber dem Christozentrischen verdächtig aufgewertet wird, etwa im Sinne ei-
ner kirchenpolitisch intendierten „Schärfung des katholischen Profils“. Ist dieses
Dogma nicht in allem geradezu ein Musterbeispiel für „katholizistische“ Ideo-
logie des 19. Jahrhunderts? Hinzu kommt, dass ihm, wenn nicht in der authen-
tischen theologischen Reflexion, so doch im christlichen Alltagsbewusstsein, ein
Hauch von muffiger Sexual- und Körperfeindlichkeit anzuhaften scheint, der es
für heutiges Empfinden durchaus ungenießbar macht. Und wo liegt seine in-
nere Verbindung zur Person Jesu, auf die ja, auch unseren obigen Ausführungen
entsprechend, die gesamte Dogmatik zulaufen muss?

Wenn wir diese Anfragen bzw. Verdachtsmomente entkräften wollen und
uns gerade dieses Dogma darüber hinaus als Illustration unserer Behauptung
dienen soll, dass Dogmatik den Glauben nicht nur nicht ideologisiert und ein-
engt, sondern ausweitet und geradezu erst ermöglicht, muss die Gegenprobe er-
folgreich sein – das Dogma muss einen Durchblick zum Zentrum des Christli-
chen freigeben. Und dieser Durchblick darf nicht nur theoretischer Natur sein,
er muss vielmehr einen mystagogischen Weg der individuellen Erschließung
und Lebbarkeit aufzeigen.

Wenn wir dies unternehmen wollen, müssen wir einen Blick auf die Konsti-
tutiva dieses Dogmas wagen. So stellt sich zunächst die Frage nach der Erbsünde.
Es würde den Rahmen sprengen, wenn wir diesen historisch und theologisch
vielschichtigen und mit allerlei geschichtlichem und theologischem Ballast be-
frachteten, gleichwohl wichtigen Begriff in seinen theologischen und anthropo-
logischen Facetten und Bedeutungsverschiebungen erschließen wollten. Wenn
wir aber Marias „Erbsündefreiheit“ thematisieren wollen, muss wenigstens im
Ansatz geklärt werden, was sie bedeutet, bzw. umgekehrt, was die „Erbsünde“ als
bleibende anthropologische Verfasstheit im Menschen bewirkt, wo und wie auch
immer ihr Ursprung zu denken ist.

Wenn wir – ganz elementar und unter Absehung späterer theologischer Deu-
tungsmuster – einmal auf den entsprechenden Bericht der Genesis schauen,14

ließe es sich vielleicht so formulieren: Dass der Mensch der Versuchung „Ihr
werdet sein wie Gott“ folgt, bewirkt eine grundsätzliche und bleibende Verzer-

Mystik und Dogmatik 249

13 Vgl. Papst Pius IX., Apostolische Konstitution ›Ineffabilis Deus‹ (8.12.1854), in: Documenti pontifici
sull’ Immacolata concezione. Rom 1954.
14 Vgl. Gen 3.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 249



rung seines Verhältnisses zu Gott und zu sich selbst. Gott und Mensch werden
gleichsam konkurrierende und rivalisierende Größen. Der sich von Gott ab-
wendende Mensch sieht sich als (Pseudo-)Gott und versucht, die Attributionen
Gottes auf sich selbst anzuwenden. Zugleich wird im Gegenzug Gott nach
menschlichem Maß gesehen, er wird zum Objekt von Relationen und Emotio-
nen, die im Menschlichen angemessen wären, aber Gott gegenüber gänzlich in-
adäquat sind. Etwas Grundsätzliches ist dadurch falsch geworden. Daher wirkt
sich die Erbsünde nicht nur im Bereich des unmittelbar Relationalen zu Gott
hin, im Religiösen, aus, sondern auch im Naturalen, da die gesamte anthropische
Selbstsetzung und -definition von dieser Verzerrung betroffen ist.

Die Erbsünde bewirkt eine fatale Verschiebung: Der Mensch verliert den Kon-
takt zur Transzendenz, sieht Gott wie ein menschliches Gegenüber – ohnehin die
Gefahr eines jeden Monotheismus, wie die Kritiker desselben nicht müde wer-
den anzumerken – oder wendet sich schließlich von ihm ab, da seine Suche nach
dem eigentlich Transzendenten bei einem letztlich anthropomorph gewordenen
Gottesbild kein Ziel findet. Zugleich aber nimmt der andere Mensch den Platz
Gottes ein, wird mit absoluten, transzendierenden Erwartungen und Projektio-
nen befrachtet, die er nicht erfüllen und denen er nicht entsprechen kann.

Im Horizont des Neuen Testamentes bzw. der Verkündigung Jesu gespro-
chen: Die Erbsünde bewirkt eine bleibende, sich immer neu reproduzierende
Unfähigkeit, das Hauptgebot Christi „Du sollst Gott ...“ zu erfüllen.15 Indem Je-
sus dieses Gebot prononciert in den Mittelpunkt seines Anspruches stellt, kon-
stelliert er geradezu die erbsündliche Verfasstheit des Menschen. Von hier aus
wird deutlich, inwiefern er selbst zur absoluten Krisis menschlicher Sünde wird
und wie bzw. dass der Glaube an ihn überhaupt zur Antwort auf die Sünde wird.

Was würde unter diesem Blickwinkel bedeuten, „frei von der Erbsünde“ zu
sein? „Erbsündefreiheit“ würde bedeuten, die richtige Relation zwischen dem
Verhältnis zu Gott und dem Verhältnis zum anderen Menschen wieder herstel-
len zu können. Gott Gott sein zu lassen und den Menschen Mensch. Gott nicht
mit Erwartungen, Projektionen und Ansprüchen zu konfrontieren, wie sie ei-
nem Menschen gelten können, und vom anderen Menschen nicht jenes Abso-
lute zu erwarten und zu erhoffen, das allein Sache Gottes ist.

Maria nun ist auf eine besondere, geradezu einmalige Weise mit dem Span-
nungsfeld, das sich hier auftut, konfrontiert. Ihr Sohn ist ganz Mensch, ganz ihr
Sohn, in aller Intimität und Spannung, die zwischen Mutter und Sohn herrscht;
mit allen biologischen und kulturell-irdischen Implikationen des Menschseins.
Zugleich ist der Sohn Jesus, im Sinne der christologischen Grundlegung, Subjekt
der hypostatischen Union, das heißt er „ist“ auch Gott.16 Demzufolge muss sich

250 Karsten Erdmann

15 Vgl. Mt 22, 34–40.
16 Die Anführung ist hier nicht im Sinne einer Distanzierung intendiert, sie will vielmehr darauf verweisen,
dass der chalzedonensische Parallelismus von „Gott sein“ und „Mensch sein“ eine Problematik eigener Art

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 250



Maria zu ihm als Mensch und zu ihm als Gott verhalten. Und sie muss dies bei-
des auf je adäquate Weise leisten, um ihrer Sendung – und damit der Sendung
Jesu – treu sein zu können. Dies bedeutet nicht, dass wir unterstellen, die histo-
rische Person der Mutter Christi hätte etwa die künftige christliche Dogmatik
„vorhergewusst“ o.ä. Es geht hier auch überhaupt nicht um eine spekulative, ins
Historische hinabsteigende Psychologie, sondern um grundsätzliche Situiert-
heiten. Wenn wir unterstellen,17 dass das Verhältnis Marias zu ihrem Sohn – im
Sinne der Erzählung des Evangeliums – bleibend bestimmt ist durch den Inhalt
der Verkündigung des Engels, so wird deutlich, worum es geht: Maria steht in
der Gefahr, einerseits ihren menschlichen Sohn zum Objekt religiöser Idolatrie
zu machen, oder andererseits die göttliche Sendung Jesu in so einmaliger Weise
in Bezug zu sich selbst zu sehen, dass religiöse Hybris unausweichlich das na-
türliche Muttersein verschlingen und auslöschen würde. 

Anders ausgedrückt: Die menschliche Erbsünde, deren Folge ja gerade eine
Verwirrung des Verhältnisses zu Gott und Mensch in jeweiliger Adäquatheit ist,
hätte geradezu monströse Folgen für jemanden, dem Gott und Mensch in einer
einzigen Gestalt in der absoluten Nähe mütterlich-familiärer Intimität begeg-
nen.

So ist es die Freiheit Marias von der Erbsünde, die ihr die geforderte Erfüllung
ihrer Sendung erst ermöglicht. Und sie erweist sich darin auf Seiten der Mutter
als passgenaues „Gegenstück“, ja geradezu als Konsequenz der unvermischten
und ungetrennten Einheit von Gott und Mensch in Jesus Christus. Damit ist
nicht gemeint, dass Maria von der Erbsünde frei sein „musste“ in dem Sinne,
dass Gott an ihr nicht anders hätte handeln „können“, dass mithin die Glau-
bensaussage des Dogmas von 1854 eigentlich trivial sei. Es geht vielmehr um
den Aufweis der inneren Kohärenz dieses Dogmas im nexus mysteriorum über-
haupt, besonders im Blick auf das Zentrum christologischer Theologie, der Ein-
heit von Gott und Mensch in der Gestalt Christi. Diese Kohärenz scheint uns im
Blick auf das hier Umrissene von einer geradezu verblüffenden inneren Logik
und Konsequenz, die alle Verdachtsmomente, die wir oben erwähnten, ad ab-
surdum führt. So betrachtet, legitimiert sich das Dogma ja geradezu dadurch,
dass es vom scheinbaren Rand her einen Durchblick freigibt zur Mitte, nämlich
zur Person und Sendung Jesu, auf die es ein spezielles Licht wirft.

Es bleibt aber im Sinne unserer obigen Ausführungen noch ein weiterer
Schritt zu gehen. Wir hatten gesagt, dass die Feuerprobe des Dogmas nicht nur

Mystik und Dogmatik 251

aufweist, die darin liegt, dass in beiden Gliedern der Begriff »sein« differenziert zu verstehen ist; vgl. dazu
u.a. die entsprechenden Ausführungen von K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff
des Christentums. Freiburg 1976.
17 Dies geschieht mehr im Sinne systematisch-theologischer Kohärenz der Glaubensaussagen denn als
pseudo-historischer Rückblick. Das komplexe Verhältnis von historischen oder als historisch möglich ge-
dachten Faktizitäten und systematischen Glaubensaussagen gerade im Blick auf Maria, wo noch eine starke
anthropologisch-symbolische Ebene hineinspielt, kann hier nicht umfassend thematisiert werden.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 251



seine theoretisch-systematische, rational einsehbare Relevanz und Stimmigkeit
im Gesamtkontext christlicher Theologie sein kann, sondern mindestens ebenso
seine Lebbarkeit, das heißt seine Fruchtbarkeit für den persönlichen Glaubens-
vollzug des Christen. Insbesondere alles, was in christlicher Lehre mit der Per-
son der Mutter Christi zu tun hat, ist hier zu befragen – denn wenn Maria tat-
sächlich Typus der Kirche und klarstes Urbild des Glaubens sein soll, wie das
Zweite Vatikanische Konzil glücklich formulierte,18 dann müssen die Glaubens-
aussagen über sie ganz besonders mit diesem gelebten Glauben zu tun haben!

In der Tat: Maria, von der Erbsünde befreit, führt vor, wie Gottes- und Nächs-
tenliebe miteinander kompatibel sind und nicht in Konkurrenz geraten und sich
ihrer Totalität berauben, sondern diese gerade erst unverzerrt ermöglichen und
sich gegenseitig tragen, wenn beides seinen je adäquaten Raum unterschiedli-
cher Extensionalität einnimmt. Insofern ist sie das lebendige Beispiel und zu-
gleich der „symbolische Grenzwert“ für die Erfüllung des Hauptgebotes Christi.
Die spirituelle Aufgabe des Christen besteht dann darin, sich in der Kontem-
plation der marianischen Glaubensaussagen selbst auf den mystagogischen Weg
führen zu lassen, das eigene Verhältnis zu Gott und zum Nächsten in eine Ord-
nung zu bringen, die dem Gebot Jesu nach dem Urbild Marias wenigstens ap-
proximativ entspricht. Das kann bis in den banalsten christlichen Alltag reichen.
Und es belegt, dass tatsächlich auch die scheinbar alltagfernsten und seltsams-
ten Dogmen sowohl spekulativ-theologisch einen unerschöpflichen Reichtum
für die Reflexion bereithalten als auch individuelle Wege für das alltägliche Glau-
bensleben eröffnen können.

Es scheint so, dass eine originäre, lebendige christliche Spiritualität, vielleicht
sogar eine wirkliche Mystik möglich ist, die den Kern des Glaubens neu ent-
deckt. Und es scheint so, dass eine durchaus dogmatische Theologie, die nicht
vergisst, dass sie es mit Gott zu tun hat, aus der Reflexion ihrer eigenen Mitte he-
raus Wege zu einer solchen Mystik zu weisen imstande sein kann. Das lässt hof-
fen.

252 Karsten Erdmann

18 Vgl. Dogmatische Konstitution über die Kirche ›Lumen Gentium‹ (21.11.1964), n. 53; zit. n. 2LThK, Erg.-
Bd. 1, 329.

86_2013_3_233_252_Erdmann  27.05.13  15:01  Seite 252



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


