
„Himmelfahrt ist ein Fahrstuhl“
Eine Bildbetrachtung 
zu Salvador Dalís 25.Todestag  
Thomas Krenski / Darmstadt

Salvador Dalí notierte im Epilog seiner 1942 in New York erschienenen Auto-
biographie: „Den Himmel habe ich die ganze Zeit durch die Dichte des verwirr-
ten und dämonischen Fleisches meines Lebens hindurch gesucht – den Him-
mel! (…) Und wo ist der Himmel? Wo ist er? ‚Der Himmel ist weder oben noch
unten, weder rechts noch links, der Himmel ist exakt mitten im Herzen des Men-
schen, der glaubt!‘ P.S.: Bis zu diesem Augenblick habe ich noch keinen Glauben
gefunden, und ich fürchte, dass ich ohne Himmel sterben werde.“1

Es kam anders. Als Salvador Dalí am 23. Januar 1989 starb, hatte er nicht nur
seit vier Jahren tagtäglich die heilige Kommunion empfangen, 2 sondern wurde
– seinem Wunsch gemäß – unter dem von ihm 1972 geschaffenen Deckenge-
mälde Palais des Vends begraben. Es zeigt ihn und seine Frau Gala3 in einer öster-
lichen Ekstase gen Himmel fahren: „Gala bewies mir mit tausend begeisterten,
glühend gläubigen Argumenten, dass ich etwas anderes werden könnte als der
‚berühmteste Surrealist‘“4. Er hatte nicht zuletzt durch seine Frau und Muse, die
er nach 24 Ehejahren 1958 katholisch heiratete, einen Zugang zu jener Wirk-
lichkeit des Himmels gefunden, von dem er noch 1942 glaubte, dass er „ohne
ihn sterben werde“5. Schon 1944 bekennt er in Gestalt des Protagonisten seines
Romans Verborgene Gesichter6: „Ich weiß nun, der Mensch muss mit Demut
zum Himmel aufsehen“7.

Von je her war Dalí persönlich und künstlerisch ein Ekstatiker. Als Surrealist
wagte er den Aus-Stand in jene Realität, von der er glaubte, dass sie unter oder
eben über und also „jenseits“ der vermeintlichen wirklichen Wirklichkeit zu lie-
gen komme. Der Sexualist Dalí suchte mittels der dargestellten sexuellen Ekstase
den Aus-Stand in ein unbestimmtes „Jenseits“, fern der Feigheit bürgerlicher
Moral. Die Ekstase schlechthin als Aus-Stand des Individuums in das Myste-
rium Gottes begann sich ihm Anfang der 1940er-Jahre zu erschließen. In sei-

1 S. Dalí, Das geheime Leben des Salvador Dalí. München 2004, 691.
2 H.-P. Weigel, Fleischeslust und Frömmigkeit: Ein Freigeist konvertiert zum Katholizismus. In: Puyplat,L. /
La Salvia, A. / Heinzelmann, H. (Hrsg.), Salvador Dalí. Facetten eines Jahrhundertkünstlers. Würzburg 2005,
250–262, hier 253.
3 Erstinformationen bietet: D. Bona, Gala. Ein Leben. Frankfurt 22005.
4 S. Dalí, Das geheime Leben des Salvador Dalí, 607 [→ Anm. 1].
5 Ebd., 691.
6 Ders., Verborgene Gesichter. Frankfurt 1989. (Original: Hidden Faces, 1944).
7 Zitiert nach: I. Gibson, Salvador Dalí – die Biografie. Stuttgart 1998, 447.

GuL 87/1 (2014) 93–99

87_2014_1_93_99_Krenski  11.12.13  14:38  Seite 93



94 EINÜBUNG UND WEISUNG

nem 1951 erschienenen Mystischen Manifest8 gab er bekannt, dass er sich für-
derhin der Integration seiner phantastisch-subjektiven Weltanschauung in die
katholische Orthodoxie verschrieben habe. Dieses Vorhaben erhielt durch die
von ihm angestrengten Privataudienzen bei Pius XII. (1949) und Johannes XXIII.
(1959) Auftrieb. Er huldigte fortan einem „kategorische(n) und fanatische(n)
Katholizismus“9. Dalí dürfte sich von der 1947 erschienen Enzyklika Mediator
Dei in seinem Vorhaben, sich der „katholischen Malerei“10 zu verschreiben, er-
mutigt gefühlt haben. Pius XII. hatte dort erklärt, dass „die modernen Bilder und
Kunstformen nicht in Bausch und Bogen und aus vorgefasster Meinung ver-
achtet und verworfen werden dürfen“,sondern „der modernen Kunst unbedingt
der Weg offen stehen muß zu gebührend ehrfürchtigem Dienst am Gotteshaus
und bei den heiligen Handlungen.“ 11 Dalí äußerte dazu programmatisch: „Ich
habe die geniale Eingebung, dass ich über eine außergewöhnliche Waffe verfüge,
um zum Kern der Wirklichkeit vorzudringen: den Mystizismus, das heißt die
tiefste Intuition dessen, was ist, die unmittelbare Kommunikation mit dem Gan-
zen, die absolute Vision durch die Gnade der Wahrheit, durch die Gnade Got-
tes.“12 Im Anschluss an die erwähnte Audienz bei Pius XII., arbeitete Dalí wie
versessen an seiner Assumpta (1952). Der Papst hatte 1950 das entsprechende
Dogma verkündet. Dalís eigenwillige Interpretation dazu lautete: „Mariä Him-
melfahrt ist der Kulminationspunkt des weiblichen Willens zur Macht, die Über-
Frau, die zum Himmel auffährt dank der männlichen Kraft ihrer eigenen Anti-
protone.“13 Der Ekstatiker nimmt in seinem Assumpta-Gemälde (1952) seinen
eigenen „Fall“ vorweg: „Bei der Arbeit dachte ich ständig an die Heilige Jungfrau,
die durch ihr eigenes Gewicht in den Himmel fällt.“14

Den reflektorischen Höhepunkt seines nicht nur kategorisch-fanatischen,
sondern mystisch-ekstatischen Katholizismus stellt das Programmgemälde Der
Bahnhof von Perpignan dar, das seit 1978 im Kölner Museum Ludwig zu sehen
ist.15 Es verdankt sich einem seiner „genialsten Einfälle“, die ihm immer „auf
dem Bahnhof von Perpignan kommen, während Gala die Bilder aufgibt, die uns
per Bahn folgen.“16

8 S. Dalí, Manifeste mystique. Paris 1951. Dalí schrieb dieses Manifest als Ausdruck seiner Abwendung vom
Surrealismus, dessen Manifest André Breton 1924 (Manifeste du surréalisme) und nochmals 1930 (Second
manifeste du surréalisme) formuliert hatte.
9 S. Dalí, Das geheime Leben des Salvador Dalí, 622 [→ Anm. 1].
10 Ebd. 
11 Enzyklika Mediator Dei (20.11.1947), in: AAS 39 (1947), 521–595, hier 590.
12 S. Dalí, So wird man Dalí. Zusammengestellt u. präsentiert von André Parinaud. Wien–Zürich–Köln
1974, 245.
13 Ders., Dalí sagt. Tagebuch eines Genies. München 1968, 53.
14 Ebd. 71.
15 Eine ausführliche Interpretation aller Details des Gemäldes findet sich in: Kolberg, G. / Gesellschaft für
moderne Kunst am Museum Ludwig (Hrsg.): Salvador Dalí: La Gare de Perpignan – Pop, Op, Yes-yes, Pom-
pier. Ausstellungskatalog Museum Ludwig 18. März bis 25.Juni 2006, Ostfildern 2006.
16 S. Dalí, Dalí sagt, 229 [→ Anm. 13].

87_2014_1_93_99_Krenski  11.12.13  14:38  Seite 94



EINÜBUNG UND WEISUNG 95

Das im Sommer 1965 entstandene Monumentalgemälde (295 x 402 cm) gibt im
Hintergrund des vorderen Bildteils nur zögerlich den Durch-Blick auf den ge-
kreuzigten „San Salvador“ frei. Erst wenn man die Seitenwunde links der Bild-
vertikale in den Blick nimmt, gewinnt der gekreuzigte Erlöser Gestalt. Man wird
nach und nach seines Körpers, der aus gestreckten Arme und des dornenge-
krönten Hauptes gewahr. Seinem Antlitz entströmt gleißendes Licht. Während
in der Horizontalen sich traditionelle Beter finden, reißt die Vertikale den Mys-
tiker in einem freien ekstatischen Fall in die Höhe.17

Die Motive der Horizontalen sind dem in Südfrankreich und Nordspanien
verbreiteten Andachtsbild L’Angélus (1857/59) des Malers Jean-François Millet
entnommen. Das Original zeigt ein Bauernehepaar ins traditionelle Angelus-
Gebet vertieft: „Dieses Gemälde, das auf mich als Kind einen so tiefen Eindruck
machte, verschwand auf Jahre hinaus sozusagen ganz aus meiner Vorstellung
(…) Aber als ich 1929 eine Reproduktion des Angelus wiedersah, wurde ich
plötzlich von demselben Unbehagen befallen.“18

Was schuf bereits dem Jugendlichen und später dem Erwachsenen solches
Unbehagen? Die statische Frömmigkeit, die er in den „regungslosen Silhouet-
ten“19 dargestellt sah. Zwei erstarrte Gestalten „ohne eine Geste, ohne ein Wort,
ohne eine auch nur angedeutete Bewegung“20. Den Kopf gesenkt, statt erhoben.
Eine Haltung, die nichts von einer Ekstase hat und als Ausgeburt einer bürger-
lich tabuisierenden Spiritualität gelten darf: „Nur keine Grenzüberschreitun-
gen!“ „Alles in Grenzen!“ Diesen Appellen folgte der von Dalí feige gescholtene
Millet, indem er nicht an die Grenze des Todes zu rühren wagte. Dalí konnte
1963 durch aufwändige Röntgenuntersuchungen des Gemäldes seine Vermu-
tung erhärten, dass Millet den Sarg des neugeborenen Sohnes, den er ursprüng-
lich zwischen die trauernden Eltern positioniert habe und auf den sich die Bli-
cke der Eltern richteten, übermalt habe. 21 Dadurch habe Millet dem Bild seine
mystische Tiefe oder Höhe genommen, die den Blick im Sinne einer ekstatischen
und österlichen Frömmigkeit hätte nach oben ziehen müssen. Das Motiv dürfte
ihn an die statische Trauer seiner Eltern um seinen im Kindesalter verstorbe-
nen, neun Monate älteren Bruder gleichen Namens erinnert haben, die für ihn
traumatische Folgen zeitigte: „Zu Hause verfolgte mich ständig die Fotografie
des toten Salvador, die regelmäßig nachretuschiert wurde (…) Meine Familie
sprach immer nur von ihm, niemals von mir. Man tat so, als sei ich nicht neu-
geboren, sondern wiedergeboren. Das wurde mein Trauma.“22

17 Dalí selbst erläutert „seinen göttlichen Fall“ in: So wird man Dalí, 272–274 [→ Anm. 12].
18 Ders., Das geheime Leben, 113 [→ Anm. 1]. Ausführlich äußert sich Dalí in: So wird man Dalí, 169 [→
Anm. 12].
19 Ebd.
20 Ebd., 171.
21 Ebd., 29; 173.
22 Zitiert nach: L. Thomm-Kuhl, Ich wurde zweimal geboren. Das Identitätsschicksal des Ersatzkindes Sal-
vador Dalí. In: Puyplat,L. / La Salvia,A. / Heinzelmann, H. (Hrsg.): Salvador Dalí, 17–22,  hier 17 [→ Anm. 2].

87_2014_1_93_99_Krenski  11.12.13  14:38  Seite 95



96 EINÜBUNG UND WEISUNG

Dalí wollte ein dem verhassten Andachtsbild gegenüber neues: ein mystisches,
ein dynamisches, ein meta-physisches, ein vertikal-österliches Andachtsbild
schaffen. Er zeigte sich nicht nur irritiert, sondern empört von der Erstarrung der
Betenden, die ihm angesichts der dynamischen Auferstehung Christi und dem
„mythischen Thema vom Tod des Sohnes“23 völlig inkommensurabel erschien. 

Millets Gemälde ergeht sich in Harmlosigkeiten. Es übertüncht die Tode, die
der Mensch stirbt und das, was zwischen Menschen zu Grabe getragen wird. Der
Tod und die ihm vorausgehenden Tode bringen uns an Grenzen, die ein Erd-
beben auslösen, das mit einer Explosion zu vergleichen ist. Wer sich dieser Er-
fahrung entzieht oder sie spirituell „übermalt“, wer der Grenze als solcher sich
zu nähern scheut und sie flieht, statt sich ihr zu stellen, wird sie nicht als Chance
zur Grenz-Überschreitung erfahren und noch nicht einmal von Ferne ahnen,
was es heißen könnte „grenzenlos glücklich“ zu sein. Mystik sprengt Grenzen. Sie
fordert und fördert Aus-Stand statt An-Stand.

Dalí karikierte in den bäuerlichen Betern eine Frömmigkeit, die – statt sich der
mystischen Vertikale und grenzüberschreitenden Sprengkraft der Auferstehung
Christi zu überlassen – starr in der Horizontalen verharrt: „Gala betrachtet Dalí,
wie er schwerelos über seinem Werk (…) schwebt. Darauf sehen wir die beiden
beklemmenden Gestalten des Angelus von Millet im atavistischen Zustand des
Winterschlafes.“24

Die Beklemmung löst sich weder, indem die Erstarrten handeln (linke Bild-
hälfte), noch wo sie (rechte Bildhälfte) distanzlos und jenseits jeder Ekstase a
tergo kopulieren. Dalí glaubte diese Art dumpfer Sexualität in Millets Gemälde
angedeutet zu sehen. So etwa in dem Sack auf dem „Fleisch-Schubkarren“25 und
der „in die gepflügte Erde gesteckten Gabel“26, der niedergebeugten Haltung der
Frau und dem Hut, der das erigierte Glied des Mannes verdecke. Der Grand
Masturbateur (1929) scheute lebenslang den Geschlechtsakt. Das weibliche Ge-
nital schien ihm „eine feuchtwarme Falle“27 zu sein, die er – verfolgt von einer pa-
ranoiden „Mikrobenfurcht“28 – verabscheute. Erst Gala erschloss ihm eine „mys-
tische Sexualität“, die ihm „jenseits“ einer unmittelbaren Berührung zu einer
über-sexuellen Ekstase verhalf: „Ich habe übrigens im Orgasmus niemals eine
ungeheure Freude gefunden. Was zählt, ist all das was voraus geht, weniger üb-
rigens in den Taten als im Geist.“29 Ob man Gala in der im Vordergrund über ei-
nem Sack und Schubkarren schwebenden Gestalt erkennen darf, über der in ent-
sprechender Distanz ein Holzschuh schwebt?

23 S. Dalí, Le mythe tragique de l’Angélus de Millet.  Interprétation paranoique-critique. Paris 1963, 9.  
24 Dalí auf der Einladungskarte der Galerie Knoedler zur Erstausstellung des Gemäldes (New York 1965).
Zitiert nach: D. Ades, Dalí – Die Jahrhundert-Retrospektive. München 2004, 404.
25 S. Dalí, Dalí sagt, 150 [→ Anm. 13].
26 Ders., So wird man Dalí, 171 [→ Anm. 12].
27 Ders., Meine Leidenschaften. Gütersloh 1969, 68.
28 Ders., So wird man Dalí, 80[→ Anm. 12].
29 Ders., Meine Leidenschaften, 162 [→ Anm. 27].

87_2014_1_93_99_Krenski  11.12.13  14:38  Seite 96



Salvador D
alí, D

er Bahnhof von Perpignan ©
Salvador D

alí, Fundació G
ala-Salvador D

alí, V
G

 Bild-K
unst, Bonn 2013.

Foto: ©
Rheinisches Bildarchiv K

öln, rba_d033360

87_2014_1_1a_2b_Krenski_2  11.12.13  14:40  Seite 1



Jean-François Millet (1814-1875), Das Angelus-Läuten, Zwischen 1857 und 1859, Öl auf Leinwand.
© RMN-Grand Palais (Musée d'Orsay) / Foto: © bpk Berlin

87_2014_1_1a_2b_Krenski_2  11.12.13  14:40  Seite 2



EINÜBUNG UND WEISUNG 97

Damit sind wir beim Schlüsselbegriff des Ganzen. Dalís Osterbild verkörpert
den österlichen Aus-Stand: „Die mystische Ekstase ist – entgegen der überkom-
menen Frömmigkeit des feigen Millet – ‚superfröhlich‘, explosiv, gespalten, su-
personisch, wellenförmig und korpuskular, ultragallertartig, denn sie ist das äs-
thetische Aufblühen des größten, paradiesischen Glücks, das ein menschliches
Wesen auf der Erde finden kann.“ 30 Dalí sah in Tod und Auferstehung Christi
eine Grenze überschritten, die er in einem scheinbar banalen Grenzübertritt re-
präsentiert und auf sich hin individualisiert wusste. 

Nicht umsonst trägt das monumentale Gemälde den Titel Der Bahnhof von
Perpignan. Dalí machte diesen banalen Ort zum Dreh- und Angelpunkt seiner
meta-physischen Spiritualität. Der Grenz-Bahnhof von Perpignan avancierte zur
Chiffre jener Grenze, die der Metaphysiker Dalí aufgrund der Auferstehung
Christi zu überschreiten sich gedrängt fühlte. Das Hauptmotiv der Vertikale ist
Dalís konkreter Erfahrung entnommen. Der Anblick des spanisch-französischen
Grenzbahnhofes, den er benutzte, um von der iberischen Halbinsel nach Paris zu
gelangen und von dem aus er seine Bilder nach Le Havre transportieren ließ,
von wo aus er sie Jahr für Jahr zu einer Ausstellung seiner Jahresproduktion nach
New York einschiffen ließ, rief in ihm eine „metaphysische Melancholie“31 wach.
Er erinnerte ihn an eines seiner „tiefsten, dringlichsten Bedürfnisse“ 32: „Wie
manche Leute über die Physik zur religiösen Wahrheit gelangt sind, hoffe ich
dies über die Metaphysik und Kunst zu erreichen.“33 Wie seine Werke die enge
Grenze passierten und den Weg in die „weite“ Welt nahmen, sah er sich – mit-
tels seiner Kunst – die enge Grenze der Physis auf das Meta-Physische hin über-
schreiten. Theologisch erinnerte ihn der Grenzbahnhof an die durch den Tod
und die Auferstehung Christi eröffnete vertikale Perspektive, die ihm in Aus-
sicht stellte, die Grenzen der Physis zu überschreiten. In seinen „zehn Rezepte(n)
zur Unsterblichkeit“ fand er „keine verlässliche Methode zur Erlangung der Un-
sterblichkeit (…) außer einer Gnade Gottes, dem Glauben“34. 

Die banale Grenzüberschreitung mutiert zur Metapher einer österlichen
Grenzüberschreitung. Dem Güterwagon, dessen Heimatbahnhof nicht umsonst
der „jenseits“ der spanischen Grenze gelegene Bahnhof von Perpignan ist, kor-
respondiert Dalí selbst, der in einem mystischen Rausch alle Grenzen und Ge-
setzmäßigkeiten der Physis überschreitet und ins Jenseits fällt. Er passiert in
Christus und mit IHM und durch IHN eine Grenze, die „den Blick auf den Him-
melsraum freigibt“35 und ihn dorthin entschweben lässt, wo ihn der dreifaltige

30 Ders., Manifeste mystique, 23 [→ Anm. 8].
31 Ders., Das geheime Leben, 609 [→ Anm. 1].
32 Zitiert nach: H.-P. Weigel, Fleischeslust und Frömmigkeit, 255 [→ Anm. 2]. 
33 Ebd., 256.
34 S. Dalí, Dix Recettes d‘Immortalité. Paris 1973, 1.
35 R. Descharnes, La gare de Perpignan. Entstehung, Umfeld und Einzugsgebiet eines Meisterwerkes. In:
Kolberg, G. / Gesellschaft für moderne Kunst am Museum Ludwig (Hrsg.): Salvador Dalí, La Gare de Per-
pignan, 33–38, hier 36.

87_2014_1_93_99_Krenski  11.12.13  14:38  Seite 97



98 EINÜBUNG UND WEISUNG

Gott – man erkennt IHN in der Zitation eines barocken Dreifaltigkeitsgemäldes
dargestellt – jenseits der Grenze empfängt und zugleich frei schweben lässt:
„Himmelfahrt ist ein Fahrstuhl. Das Gewicht des toten Christus zieht ihn
hoch“36. Ein neues: ein österliches Andachtsbild. Nichts Verkrampftes. Ent-
krampfung. Entgrenzung. Als flöge man durch Licht gen Himmel. Die Explo-
sion des mystischen Glaubens im Mittelpunkt einer Kathedrale hat Dalí in dem
1960 entstandenen Gemälde gleichen Titels wiedergegeben.

Die Mystik des Bahnhofs von Perpignan bleibt trotz dieser Ekstase und gerade
in der Vertikale konkret, weil sie inmitten tatsächlicher Grenzerfahrungen und
Grenzüberschreitungen antizipiert, was die kosmische Auferstehung Christi
einst zu Wege bringen wird, aber doch auch immer dann zu Wege bringt, wenn
wir an Grenzen geraten, wenn wir Grenzen überschreiten, wenn wir die Hori-
zontale verlassen, wenn wir spüren, dass uns – was auch immer – „hinanzieht“,
wenn wir – wo auch immer – in Ekstase, in den Ausstand geraten oder treten, wo
wir uns berauschen, wo uns eine Faszination packt und mitzieht, wo die Liebe
uns entgrenzt und unser Geist nach dem Mehr sucht, wo Erstarrung weicht und
wir uns einer numinosen Dynamik überlassen. Überall dort gelangen wir un-
versehens in einen Zustand, in dem wir – oft nur sekundenweise – vor Freude
oder verunsichert zu fliegen scheinen und auf andere den Eindruck machen,
dass wir schwebten: „Ich sitze auf meiner Bank (im Bahnhof von Perpignan) wie
an einem Grenzübergang, ich fühle mich ungebunden, und diese Blicke, die mich
einkreisen, versetzen mich in meinen Dalí-Zustand. Ein heftiges Frohlocken,
eine monumentale Fröhlichkeit erfüllt mich.“37

Dass dieses Fallen die Erfahrung des Todes einschließt oder als Überschrei-
tung der Grenze aller Grenzen gar voraussetzt, deutete Dalí sowohl in der hin-
tergründigen Darstellung des Gekreuzigten als auch in der scheinbar vorder-
gründigen Figurette seines verstorbenen Bruders an. Dem erstgeborenen (im
Alter von 7 Jahren verstorbenen38) Salvador Dalí korrespondiert der „eingebo-
rene Sohn“ des Vaters, der kraft seines Todes und Auferstehens den zweitgebo-
renen Salvador Dalí zunächst in die österliche Vertikale katapultiert, bis er
schließlich in freiem Fall inmitten der Dreifaltigkeit landet, die dieses Fallen „un-
endlich sanft in Händen hält“ (R.M. Rilke).

Dalí wusste, dass der ekstatische Fall nicht nur fasziniert, sondern ängstigt.
Seit wir aus dem Mutterschoß fielen und vor den Karren des Anspruchs zu sein
gestellt sind, ängstigen wir uns angesichts der „Geworfenheit“ ( M. Heidegger).
Wir fühlen uns in die Welt geworfen. Wir wissen uns in einem beständigen Fall

36 S. Dalí, Dalí sagt, 70 [→ Anm. 13].
37 Ders., So wird man Dalí, 173 [→ Anm. 12].
38 Merkwürdigerweise gibt Dalí das Alter, in dem sein älterer Bruder starb, mit 7 Jahren an und nennt als
Todesursache Hirnhautentzündung (So wird man Dalí, 10). Tatsächlich aber wurde Salvador Dalí (der Äl-
tere) am 12.10.1901 geboren und starb am 1.8.1903, nicht einmal zweijährig, an einer Magen-Darm-In-
fektion.

87_2014_1_93_99_Krenski  11.12.13  14:38  Seite 98



EINÜBUNG UND WEISUNG 99

ins Bodenlose. Ein Traum meiner Kindheit: Ich falle in einen Trichter, der mich
unabsehbar ins Nichts katapultiert. Als kommentierte Dalí meine Traum-Er-
fahrung kommt er in seinem Geheimen Leben des Salvador Dalí auf eine Erfah-
rung der „Vortraum-Phase“ zu sprechen. Im Moment des Einschlafens stelle
sich „das heftige Gefühl“ ein „plötzlich in einen leeren Raum zu fallen und ruck-
artig aufzuwachen“. Dieses Gefühl stelle eine „brutale Rekonstruktion des ge-
nauen Augenblicks der Geburt dar“. Dalí schließt mit Verweis auf S. Freud: „Alle
Angst“ – so Dalí – „die wir jemals erfahren ist ein Nachbeben der fürchterlichen
Angst, die wir im Augenblick unserer Geburt auszustehen haben.“39

Auch in solchen „Fällen“ fallen wir aber der Ewigkeit entgegen, die, je mehr
wir gelernt haben werden, uns fallen zu lassen, je sanfter und ohne beklemmende
Umklammerung uns auffangen wird. Eine solche Vorwegnahme dieser Erfah-
rung erlebte Dalí, der ohne sich von Gala umklammert zu fühlen, sich von ihr
aufgefangen wusste. Es liegt ein ganz sonderbares Glück darin, dass er – während
sie die Grenzformalitäten erledigte – im Bahnhof von Perpignan eine grenz-
überschreitende Vision hatte, die er später auf die Leinwand bannte.

Mit ihm sind wir „auf der Suche nach einem Chauffeur, der willens wäre, uns
zur Grenze zu bringen“40.

39 S. Dalí, Das geheime Leben, 56–57 [→ Anm. 1].
40 Ebd., 612. 

87_2014_1_93_99_Krenski  11.12.13  14:38  Seite 99


