
Cicero und Aelred
Freundschaft aus philosophischer
und christlicher Perspektive
Wolfgang Buchmüller / Heiligenkreuz

Gibt es derzeit eine Renaissance der Freundschaft? Während man in der Antike
Freundschaft als das größte Geschenk der Götter, als Krone des Lebens und der
Tugenden pries und die christliche Kultur das Hohelied der spirituellen Freund-
schaft sang, hat es in der heutigen Gesellschaft mit ihrem rasch wechselnden Be-
ziehungsgefüge den Anschein, als sei der euphorische Lobpreis auf die Freund-
schaft verstummt. Man kann auch ganz gut ohne Freunde leben, so der flüchtige
Eindruck. Soziologen und den mit soziologischen Methoden arbeitenden His-
torikern galt Freundschaft als private, nicht institutionalisierte Form ohne ge-
sellschaftliche Implikationen. Im Gegensatz zu Ehe und Familie und anderen
eheähnlichen sozialen Formen schien die Freundschaft ohne konstitutive Nor-
men auszukommen und interessierte daher nicht im Hinblick auf den Fortschritt
der Gesellschaft.1

Allerdings bewirkte die zunehmende Auflösung der traditionellen Sozialsys-
teme neue Fragestellungen. Welche Institution sollte dort, wo Verwandtschaft,
Familie und soziale Milieus ihre Bindungskraft verlieren, in die Bresche sprin-
gen und dem Menschen inneren Halt vermitteln? Nicht Familie sei der Zement
der modernen Gesellschaft, der die Bausteine des sozialen Systems verbinde,
sondern die Freundschaft, schrieb die englische Soziologin Dorothy Jerrome,2

eine Formulierung des französischen Kardinals Jacques Davy de Perron (1556–
1618) aufgreifend, der von der Freundschaft als Band und Zement der gesamten
menschlichen Gesellschaft gesprochen hatte.3

Bereits in der Antike sahen die Pythagoreer die positive geistige Spannkraft
der Freundschaft und fanden in ihr sogar ein Band des Universums, das die Ele-
mente dieser Welt aneinander bindet und vor dem Auseinanderfallen bewahrt.4

Aristoteles definierte Freundschaft als natürliches Zusammengehörigkeitsgefühl,

1 Vgl. P. Schuster, Aelred von Rievaulx und die amicitia spiritualis, Überlegungen zum Freundschaftsdis-
kurs im 12. Jahrhundert, in: J. Altenberend (Hrsg.), Kloster – Stadt – Region (FS H. Rüthing). Bielefeld 2002,
13–26. 
2 D. Jerrome, Good Company: The Social Implications of Friendship, in: Sociological Review 32 (1984),
696–718, hier 715.
3 Zit. nach M. Rey, Communauté et Individu. L´amitié comme lien social à la Renaissance, in: Revue d´his-
toire moderne et contemporaine 38 (1991), 617–625, hier 619.
4 S. Jamblichos, De vita Pythagorica, 69, in: M. v. Albrecht / J. Dillon / M. George / M. Lurje / D. S. du Toit
(Hrsg.), Pythagoras: Legende – Lehre – Lebensgestaltung (Sapere 4). Darmstadt 2002,77.

GuL 87/2 (2014) 137–150

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 137



das der Natur gewissermaßen innewohnt und als Naturtrieb nicht nur die Vo-
gelschwärme zusammenhält, sondern auch die menschlichen Gemeinschaften.
Sie ist diejenige Kraft, die für die geistige Gesundheit und die geistige Entwick-
lung entscheidend ist, eine wahre Tugend bzw. ein mit ihr verbundenes Hilfs-
mittel:5

„Freundschaft ist Hilfe: Den jungen Mann bewahrt sie vor Irrtum, dem Alter
bietet sie Pflege und Ersatz für die aus Schwäche abnehmende Leistung, den
Mann auf der Höhe des Lebens spornt sie zu ethisch hohen Taten an. Zwei
miteinander voran: Dann gewinnt das Erkennen wie auch das Handeln an
Kraft.“6

Platon verleiht der Freundschaft geradezu mystische Weihen, wenn er von ei-
ner geheimen Anziehungskraft der ähnlichen Veranlagungen spricht, die
Freunde zusammenführt. Hierzu lässt er in seinem Dialog Lysis Sokrates die
Meinung vertreten, dass ein „Gott“ Menschen zu Freunden mache, indem er sie
einander zuführe: „Ja, es führet ein Gott den Gleichen immer zum Gleichen.“7

Freundschaft biblisch

Eine Lehre und eine Mystik der Freundschaft finden sich auch in der Bibel. Der
Kontext ist hier von vorneherein ein religiöser: Freundschaft wird geradezu zu
einem religiösen Akt. Auch wenn die Protagonisten sich nicht über die tiefere Be-
deutung ihres Tuns im Klaren sind, verweist doch der Bund unter Freunden auf
den Bund Jahwes mit seinem Volk. So heißt es von dem klassischen Freundes-
paar Israels David und Jonathan: „Und es geschah, als er die Unterredung mit
Saul beendet hatte, verband sich die Seele Jonathans innerlich mit der Seele Da-
vids und er gewann ihn lieb wie sein eigenes Leben (…) David aber und Jonathan
schlossen einen Bund; denn er liebte ihn wie sein eigenes Leben. Und Jonathan
zog sein Obergewand aus, mit welchem er bekleidet war, und gab es David, dazu
seine übrigen Kleider, sogar sein Schwert, seinen Bogen und seinen Gürtel.“
(1 Sam 23,16–18)

Das Evangelium gibt ein eindrucksvolles Zeugnis für die Bedeutung der
Freundschaft. Jesus scheut sich nicht, Freund von Fressern, Weinsäufern und
Sündern genannt zu werden. Die φιλία des Messias Jesus von Nazareth überwin-
det gezielt gesellschaftliche Barrieren, indem sie ein universelles Heilsangebot als
einladende Freundschaft zu den „Sündern“ präsentiert.8 Ganz allgemein ist hier

138 Wolfgang Buchmüller

5 Aristoteles, Nikomachische Ethik 2,1 (AO2, 1155 a). 
6 Ebd., 8,1 (AO2, 1155a ).
7 Platon, Lysis 214a (Eigler, 426).
8 Vgl. A. Schmidt, Jesus der Freund (StSS; 48). Würzburg 2011, 40.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 138



das Thema der Gottesfreundschaft angesprochen, eine Freundschaft zwischen
Gott und Mensch, wie sie Aristoteles noch für unmöglich gehalten hatte und wie
sie etwa im Islam als unstatthaft angesehen wird. Freundschaft durchbricht in
den Evangelien aber nicht nur metaphysische Barrieren, sondern sie gehört zur
Umgangsweise Jesu. Explizit spricht er die Apostel als seine Freunde an. Diese
Begnadung ist aber zugleich auch eine Beauftragung: „Es gibt keine größere Liebe,
als wenn einer sein Leben für seine Freunde hingibt. Ihr seid meine Freunde,
wenn ihr tut, was ich euch auftrage.“ (Joh 15,13–14) Wurzel dieser Gesinnung
ist aber der Überfluss an Freude: „Solches rede ich zu euch, auf dass meine Freude
in euch bleibe und eure Freude vollkommen werde.“ (Joh 15,11)

Nach dem Vorbild Christi entwickelt sich im Verlauf der Glaubensgeschichte
eine Tradition spiritueller Freundschaft, die auf eine gegenseitige Bestärkung auf
dem Glaubensweg fokussiert ist. Bei den Meistern der Spiritualität sehen wir
eine große Wertschätzung für eine menschliche Hilfestellung bei dem tastenden
Bemühen der Gottsuche. So wundert es nicht, dass Teresa von Avila einen spi-
rituellen Begleiter wie Juan de la Cruz mit ganzem Herzen verehrte und seinen
Weggang tief betrauerte: „(Sie haben dort Juan de la Cruz) einen Mann des Him-
mels und Mann Gottes. Also, ich sage Ihnen, meine Tochter, dass ich, nachdem
er dorthin gegangen war (…) keinen gefunden habe, wie ihn, und keinen, der auf
den Wegen zum Himmel so sehr begeistert. Sie werden nicht glauben, wie ein-
sam mich sein Fehlen macht.“9

In der Antike erfuhr die Lehre von der Freundschaft eine klassische Ausprä-
gung in Ciceros Dialog Laelius. Das christliche Mittelalter hielt diesen Dialog für
so bedeutend, dass er in der sog. „Renaissance des 12. Jahrhunderts“ als Folie
für ein zentrales Werk zisterziensischer Spiritualität diente, nämlich für De spi-
ritali amicitia – Über die spirituelle Freundschaft des Aelred von Rievaulx (1110–
1167). Aelreds pagan-christliche Synthese zum Thema Freundschaft gilt seitdem
als richtungsweisend im Bereich abendländischer Spiritualität, auch wenn sie im
Laufe der Zeit einigen Transformationsprozessen unterworfen war.10

Ciceros Dialog Laelius

Als sich Cicero 44 v. Chr. kurz nach der Ermordung Caesars in einer für ihn po-
litisch tristen Situation befand, beschloss er, sich noch einmal der Philosophie zu-

Cicero und Aelred 139

9 Teresa von Ávila, Noch nie habe ich Euch so geliebt wie jetzt. Briefe – Band 2. Hrsg. v. U. Dobhan / E.
Peeters (Ges. Werke 7). Freiburg – Basel – Wien 2011, 471.
10 Aelreds Traktat wurde bereits etwa 40 Jahre später von Petrus von Blois (ca. 1135–1212) in leicht ver-
änderter und eigenständig erweiterter Form unter dem Titel De amicitia christiana neu herausgegeben.
Daneben existierte eine von Thomas von Frakaham erarbeitete gekürzte Fassung, die auch unter der Zu-
schreibung an Augustinus im Umlauf war. Vgl. K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik, Bd. 1: Die
Grundlegung durch die Kirchenväter und die Mönchstheologie des 12. Jahrhunderts. München 22001,
341f.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 139



zuwenden und dort Trost zu suchen.11 In seinem Alter war es in erster Linie die
Freundschaft, die ihm in seinem erzwungenen Vorruhestand für die Unbilden
des Schicksals entschädigen sollte: „Da ich es nicht über mich brachte, überhaupt
nichts zu tun, glaubte ich mit meinen Problemen am besten fertig zu werden,
wenn ich mich wieder der Philosophie zuwandte, mit der ich seit der frühester
Jugend vertraut war.“12

Gemäß altrömischer Traditionen kleidet er den an seinen besten Freund und
Verleger T. Pomponius Atticus gerichteten Dialog in eine historisierende Form.
Es spricht dabei der Sokrates Roms, Gaius Laelius, mit seinen Schwiegersöhnen
Fannius und Scaevola über seine Freundschaft zu dem verstorbenen Helden Pu-
blius Scipio. Das Motto lautet: Der Weise kann das Glück in sich selbst finden.
Die Wechselfälle des Lebens sind unbedeutender als das Wachstum in der Tu-
gend. Tugend ist Auftrag und Belohnung in einem. Sie trägt die Verheißung in
sich, eines Tages die Kerkerfesseln des Leibes zu sprengen und der Seele Un-
sterblichkeit zu verleihen.

Freundschaft als Lebensmaxime

Der Dialog Laelius (Über die Freundschaft) ist als Mahnrede im Hinblick auf die
Tugend verfasst, als deren Inbegriff die Lebensform der Freundschaft erscheint.
Allein die Rückerinnerung an die Freundschaft mache das Leben glücklich. Da-
mit ist die Erfahrung einer vollkommenen Übereinstimmung der Absichten, In-
teressen und Meinungen gemeint.13 Dass dies möglich sei, beweise seine lebens-
lange Freundschaft mit Scipio.

Die Lobrede auf die Freundschaft stellt diese über alle Dinge dieser Welt;
nichts sei unserem Wesen so sehr angemessen, nichts sei so angebracht, im Glück
wie im Unglück. Hierbei bezieht sich Cicero auf den Naturbegriff der Stoa, die
als Lebensmaxime secundam naturam vivere – gemäß seiner eigentlichen Natur
leben – ausgegeben hatte. Die Natur ist die beste Führerin zu einem geglückten
Leben.14 Dort lässt sich nämlich beobachten: Säugetiere lieben ihre Jungen. Die
Mutter-Kind-Beziehung verweise, so Cicero, auf das natürliche Liebesempfin-
den, das der Mensch in sich trägt. Von dort sei es nur noch ein kleiner Schritt,
jemanden zu lieben, der ein Vorbild ist. Ein durch Rechtschaffenheit und Tüch-
tigkeit zum Guten ausgezeichneter Mensch erscheint uns wie von selbst als un-

140 Wolfgang Buchmüller

11 Zum historischen Kontext des Dialoges s. G. Fink, Einführung in: Cicero, Laelius über die Freundschaft,
lat.-dt. Hrsg. v. M. Faltner. Darmstadt 1993, 225–242. Zur politischen Biografie Ciceros s. M. Fuhrmann,
Cicero und die römische Republik. Eine Biographie. Düsseldorf – Zürich 32007, 246–307; Th. N. Mitchell,
Cicero, The Senior Statesman. New Haven – London 1991, 303.
12 Cicero, De off. 2,1,2f.
13 Ders., Laelius 2,15 (Faltner, 126): et id, in quo est omnis vis amicitiae, voluntatum, studiorum summa
consensio.
14 Ebd., 2,19 (Faltner, 130).

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 140



serer Liebe wert.15 Auffällig ist die Ausblendung aller erotischen Aspekte von
Liebe. Cicero, der nach zwei gescheiterten Ehen diesen wunden Punkt ausspart,
ging es vermutlich selbst bei der engen häuslichen Lebensgemeinschaft um eine
Liebe geistiger Natur. Eine Ehe, die auf einer wahren Freundschaft basiert, wäre
in diesem Sinne eine gelungene Form der Lebensgemeinschaft.

Gegenseitige Förderung im Guten

Cicero hält dafür – dabei bezieht er sich auf Aristoteles –, dass Freundschaft im
eigentlichen Sinne nur unter Guten möglich sei, weil sie auf das Gute in der Viel-
falt seiner Formen ausgerichtet sei. Ideal ist eine zweckfreie Freundschaft, deren
einzige Bestimmung in der gegenseitigen Förderung im Guten besteht. Nütz-
lichkeitserwägungen unterlaufen eine wahre Freundschaft, die als Höchstform
der Tugend etwas mit dem Guten zu tun hat, das sich selbst verströmen will:

„Gerade derjenige nämlich, der das größte Selbstvertrauen besitzt und der mit
einem Höchstmaß von Tugend und Weisheit begabt ist, so dass er keinen
Menschen nötig hat, zeichnet sich in hervorragender Weise dadurch aus, dass
er nach Freundschaft trachtet und Freundschaft lebt.“16

Diese gegenseitige Förderung im Guten, das in sich Ewigkeitswert besitzt, lässt
eine Freundschaft auch selbst ewig werden. Zweckfreiheit bedeutet Wahrheit
und Zeitlosigkeit: „Würde nämlich das Nützlichkeitsstreben Freundschaften
knüpfen, dann würde es sie auch wieder auflösen, sobald sich darin eine Ände-
rung ergeben hätte; weil aber die angeborene Art keiner Wandlung unterworfen
ist, deswegen sind auch wahre Freundschaften ewig.“17 Das hohe Ideal der
Freundschaft lässt Cicero von dem größten Geschenk der Götter an die Men-
schen sprechen.

Herausforderungen der Freundschaft

Aber ist eine derartige Freundschaft überhaupt möglich und, wenn ja, unter wel-
chen Bedingungen? Cicero nimmt hier seine Euphorie wieder erheblich zurück.
Hierfür lässt er Scipio die Überzeugung vortragen, dass nichts mit größeren
Schwierigkeiten verbunden ist, als die Freundschaft ein ganzes Leben bis zum

Cicero und Aelred 141

15 Ebd., 8,27 (Faltner, 142).
16 Ebd., Laelius 9,30 (Faltner, 144).
17 Ebd., 9,32 (Faltner, 148): nam si utilitas amicitias conglutinaret, eadem commutata dissolveret; sed
quia natura mutari non potest, idcirco verae amicitiae sempiternae sunt.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 141



Tod zu bewahren. Die Hindernisse sind mannigfaltig: eine Entzweiung über Fra-
gen der Politik, eine Konkurrenzsituation bei der Werbung um eine gute Hei-
ratspartie, Geldgeschäfte und schließlich der Wettbewerb um Ehre und Ruhm.
Da kann Freundesliebe in erbitterten Hass umschlagen.18

Schlussendlich gibt es Dinge, die dem anderen etwas zumuten, was gegen das
Gewissen gerichtet sein muss, etwa Handlanger zu sein bei amourösen Aben-
teuern oder in betrügerischen Machenschaften. Cicero sieht darin die Notwen-
digkeit von ethischen Kriterien, die höher stehen und in Konfliktsituationen ge-
gebenenfalls den Bruch einer Freundschaft erforderlich machen. Als Veteran
der Politik bedeutet dies für ihn zuallererst nichts gegen die Polis, gegen das ei-
gene Gemeinwesen, konkret gegen das eigene Staatsgebilde, die römische Re-
publik, zu tun.19

Dieser etwas skeptische Diskurs wurde von Cicero möglicherweise später ein-
geschoben, um den Bruch mit seinem alten Freund Matius zu rechtfertigen und
zu verarbeiten, der auf die Seite der Anhänger des Augustus übergewechselt
war.20 Hier greift Cicero auf den Philosophen Ennius zurück: Der wahre Freund
wird in Unglückssituationen offenbar. 

Abschließend stellt Cicero heraus, dass dem Menschen Freundschaft von der
Natur übergeben wurde, damit er sich gegenseitig in der Tugend stärke. Die vo-
raussetzungslose Freundschaft beschenkt den Menschen mit einem zweiten, bes-
seren Ich. Als Rat hinterlässt Cicero einige markante Punkte: sich von der Zu-
neigung führen lassen, die Leidenschaften beherrschen, alles Erdenkliche
füreinander tun, sich nicht in Äußerlichkeiten verlieren, sich in gegenseitiger
Ehrfurcht begegnen und schließlich für Recht und Gerechtigkeit eintreten.21 Wie
ließ sich nun Aelred von seinem antiken Vorbild inspirieren?

Aelred von Rievaulx

Auch wenn man sich kaum einen größeren Kontrast als den Unterschied zwi-
schen dem Leben im Brennpunkt der Öffentlichkeit im römischen Senat und
der zurückgezogenen Lebensweise in einem mittelalterlichen Reformkloster vor-
stellen mag, so gibt es dennoch Analogien in der Biografie beider Autoren, die
eine gewisse Affinität Aelreds zu Cicero erklären: Obgleich Kleriker, war er be-
reits in jungen Jahren Oberhofmeister (dapifer) des Königs von Schottland.22

142 Wolfgang Buchmüller

18 Ebd., 10,33–35 (Faltner, 148–150).
19 Ebd., 12,40 (Faltner, 156).
20 G. Fink, Einführung in: Cicero, Laelius über die Freundschaft, 242 [→ Anm. 11].
21 Vgl. Cicero, Laelius 22,82 (Faltner, 198).
22 Zur Biographie Aelreds s. P.-A. Burton, Aelred de Rievaulx (1110–1167). De l´homme éclaté à être uni-
fié. Essai de biographie existentielle et spirituelle. Paris 2010; W. Buchmüller, Die Askese der Liebe. Ael-
red von Rievaulx und die Grundlinien seiner Spiritualität. Langwaden 2001, 16–205.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 142



Aelred war hochtalentiert: Nacheinander wurden ihm fünf Bischofssitze
 angeboten. Von Talent und Geschick zeugt seine auf das ganze „angevinische
Imperium“ (England und die normannischen Festlandgebiete) ausgedehnte
 kirchenpolitische Tätigkeit. Widerstände, Enttäuschungen und zerbrochene
Freundschaften blieben ihm nicht erspart. Dennoch scheint sein Temperament
glücklicher gewesen zu sein als dasjenige des römischen Senators Cicero. Aelred
dürfte darüber hinaus etwas Gewinnendes gehabt haben, das ihn in außerge-
wöhnlicher Weise befähigte, Freundschaften zu schließen.

Neben politischen, historischen und hagiographischen Themen – Aelred
schrieb dazu sechs Traktate – lag der eindeutige Schwerpunkt seines literari-
schen Schaffens in spirituellen und theologischen Fragen. Das dabei zutage tre-
tende feine Gespür für existentielle und psychologische Anliegen zeigt ihn als
christlichen Humanisten.

Er selbst entstammte einer Familie, die über Generationen hinweg Lawra
(„Lehrer“) und Priester in Durham und Hexham gestellt hatte. Seine humanis-
tische Ausbildung konnte er am schottischen Königshof vervollkommnen, wo er
insbesondere mit Waldef, dem Stiefsohn König Davids I. (1124–1153) eine in-
tensive Freundschaft eingegangen war. Als sich dieser den reformierten Chor-
herren in Kirkstall angeschlossen hatte, entschloss sich Aelred, in die von Clair-
vaux soeben neu gegründete Zisterzienserabtei Rievaulx einzutreten. Wenig
später schloss der nunmehrige Zisterzienser mit Bernhard von Clairvaux Be-
kanntschaft. Dieser ermutigte ihn, mit seinen schriftstellerischen Versuchen fort-
zufahren und einen großen Entwurf einer Theologie der Liebe (Spiegel der Liebe)
zu veröffentlichen, eine Apologie des zisterziensischen Charismas.

Aelreds neuartiges Konzept von spiritueller Freundschaft

Bereits im Spiegel der Liebe (De speculo caritatis), um 1142 entstanden, nimmt
das Thema Freundschaft einen beachtlichen Raum ein. Wenige Jahre später
setzte Aelred ein zweites Mal an, um ein systematisches Werk über spirituelle
Freundschaft zu verfassen, das seinen philosophischen und theologischen An-
sprüchen entgegenkam. Wegen seines kirchenpolitischen Engagements konnte
er dieses erst Jahre später, um 1163, vollenden. Was ist aber seine Absicht und
was sind seine Themen? Aelred hält sich formal streng an den Aufbau von Cice-
ros Laelius de amicitia und übernimmt dabei auch die Form des Dialogs.23 Dia-
logpartner sind Aelreds innerer Schülerkreis unter den Zisterziensern Englands:
Yvo von Wardon, Gratian (wohlmöglich identisch mit Gilbert von Hoyland) und
sein Sekretär und Biograf Walter Daniel, der als einziger zu Rievaulx gehörte.

Cicero und Aelred 143

23 Zu De spiritali amicitia s. D. Roby, Einleitung zu: Aelred of Rievaulx, Spiritual Friendship (Cistercian
 Fathers Series 5). Kalamazoo 1977, 3–35.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 143



Gegenstand seiner Ausführungen sind die drei Fragen Ciceros nach dem Wesen
der Freundschaft, ihrem Wert und ihren Regeln.

Relecture Ciceros

Aelred hatte in jungen Jahren Ciceros Dialog Laelius de amicitia schwärmerisch
verehrt. Nachdem er im Kloster die Heilige Schrift besser kennen gelernt hatte,
blieb er von der Skepsis Ciceros und ihrer Aporien unbefriedigt zurück. Zunächst
betrifft diese Kritik das antike Verständnis von Liebe als Neigung und Wohl-
wollen, das den Kern von Ciceros (und Sallusts) Definition der Freundschaft-
ausmacht. Liebe im christlichen Sinne kann nicht bei bloßer Sympathie und
Übereinstimmung in göttlichen und menschlichen Dingen stehen bleiben. Liebe
nach dem Vorbild Christi bedeutet immer auch zugleich Hingabe: „Niemand
hat eine größere Liebe, als wer sein Leben hingibt für seine Freunde.“ (Joh 15,13)
Daher erweitert Aelred die Freundschaftsdefinition Ciceros um das Motiv der
Einheit der Seelen: „Freundschaft ist die Tugend, durch die zwei Seelen durch das
Band der Liebe und des Wohlgefallens so fest verknüpft sind, dass sie wahrhaft
eins sind.“24 Er weiß, dass er damit ein beinahe unerreichbares Ideal vor Augen
stellt. So versucht er zugleich, zu ermutigen: Bereits der Versuch, Großes zu
 erreichen, ist eine große Tat, heißt es doch: „Bittet und ihr werdet empfangen“
(Mt 7,7a). Diese nicht gerade geringe Vorgabe legt wie von selbst den Gottes -
 bezug nahe. Aelred scheint dabei der erste gewesen sein, der eine systematische
Hineinnahme des Christusmysteriums in das Geheimnis der Freundschaft den-
kerisch durchführte. Zuvor hatte allerdings bereits Augustinus davon gespro-
chen, dass man alle Freundschaft auf Gott beziehen müsse: „Selig, wer dich liebt
und seinen Freund in dir (…)“25, ohne allerdings diesen Ansatz weiter auszu-
führen.

Das Christusmysterium

Aelred ist überzeugt, dass wahre Freundschaft unter Menschen ohne Christus
unmöglich ist. Er reflektiert darüber, „wie Freundschaft in Christus beginnt, mit
ihm aufrechterhalten wird, und wie ihr Zweck und Nutzen wiederum zu Chris-

144 Wolfgang Buchmüller

24 Aelred von Rievaulx, De spiritali amicitia 1,21 (CCM 1,292): Amicitia igitur ipsa virtus est qua talis di-
lectionis ac dulcedinis foedere ipsi animi copulantur, et efficiuntur unum de pluribus. Vgl. auch: Aelred von
Rievaulx, De Spiritali amicitia – Über die geistliche Freundschaft, lat. – dt., übers. v. R. Haacke, eingel. v.
W. Nyssen (Occidens, Horizonte des Westens 3). Trier 1978, 10.
25 Augustinus, Confessiones 4,9,14 (CCL 27,47): Beatus qui amat te et amicum in te et inimicum prop-
ter te.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 144



tus hinführt.“26 Aelred betont in einer für die Theologie des Mittelalters zunächst
ungewöhnlichen Art und Weise die intendierte Einheit zwischen Gottes- und
Menschenfreundschaft: „Auf dieser Treppe der Liebe kannst du sowohl zur
Umarmung mit Christus hinauf- als auch zur Liebe zu deinem Bruder hinab-
steigen und dies mit stillem Glück genießen.“27 Liebe zu einem wahrhaft spiri-
tuellen Freund hindert keineswegs die Suche nach Gott, sondern sie befördert sie.
Voraussetzung ist dabei das Gebet füreinander: „Wer für seinen Freund zu
Christus betet und nur seines Freundes wegen von Christus erhört werden
möchte, wendet sich mit Liebe und Sehnsucht an Christus selbst. So geht unsere
Zuneigung unerwartet und ohne dass wir es bemerken von der einen zu der an-
deren Person über. Wir berühren gleichsam ganz aus der Nähe die Güte von
Christus selbst und fangen an, zu erfahren, wie wunderbar, und zu verspüren,
wie liebenswürdig er ist. So steigen wir von der an und für sich bereits heiligen
Liebe, mit der wir unseren Freund umarmen, zu der Liebe, mit der wir Christus
umarmen, auf.“28

Ein Tabubruch

Mit der Ineinssetzung von Gottes- und Freundesliebe vollzog Aelred einen Ta-
bubruch innerhalb der Theologiegeschichte. Augustinus vertrat in seinem Früh-
werk De doctrina christiana die These, dass Gott allein die Quelle allen Glücks
sein könne, weshalb man nur in ihm ungeteilte Freude finden könne (frui).29 Er
verteidigte die unüberbrückbare Differenz zwischen Gott und Geschöpf. Einen
Menschen solle man daher nur in Dankbarkeit lieben (uti), nicht aber als Inbe-
griff des Glücks.30 Allerdings könne man den Nächsten in Gott lieben und sich
an ihm freuen, wobei er nun doch den für ihn religiös konnotierten Begriff frui
für zulässig erklärt.31

Bernhard von Clairvaux ging einen Schritt weiter. In Anlehnung an Augusti-
nus wandte er das Reservatwort frui auf einen spirituellen Freund an, ohne den
Rückbezug auf Gott ausdrücklich zu erwähnen, wenn er etwa davon sprach, den

Cicero und Aelred 145

26 Aelred von Rievaulx, De spiritali amicitia 1,8 (CCM 1,290): et quemadmodum ea ipsa quae inter nos
oportet esse amicitia, et in Christo inchoetur, et secundum Christum servetur, et ad Christum finis eius et
utilitas referatur plenius edoceri.
27 Ebd., 3,127 (CCM 1,348): et in scala caritatis nunc ad Christi ipsius amplexum conscendere, nunc ad
amorem proximi ibi suaviter repausaturum descendere.
28 Ebd., 3,133f. (CCM 1,349): Ita pro amico orans Christum, et pro amico volens exaudiri a Christo, ip-
sum diligenter et desideranter intendit; cum subito et insensibiliter aliquando affectus in affectum tran-
siens, et quasi e vicino ipsius Christi dulcedinem tangens, incipit gustare quam dulcis est, et sentire quam
suavis est. Ita a sancto illo amore quo amplictur amicum, ad illum conscendens, quo amplectitur Chris-
tum.
29 Vgl. R. Green, Einleitung zu: Ders., Augustine, De Doctrina Christiana, lat.-engl. Oxford 1995, XV.
30 Vgl. Augustinus, De doctrina christiana 1,30,33–33,36 (CCL 32,25–27); s. E. Scholl, If You Find Your
Delight in the Lord: Fruitio Dei, in: CistS 33 (1998), 315–327. 
31 S. Augustinus,  De doctrina christiana 1,32,35 (CCL 32,26).

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 145



Trost seines Freundes genossen zu haben und nun ohne diesen innerlich „ge-
kreuzigt zu werden“.32 Aelred weist dazu (wie Augustinus) auf den Brief an Phi-
lemon hin:33 „Bruder, ich möchte dich im Herrn genießen“ (V. 20). Gleichzeitig
versucht er das gegenseitige Verhältnis aber zu präzisieren: Gott soll um seiner
selbst willen geliebt werden, der Nächste aber in Gott, ja noch mehr Gott in
ihm.34 So präsentiert Aelred die Nächstenliebe nicht als etwas Nachgeordnetes,
sondern als eine Funktion der Gottesliebe, sodass er den Gesprächspartner Ivo
den (allerdings mit einem Fragezeichen versehenen) Satz sprechen lässt: „Ist
Gott Freundschaft?“ sowie „Wer in der Freundschaft bleibt, bleibt in Gott.“35 Die
Kurzformel für die mystische Einheit von Gottes- und Freundesliebe, die er sei-
nem Werk voranstellt, ist dabei: „Hier sind wir beide, ich und du, und ich hoffe,
als dritter ist Christus unter uns.“36

Theologische Einordnung

Das Hohelied der Freundschaft, das Aelred in der Epoche der Minnelieder vor-
trägt, darf nicht als reine Poesie abgetan werden. Aelred ist Schüler Bernhards
von Clairvaux. Dieser formulierte eine „Theologie der Liebe“. Monastische Theo-
logie sah in der Liebe eine reelle Gotteserfahrung: Gott teilt sich dem menschli-
chen Bewusstsein selbst mit, indem er sich in der Sehnsucht nach Schönheit und
Wahrheit und in einer „Erleuchtung der Liebe“ implizit offenbart. Liebe ver-
weist in diesem Sinne auf eine höhere Wahrheit. Sie selbst ist von einer höheren
Vernunft inspiriert und letztlich mystischer Natur, weil sie jene Kraft ist, die mit
Gott vereint: 

„[Die Liebe] ist der Gaumen des Herzens, der kostet, wie gut du bist, sie ist das
Auge, dass erkennt, dass du gut bist; ist der Ort, der fähig ist, dich aufzuneh-
men, der du der Höchste bist. Denn derjenige, der liebt, ergreift dich, und er
ergreift dich in dem Maße als er liebt, weil du selbst die Liebe bist. Das ist der
Überfluss deines Hauses, in dem sich diejenigen berauschen, die dich lieben,
und indem sie sich verlieren, in dir verwandelt werden.“37

146 Wolfgang Buchmüller

32 Vgl. Bernhard von Clairvaux, Epistola 73,1 an Rainald von Foigny (Winkler 2, 598): Satis namque et plus
quam satis crucior te carendo, te non videndo, te dulcissimo mihi solatio non fruendo, ita ut paene pae-
niteat me, quod te elongaverim a me.
33 Vgl. Augustinus, De doctrina christiana 1,33,37 (CCL 32,27).
34 Vgl. Aelred von Rievaulx, De speculo caritatis 3,9,28 (CCM 1,118): Sed quoniam summum bonum nos-
trum Deus erit, et in seipso, et in nobis, et in altero, ipse ex toto praecipitur diligendus.
35 Aelred von Rievaulx, De spiritali amicitia 1,69f (CCM 1,301): Deus amicitia est? (...) Qui manet in ami-
citia, in Deo manet, et Deus in eo.
36 Ebd., 1,1 (CCM 1, 289): Ecce ego et tu, et spero quod tertius inter nos Christus sit.
37 Aelred von Rievaulx, De speculo caritatis 1,2 (CCM 1,13): et est palatum cordis cui sapis, quia dulcis
es; oculus quo videris, quia bonus es; et est hic locus capax tui, qui summus es. Qui enim amat te, capit
te; et tantum capit, quantum amat, quia ipse amor es, quia caritas es. Haec est illa ubertas domus tuae,
quia inebriabuntur dilecti tui, deficientes a se, ut transeant in te.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 146



Aelred spricht hier vom Berührt-Werden, vom Sich-in-Gott-Verlieren und
vom Verwandelt-Sein. Das zeigt: Er nahm die Menschwerdung Gottes radikal
ernst. Gott ist der Höchste, er hat durch seine Inkarnation wahrhaft menschli-
che Natur angenommen und ist – mehr noch! – im Ereignis der Liebe erfahrbar
geworden. Liebe bedeutet in diesem Kontext bereits Gegenseitigkeit.

Damit haben sich aber die Koordinaten gegenüber dem antiken Weltbild
grundlegend geändert: Aristoteles hatte es noch für paradox erklärt, wenn je-
mand behaupte, er könne Zeus, den obersten der Götter, lieben. So wenig es ein
der Freundschaft nahekommendes Verhältnis zu Gott geben könne, da der un-
bewegte Beweger unendlich erhaben sei, so wenig bringe Gott einem so niede-
ren Wesen wie dem Menschen Interesse entgegen, da dieser ihm nichts geben
könne: „Freundschaft, so sagen wir, ist da, wo es Gegenliebe gibt. Bei der Freund-
schaft mit Gott aber ist kein Raum für Gegenliebe, noch überhaupt für Liebe.
Denn es wäre absurd, wenn jemand behauptete, er liebe Zeus.“38

Da der christliche Gottesbegriff aber die sakramentale Einheit zwischen Gott
und Mensch miteinschließt, wird das Prädikat Liebe zu einer Klammer, die an-
scheinend Konträres miteinander verbinden kann. Diese Wesenseigenschaft
Gottes wird damit zugleich zum Code des Universums, zu jenem Band, das die
ursprünglich eingestiftete Einheit gewährleistet, obgleich die Ursünde für Chaos
und Wirrnis gesorgt hat: 

„[Gott], das höchste Sein, hat daher seine Natur allem Sein eingeprägt, er hat
allem seinen Ort zugewiesen, gemäß seiner Unterscheidung hat er jedem seine
Zeit gegeben. In seinem ewigen Ratschluss wollte er darüber hinaus, dass  der
Frieden alle Geschöpfe in Harmonie zusammenfasse, damit sie untereinander
zu einer Gemeinschaft verbunden seien. So sollten alle von ihm, der höchste
und reinste Einheit ist, gewissermaßen ein Zeichen der Einheit zugeteilt be-
kommen. Von daher kommt es, dass er keine Gattung des Seins isoliert zu-
rückgelassen hat, sondern aus den Vielen eine gewisse gemeinschaftliche Ein-
heit geformt hat.“39

Dem innersten Wesensgrund des Seins, der der Natur Gottes als Liebe gemäß
den Dingen eine Bestimmung auf eine letzte Harmonie zuteilt, entspricht die

Cicero und Aelred 147

38 Aristoteles, Magna Moralia, 2,11 (1208b), übers. nach F. Dirlmeier (Hrsg.), Aristoteles, Magna Mora-
lia (Aristoteles Werke 8). Berlin 1983,76.
39 Aelred von Rievaulx, De spiritali amicitia 1,53 (CCM 1,298): Ipse itaque summa natura omnes natu-
ras instituit, omnia suis suis locis ordinavit, omnia suis locis ordinavit, omnia suis temporibus discrete
distribuit. Voluit autem, nam et ita ratio eius aeterna prescripsit, ut omnes creaturas suas pax compo-
neret, et uniret societas; et ita omnia ab ipso qui summe et pure unus est quoddam unitatis vestigium
sortirentur. Hinc est quod nullum genus rerum solitarium reliquit, sed ex multis quadam societate con-
nexuit.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 147



Tugend der Freundschaft als Konkretisierung, indem sie diese geistige Einheit
Wirklichkeit werden lässt.40

Klarstellungen

1. Die providentielle Aufgabe der Freundschaft vollzieht sich in einer Atmo-
sphäre, die von der Ursünde kontaminiert ist. Aelred klagt über eine erkaltete
Welt, in der die Liebe zu einem eisigen Schein geworden ist. So vergiften Streit,
Heuchelei, Hass und Verdächtigungen die Beziehungsfähigkeit der Menschen.41

Die diesseitige und zugleich eschatologische Hoffnung, dass Klassenunterschiede
und Differenzen (gradus et ordines) zwischen den Menschen überwindbar sind,
besteht dennoch, wenn Freundschaft und Liebe wieder zu dynamischen Kräf-
ten werden und jeder Mensch aufgrund seines Soseins geliebt und anerkannt
wird.42 Dies setzt den fragmentarischen Anbruch des Reiches Gottes unter den
Menschen voraus, indem sie sich von Gott durch den Glauben neu formen las-
sen. Hierbei verweist Aelred explizit auf Ambrosius, der herausstellt, dass Chris-
tus den Menschen als „Archetypus der Freundschaft“ gegeben worden sei.43 Sein
Mysterium trage eine quasi-sakramentale Kraft zur Einigung der Menschen in
sich.44

2. An der Differenz von universeller Liebe und der Gnade der Freundschaft ist
festzuhalten. Freundschaft, sosehr sie einen privilegierten Platz im Christentum
einnimmt, stellt nur einen Teilaspekt der caritas, der universellen Liebe, dar. Nur
wenn die Liebe auch die Liebe zu den Feinden einschließt, bildet sie das Myste-
rium der göttlichen Liebe in ihrer Fülle ab. Nur eine Liebe, die nicht bei den
menschlich angenehm erscheinenden Charakteren der nächsten Umgebung ste-
hen bleibt, sondern sich von einer höheren Vernunft leiten lässt und notfalls
auch gegen die eigene Natur agieren kann, darf als echt gelten. Für Aelred ist
Paulus das vollkommene Modell der Nächstenliebe. Der Apostel war bereit, sein
Leben für seine pharisäischen Gegner hinzugeben, ein Affekt des Großmuts, kei-
neswegs unvernünftig, weil Paulus hier um das Heil der Seelen seiner Gegner
ringt.45

148 Wolfgang Buchmüller

40 Vgl. P.-A. Burton, Aelred de Rievaulx, 275–279 [→ Anm. 22].
41 Vgl. Aelred von Rievaulx, De spiritali amicitia 1,58 (CCM 1,299).
42 Ebd., 3,79 (CCM 1,333).
43 Ebd., 3,83 (CCM 1,335): De his verbis, ut sanctus ait Ambrosius: Dedit formam amicitiae quam se-
quamur, ut faciamus amici voluntatem, ut aperiamus secreta nostra amico, quaecumque in pectore ha-
bemus, et illius archana non ignoramus.
44 Zur quasi-sakramentalen Funktion der Freundschaft, die Aelred in den beiden letzten Büchern seines
Dialogs Über die spirituelle Freundschaft postuliert, vgl. P.-A. Burton, Aelred de Rievaulx, 285 [→ Anm. 22].
45 Vgl. Aelred de Rievaulx,  De speculo caritatis 3,100–101 (CCM 1,154f.).

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 148



Weiterführende Fragestellungen

Bedeutet es nicht eine Überstrapazierung der Freundschaft, sie mit einem reli-
giösem Absolutheitsanspruch zu versehen? Aelred würde dies wohl mit dem Ar-
gument verneinen, dass Gott selbst von seinem Wesen her Einheit sei und daher
die Menschheit in seine Einheit miteinbeziehen will. Dennoch unternimmt er
ein paar bedeutsame Einschränkungen: zu Vorsicht sei zu raten bei einer sin-
nenbezogenen Jugendfreundschaft. Weiters könne ein solch erhabener Begriff
keineswegs auf reziproke Zweckgemeinschaften und Kumpaneien angewendet
werden (Gemeinschaft zwischen Dieben, ehrgeizigen Geschäftsleuten, deka-
denten Lebemännern). Hier kommt ihm noch einmal Cicero zu Hilfe, der wahre
Freundschaft, im Falle Aelreds dezidiert spirituelle Freundschaft, exklusiv für
eine Tugend unter guten Menschen erklärt, die sich durch eine gleiche Lebens-
art, gute Sitten und geistigen Eifer auszeichnen.46

Dies ist keineswegs theoretisch gemeint. Aelred greift hier auf ein persönli-
ches Zeugnis zurück, indem er an seine Zeiten am schottischen Königshof an-
knüpft: „Als ich mich [der Freundschaft] zuwandte, erkannte ich, dass Bitter-
keit in die Schönheit, Trauer in die Fröhlichkeit und Widerwärtigkeit in das
Glück gemischt war. Das wertvolle Band der Freundschaft gefiel mir wohl, doch
man musste immer vor einer Beleidigung auf der Hut sein, denn die zukünftige
Trennung war sicher.“47

Doch Aelred bleibt Optimist. Wenngleich das Geschenk der Freundschaft
durch eine Vielzahl von Faktoren gefährdet ist, kann dennoch die richtige Per-
spektive alles läutern und zu einer reifen Ausprägung der Freundschaft führen.
Allerdings muss die Suche nach der spirituellen Dimension des Lebens im Vor-
dergrund stehen. Freundschaft ist nicht gleich Freundschaft. Es gilt das Poten-
tial des Christusmysteriums zu entdecken, sich gegenseitig im Glauben zu stär-
ken und sich gegebenenfalls in dieser Hinsicht zu prüfen. Dann aber gewährt
diese Gabe der spirituellen Freundschaft  ausreichend Licht und Freude auf den
Wegen des Lebens, sodass ein gemäß der Freundschaft Christi geformtes Leben
gut gelingen kann, wie Aelred am Ende seines Traktates über die Freundschaft
zu verstehen gibt: „Was ist es doch für ein Vorteil, miteinander zu trauern, sich
gegenseitig zu bemühen, Lasten füreinander zu tragen! Jeder sieht seine Freude
darin, sich selbst für den anderen hintanzustellen (…) und Schwierigkeiten für
den anderen auf sich zu nehmen und ihnen zu begegnen. Wie wohltuend ist es,
sich miteinander zu unterhalten, seine Gedanken gegenseitig auszutauschen, al-

Cicero und Aelred 149

46 Ders., De spiritali amicitia 2,37–2,64 (CCM 1, 309–314).
47 Aelred de Rievaulx, De speculo caritatis 1,28,79 (CCM 1,47): Attendens enim singula ista, vidi amaris
dulcia, laetis tristitia, adversa prosperis esse permixta. Placebat amicitia grata connexio, sed semper
 timebatur offensio, et certa erat futura quandoque division.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 149



les gemeinsam zu untersuchen und zu einem gemeinsamen Urteil zu gelangen.
Hinzu kommt noch das Gebet füreinander.“48

Ist im gegenwärtigen gesellschaftlichen Kontext die Rede von einer solchen
spirituellen Freundschaft noch möglich? Einen Ansatz bietet die Rede von dem
„besten Freund“ (engl. close friend), der dem Leben bei allem wechselnden Be-
ziehungsgeflecht eine gewisse Konstanz verleihen kann. Eine religiöse Sicht von
Freundschaft könnte in dieser Hinsicht den eminent hohen menschlichen Wert
einer Freundschaft wieder neu ans Licht heben. Sich gegenseitig auf spiritueller
Ebene zu stärken, kann eine wichtige Hilfe sein, das Leben gelingen zu lassen.

150 Wolfgang Buchmüller

48 Ders., De spiritali amicitia 3,132f. (CCM 1,349): Quam utile tunc dolere pro invicem, laborare pro in-
vicem, cum unusquisque pro altero semetipsum neglegere dulce habet…adversis semet opponere et ex-
ponere. Interea quam dulce habent conferre invicem, sua studia mutuo patefacere, simul examinare om-
nia, et de omnibus in unam convenire sententiam (…) Accedit et pro invicem oratio.

87_2014_2_137_150_Buchmueller.qxp  04.03.14  16:54  Seite 150



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Generic Gray Profile)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (ISO Coated v2 300% \050ECI\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.5
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Remove
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile (None)
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 304
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 304
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e006500740020007700650072>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [283.465 303.307]
>> setpagedevice


