
*	 „Geist und Leben“, die namensgebende Sequenz unserer Zeitschrift, entnommen aus dem Johannesevan-
gelium, löste 1947 den Titel „Zeitschrift für Aszese und Mystik“ ab.  Zum Auftakt der neu gestalteten 
Zeitschrift, die diesen Namen beibehält, haben wir drei Theolog(inn)en unterschiedlicher Konfession ge-
beten, anhand von Joh 6,63 ihrem Verständnis von christlicher Spiritualität nachzugehen. [Anm. d. Red.]

Die Worte, die ich zu euch geredet habe, 
sind Geist und sind Leben“ 
Evangelische Spiritualität heute*

„Der Geist ist es, der lebendig macht, das Fleisch vermag nichts. Die Worte, die 
ich zu euch geredet habe, sind Geist und sind Leben“ (Joh 6,63). Dieser Vers führt 
ins Zentrum evangelischer Spiritualität. Deutlich klingt im zweiten Satz die von 
allen Reformatoren vollzogene Konzentration des öffentlichen gottesdienstli­
chen Lebens, aber auch der Frömmigkeit auf das Wort an. Dabei wird deutlich: 
Das Wort ereignet sich in mündlicher Verkündigung, es ist gepredigtes, nicht 
geschriebenes Wort. Weil evangelische Frömmigkeit das gepredigte Wort sucht, 
hält sie sich zur Gemeinde. Bedenkt man den Kontext der Stelle, die Brotrede Jesu 
in Joh 6, wird auch der Inhalt des Wortes deutlich: die Hingabe Jesu zugunsten 
der Welt. Evangelische Frömmigkeit lebt davon, dass Christus sich den Seinen als 
Brot des Lebens schenkt.

Exegetische Beobachtungen

Exegetisch stellt sich im Blick auf Joh 6,63 die Frage, warum es von dem Fleisch, 
von dem zuvor in Joh 6 als dem für die Welt dahingegebenen Fleisch Jesu gespro­
chen war (vgl. 1,14), nun heißen kann, dass dieses nichts nütze. Hält man an der 
Kohärenz des Textes fest, wird man sagen müssen: Fleisch und Leben Jesu bleiben 

„

6

Kirche

Gregor Etzelmüller | Heidelberg

geb. 1971, verheiratet, 2 Kinder, apl. Professor für 
Systematische Theologie an der Ruprecht-Karls-
Universität Heidelberg

gregor.etzelmueller@wts.uni-heidelberg.de



1	 H. Thyen, Studien zum Corpus Iohanneum (WUNT 214). Tübingen 2007, 548.
2	 Ders., Das Johannesevangelium (HNT 6). Tübingen 2005, 367. 
3	 Vgl. ebd., 377f. [s. Anm. 2].

nutzlos, sofern der Heilige Geist nicht Menschen in die Wahrheit führt und so 
dazu bewegt, sich das Fleisch und Blut Christi geistlich einzuverleiben: „Wenn 
ihr nicht das Fleisch des Menschensohnes verzehrt und mein Blut trinkt, habt ihr 
kein Leben in euch.“ (6,53) Das Fleisch Jesu, sein Leben, wirkt Leben nur dort, wo 
es durch den Geist Gottes erschlossen und aufgenommen wird. 

Mit dieser Interpretation erübrigt es sich, die Brotrede Jesu auf die Feier des 
Abendmahls zu beziehen. Essen und Trinken des Fleisches und Blutes Christi sind 
„metaphorisch als glaubendes Sich-Einverleiben“ des Lebens Jesu zu verstehen.1 
„Wie die meisten der älteren griechischen und lateinischen Väter (…) so haben 
mit Luther und Calvin auch die meisten Reformatoren Joh 6 ohne jegliche Be­
ziehung auf die Eucharistie als christologische Rede und das ‚Essen des Fleisches‘ 
und ‚Trinken des Blutes‘ dementsprechend als Metaphern für die Aneignung des 
gekreuzigten Jesus durch den Glauben verstanden“.2 

Wie aber kommen Menschen dazu, sich auf das Leben Jesu einzulassen und 
es sich einzuverleiben? Joh 6,63 gibt darauf eine zweifache Antwort: zum einen 
durch den Geist, zum anderen durch das Wort. Dass der Geist zunächst als Sub­
jekt, dann als Prädikatsnomen fungiert, verweist auf die wechselseitige Verwiesen­
heit von Wort und Geist, wie sie auch die erzählte Situation in Joh 6 verdeutlicht: 
Jesu Worte finden nicht bei allen Glauben. Das menschliche Wort der Verkündi­
gung vermag nicht alle zu überzeugen. Nach seiner Rede ziehen sich viele der 
Jünger(innen) Jesu zurück (6,66). Um Glauben zu finden, muss der Geist Gottes 
der Schwachheit der mündlichen Verkündigung aufhelfen. Deshalb verweist 
Christus die Jünger(innen) nach seiner Rede auf seine Auffahrt (6,62), denn diese 
ist nach dem Johannesevangelium Voraussetzung des Kommens des Parakleten, 
des Heiligen Geistes (vgl. 7,39; 14,16; 16,7)3. Doch der verheißene Paraklet führt 
die Jünger(innen) gerade so in alle Wahrheit (16,13), dass er sie an alles erinnert, 
was Christus gesagt hat (14,26). Er redet „nicht aus sich selbst“, sondern verherr­
licht allein Christus (16,13f.). Das Wort ist, um Glauben zu finden, auf die Kraft 
des Geistes angewiesen – der Geist aber ist ganz auf das Wort, auf Jesus Christus, 
konzentriert. 

Wem im Heiligen Geist die Worte Jesu erschlossen werden, so dass er/sie in 
ihnen Christus als Brot des Lebens ergreift, der gewinnt Anteil am Leben Jesu und 
deshalb am ewigen Leben. Denn ewig ist dasjenige Leben, das sich nicht dem 
natürlichen Kreislauf von Fressen-und Gefressen-Werden einfügt, sondern diesen 
Kreislauf in der Hingabe des Lebens durchbricht (vgl. 12,25). Deshalb wächst aus 

7

Joh 6,63 (evangelisch)



4	 N. Luhmann, Funktion der Religion (stw 407). Frankfurt 1982, 111; vgl. C. Dinkel, Was nützt der Got-
tesdienst? Eine funktionale Theorie des evangelischen Gottesdienstes (PThK 2). Gütersloh 2000, 98; R. 
Kunz, Gottesdienst evangelisch reformiert. Liturgik und Liturgie in der Kirche Zwinglis (Theophil 10). 
Zürich 2001, 94f.

der Hingabe des Lebens Jesu neues Leben (12,24) – und deshalb gibt der johan­
neische Christus den Seinen nur ein einziges Gebot, nämlich „dass ihr einander 
liebt. Wie ich euch geliebt habe, so sollt ihr auch einander lieben.“ (13,34)

Umstellung von Kult auf Kommunikation

Die sich in Joh 6,63 ausdrückende Hochschätzung des Wortes gewinnt durch die 
Reformation welt-, kirchen- und mentalitätsgeschichtliche Resonanz. Gegenüber 
den weitverbreiteten Stillmessen ihrer Zeit stellen die Reformatoren „von Kult auf 
Kommunikation“ um.4 Nicht durch kultisches Handeln, sondern durch die Ver­
kündigung des Wortes soll die Gegenwart mit der Geschichte Jesu Christi verbun­
den werden. 

Im Licht von Joh 6 wird man im Blick auf diese Konzentration des gottes­
dienstlichen Lebens auf das Wort dreierlei betonen müssen. Erstens: Es geht den 
Reformatoren um das mündliche Wort der Verkündigung. Ohne ihre Auslegung 
bleibt die Schrift als geschriebenes Wort toter Buchstabe. Denn nur in der Predigt 
erfährt der Glaube die alten Worte als ihm gegenwärtig zugesprochen. Deshalb 
gilt für die Reformatoren: Wenn die biblischen Lesungen nicht ausgelegt wer­
den, dann bleibt „Gottis wort geschwygen“ (WA 12,35). Es ist die gegenwärtige 
Verkündigung, die „den garstigen Graben der Geschichte“ überbrückt, indem 
sie die Hörer(innen) in das Wort Gottes verstrickt – oder anders ausgedrückt: 
indem sie die Vergangenheit Jesu und die Gegenwart der Hörer(innen) so zusam­
menspricht, dass sie in die Gegenwart Christi versetzt werden.

Zweitens: Die Verkündigung zielt auf die Christusbegegnung. In, mit und un­
ter den Worten des/der Predigenden, der/die jene Worte, die Christus einst zu 
seinen Jüngern sprach, auslegt, soll der/die Hörer(in) die Worte Christi selbst hö­
ren. Deshalb bittet und vertraut die evangelische Predigt darum und darauf, dass 
Christus selbst sich zu ihr bekennt: „Du hast recht geleret, denn ich hab durch 
dich geredt, und das wort ist mein.“ (WA 51,517)

Drittens: Indem das Johannesevangelium am Ende der Brotrede festhält: „Das 
sagte Jesus in der Synagoge, als er in Kafarnaum lehrte“ (6,59), wird deutlich, wo 
die Verkündigung ihren Sitz im Leben hat: in der gottesdienstlichen Versamm­
lung. Indem die Reformation den Glauben an die Predigt bindet, bindet sie ihn 
zugleich in den öffentlichen Leib der Gemeinde ein. In diesem Sinne ist die Rede 
von der Verinnerlichung der Frömmigkeit durch die Reformation nicht zutref­
fend. Die Gemeinde stützt und stärkt den Glauben. Der Glaube wird im Gottes­
dienst nicht nur unmittelbar durch die Verkündigung gestärkt, sondern auch 
mittelbar durch die auf das Wort hörende Gemeinde. Indem Menschen zum Got­

8

Kirche



5	 Vgl. WA 6,363,6–9: Denn so wie „vil mehr ligt an dem testament den an dem sacrament, also ligt vil 
mehr an den worten den an den tzeychen, dan die tzeychen mügen wohl nit sein, das dennoch der 
mensch die wort habe, und also on sacrament, doch nit on testament selig werde“. 

tesdienst kommen, bekunden sie einander wechselseitig, dass sie Gottes Wort su­
chen, weil sie von ihm her leben, und stärken damit wechselseitig ihren Glauben. 

Reformatorische Spiritualität ist keineswegs die verinnerlichte Frömmigkeit 
eines isolierten Individuums. Zwar gibt es im Protestantismus auch Formen in­
timer Frömmigkeit, v.a. das private Studium der Schrift, aber evangelische Fröm­
migkeit sucht vor allem die Christusbegegnung in der Verkündigung und d.h. in 
der Gemeinde. 

Wort und Abendmahl

Die Konzentration des liturgischen Lebens auf das Wort wirkt sich auch auf das 
Verständnis und die Feier des Abendmahls aus. Während Martin Luther ausge­
hend von den Spendeworten Jesu das Primat des Wortes gegenüber dem Sakra­
ment herausstellt,5 verdeutlicht für Huldrych Zwingli insbesondere Joh 6,63 die 
Präferenz des Wortes gegenüber dem äußerlichen Ritus und seinen Elementen. 
Deshalb ordnet Zwingli in Zürich an, dass bei jeder Abendmahlsfeier als Evange­
lium Joh 6,47–63 gelesen werden soll. 

Wenn man bedenkt, dass das Abendmahl in Joh 6 gar nicht im Blick ist, 
dann verliert eine abendmahlskritische Deutung von Joh 6,63 ihre Basis. Wohl 
aber lässt sich mit Zwingli im Anschluss an diesen Vers die Gleichwertigkeit von 
Abendmahls- und Predigtgottesdienst begründen. Weil „die menschlich sel von 
dem wort, das us dem mund gottes kumt, aller meist gespyst und läbendig wirt“ 
(CR 90,129), stellt der Predigtgottesdienst gegenüber dem Abendmahlsgottes­
dienst kein defizitäres Geschehen dar. Denn in jenem kann sich ereignen, was 
auch der Sinn von diesem ist, nämlich das geistliche Essen des Leibes Christi. 

Während sich dieses geistliche Essen sowohl im Predigt- als auch im Abend­
mahlsgottesdienst ereignen kann, ist der Abendmahlsgottesdienst dadurch aus­
gezeichnet, das in ihm das geistliche Geschehen durch das sakramentale Essen 
bezeugt wird und so sämtliche Sinne des Menschen angesprochen werden. Des­
halb hat Zwingli dem Gebot Jesu entsprechend an der Feier des Abendmahls 
nicht nur festgehalten, sondern mit der Einführung von vier Gemeindekom­
munionen im Jahr die Kommunionhäufigkeit sogar erhöht. Aber gerade weil im 
Abendmahl Sichtbares dargereicht wird, kann es den Menschen verführen, sein 
Vertrauen auf Kreatürliches zu setzen und so seinen Glauben zu verlieren. Des­
halb wollte Zwingli bei jeder Abendmahlsfeier Joh 6 als Evangelium vorgetragen 
wissen. Die Lesung hat bei ihm die Funktion, die in anderen Liturgien das Sursum 
corda hat: Wir sollen unsere Herzen zum Himmel erheben und auf Christus aus­
richten, der das Brot des Lebens ist, das vom Himmel kommt.

9

Joh 6,63 (evangelisch)



6	 Evangelisches Gottesdienstbuch. Agende für die Evangelische Kirche der Union und für die Vereinigte 
Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands. Hrsg. von der Kirchenleitung der VELKD und im Auftrag 
des Rates von der Kirchenkanzlei der EKU. Berlin u.a. 1999, 16.

Grenzen und Aufbrüche evangelischer Spiritualität

Im Licht von Joh 6,63 lassen sich auch Grenzen und nötige Neuaufbrüche evan­
gelischer Spiritualität erkennen. Die Konzentration der christlichen Spiritualität 
auf das Wort droht die sinnliche Wahrnehmung des Menschen auf den Hörsinn 
zu reduzieren. Im Vergleich mit anderen Konfessionen fällt auf, wie wenig es im 
evangelischen – im reformierten noch stärker als im lutherischen – Gottesdienst 
zu sehen, zu spüren und zu schmecken gibt. Der Protestantismus hat im 20. Jh. 
dieser Reduktion des liturgischen Lebens entgegenzuwirken versucht und dabei 
auch von anderen Konfessionen gelernt: Das Abendmahl wird wieder häufiger 
gefeiert, der Friedensgruß nicht nur verkündet, sondern auch ausgetauscht, auch 
Salbungsgottesdienste gehören heute zum liturgischen Repertoire evangelischer 
Kirchen. Im sechsten Gottesdienstkriterium des Evangelischen Gottesdienstbu­
ches heißt es: „Die Hochschätzung der Predigt ist ein besonderes Merkmal der 
evangelischen Kirchen; sie darf jedoch nicht dazu führen, dass der Gottesdienst 
einseitig intellektuell bestimmt wird“, denn liturgisches „Handeln und Verhalten 
bezieht den ganzen Menschen ein“.6

Im Anschluss an Joh 6 hat der Protestantismus zudem eine Hierarchisierung 
der biblischen Schriften vorgenommen und sich in Theologie und Frömmigkeit 
vor allem am Johannesevangelium und den Briefen des Paulus orientiert. Luther 
zog das Johannesevangelium als „das eynige zartte recht hewbt Euangelion“ den 
Synoptikern vor, weil es „gar wenig werck von Christo, aber gar viel seyner pre­
digt“ beschreibt. Ausdrücklich bezog er sich dabei auf den Vers Joh 6,63: „Denn 
die werck hulffen myr nichts, aber seyne wort die geben das leben, wie er selbs 
sagt.“ (WA.DB 6,10)

Als Folge dieser Ausblendung des Lebens Jesu hat man in evangelischer Theo­
logie und Frömmigkeit oftmals das Kreuz vom Leben Jesu gelöst – und damit dazu 
beigetragen, dass heute die Kreuzestheologie vielen Menschen kaum mehr etwas 
sagt. Um das Kreuz zu begreifen, muss man es als Konsequenz des Lebens Jesu 
verstehen. Weil Jesus sich den gesellschaftlich Ausgegrenzten (den Zöllnern und 
Prostituierten gleichermaßen) zuwendet, erfährt er die Feindschaft derer, die die 
Macht im Lande haben. Indem der Sohn Gottes Gemeinschaft mit den Menschen 
sucht und diese dort aufsucht, wo sie ihr Leben unter der Macht der Sünde füh­
ren, nimmt er das Risiko auf sich, von diesen Menschen verstoßen und gekreuzigt 
zu werden. Jesus Christus aber bleibt seiner Sendung zu den Menschen bis zum 
äußersten, bis zum Tod am Kreuz, treu. Um dem menschgewordenen, gekreuzi­
gten und auferstandenen Christus zu begegnen und ihn zu verstehen, brauchen 
wir neben den neutestamentlichen Briefen auch die Evangelien – und neben Jo­

10

Kirche



7	 So etwa H. Thyen, Studien, 548 [s. Anm. 1].
8	 Vgl. Lev 17,11: „Denn das Leben des Fleisches ist das Blut“.

hannes auch die Synoptiker und selbstverständlich auch das Alte Testament. Mit 
ihrer Konzentration auf Johannes und Paulus, aber auch das Wort vom Kreuz, 
steht evangelische Frömmigkeit in der Gefahr, der Fülle des Lebens Christi nicht 
gewahr zu werden. 

Man wird diese Einsicht auch in der Auslegung von Joh 6 geltend machen 
müssen: Wir sollten, anders als protestantische Ausleger(innen) dies gewohnt 
sind, „das Fleisch des Menschensohnes und sein Blut“ (6,53) nicht vorschnell 
auf „die realen und gewaltsam voneinander getrennten ,Elemente‘ des Leibes des 
getöteten Jesus“ beziehen,7 sondern im Sinne von Joh 1,14 auf das gesamte Le­
ben Jesu. In der geistlichen Einverleibung des Leibes Christi geht es darum, dass 
Menschen Anteil bekommen an der Fülle des Lebens Jesu (seinem Fleisch) in 
seiner Lebendigkeit (seinem Blut8). Im Licht von Joh 6 wäre evangelische Fröm­
migkeit dann als ein Hineinwachsen in die lebendige Fülle des Lebens Jesu zu 
verstehen, das dadurch möglich wird, dass sich dieses Leben in Wort und Geist 
Menschen erschließt und diese für sich gewinnt. 

Wollt ihr auch gehen?

In Joh 6,66 klingt eine Erfahrung an, die die reformatorischen Kirchen in Europa 
auch gegenwärtig machen: „Von da an wandten sich viele seiner Jünger von ihm 
ab, gingen weg und wandelten fortan nicht mehr mit ihm.“ Der Vers sollte nicht 
dazu weiterleiten, sich mit solchen Abwanderungsprozessen einfach abzufinden, 
sie sollten gründlich reflektiert werden. Das Johannesevangelium macht aber 
dem gegenwärtigen Protestantismus Mut, in aller notwendigen Veränderung 
nicht das aufzugeben, was evangelische Spiritualität ausmacht. Als Jesus seine 
Jünger fragt: „Wollt ihr auch gehen?“, antwortete Petrus stellvertretend: „Herr, 
zu wem sollten wir gehen? Du hast Worte des ewigen Lebens.“ (Joh 6,67f.) Men­
schen bleiben evangelisch um des Wortes Gottes willen. 

11

Joh 6,63 (evangelisch)


