Kirche

loan Moga | Wien

geb. 1979, Dr. theol., verheiratet, 3 Kinder,
Priester der ruménisch-orthodoxen Kirche,
Assistent fiir Theologie und Geschichte des christ-
lichen Ostens an der Universitdt Wien

ioan.moga@univie.ac.at

Metanoia im Zeichen der Schonheit
Zu einem Grundmotiv orthodoxer Spritualitat

,Der Geist ist es, der lebendig macht; das Fleisch niitzt nichts. Die Worte, die ich
zu euch gesprochen habe, sind Geist und sind Leben.“ (Joh 6,63) Diese Stelle im
Evangelium scheint ein alttradiertes Vorurteil gegentiber der christlichen Spiritu-
alitdt zu bestitigen: die Leibfeindlichkeit. Neuere Ubersetzungen versuchen der
scheinbaren Diastase pneuma - sarx auszuweichen, indem sie, anstatt die Begriffe
»Fleisch“ oder , Leib“ zu verwenden, die Aussage umschreiben: ,alle menschli-
chen Moglichkeiten richten nichts aus“ (Gute Nachricht) oder ,,ein Mensch kann
dies nicht“ (Hoffnung fiir alle). Dadurch wird die Stelle nicht klarer, aufder, dass
man interpretatorisch die Polaritdt ,,Geist-Fleisch“ auf eine weitere Polaritdt
»Gott (Gottes Geist) - Mensch“ tibertrdgt. Damit ist freilich jegliche Relevanz
menschlichen Mitwirkens im Erlosungswerk in Frage gestellt.

Christozentrik

Das Wort Jesu Christi in Joh 6,63 steht im Kontext der unmittelbar davor entfal-
teten Rede vom lebendigen Brot (,,Ich bin das lebendige Brot, das vom Himmel
herabgekommen ist“ siehe Joh 6,51) und vom Essen des Leibes und des Blutes, das
als einziger Modus der Vereinigung mit Jesus Christus (Joh 6,54-58) zu verstehen
ist. Der Zusammenhang ist also ein ausgepragt eucharistisch-mystischer; ,,eucha-
ristisch“, weil hier ganz konkret vom Essen des Leibes und Trinken des Blutes

Jesu Christi als Zugang zum ewigen Leben gesprochen wird (Joh 6,54), und ,, mys-
tisch*, weil dieses Zu-Sich-Nehmen des Leibes Christi die innigste existentielle
Verbundenheit mit sich bringt (Joh 6,56: ,,[...] bleibt in mir, und ich in ihm*“). So
gesehen, ldsst sich die Aussage im Joh 6,63a wie eine veranschaulichende, anthro-
pologische Tatsache lesen: wie bei einem Menschen das , Fleisch“ an und fiir sich

18



Joh 6,63 (orthodox)

nicht existieren kann, ohne den , Lebenshauch“, der es durchdringt, so sind die
Worte {iber das ,,Brot des Lebens“ und iiber ,,mein(en) Leib“ (bzw. ,, mein Blut“)
das, was den Menschen ,,in der Ewigkeit“ (Joh 6,58) lebendig hilt - sie sind , Geist
und Leben®. , Geist und Leben“ erscheinen hier als zwei Seiten derselben Realitit,
synonym zu weiteren Formulierungen, die in den fritheren Versen zu finden sind:
,2vom Himmel herabgekommen®, ,leben in Ewigkeit“ (vgl. Joh. 6,58).

Das Wesentlichste im ganzen Vers erscheint mir jedoch weder die vermeintli-
che Diastase von Geist und Fleisch (pneuma - sarx), noch die richtige Bestimmung
des Verhdltnisses zwischen Geist und Leben (pneuma - zoe) zu sein, sondern der
Hinweis: ,,(die Worte), die ich zu euch gesprochen habe“: Jesus Christus steht im
Zentrum. Er will in Beziehung treten zu den Menschen. Der Selbstanspruch Jesu
Christi (gegriindet auf seine Gottessohnschaft, vgl. Joh 6,57) ist soteriologisch
orientiert: ,Wer aber dieses Brot isst, wird leben in Ewigkeit“ (Joh 6,59). Es geht
nicht um , Geist und Leben“ im Allgemeinen, sondern um jenen Geist und jenes
Leben, die in den Worten Jesu Christi prasent werden. Eine solche christozentri-
sche Deutung von Joh 6,63 hat nichts Konfessionsspezifisches an sich. Sie bietet
jedoch einen moglichen Einstieg in das Verstdndnis einiger Grundlagen der ost-
kirchlichen Spiritualitét.

Zwei Grundmotive orthodoxer Spiritualitat

Fir die Wahrnehmung eines ,,Outsiders®, der aus purer Neugier an einem ortho-
doxen Gottesdienst teilnimmt, treten zwei fast polare Eindriicke in den Vorder-
grund: einerseits eine starke Sinnlichkeit, die fast iberwaltigend den/die Betrach-
ter(in) visuell (Ikonen, Kerzen, Riten), olfaktorisch (Weihrauch), auditiv (Kirchen-
musik) und motorisch (viele Kreuzzeichen, Kniebeugen, ja vielerorts das stindige
Hin und Her der Gottesdienstbesucher(innen) wiahrend der Liturgie usw.) an-
spricht; andererseits ein starker asketischer Anspruch, der zumindest durch das
lange Stehen und die Lange der Gottesdienste nicht zu tibersehen ist. Fiir den
praktizierenden ,Insider“ werden diese zwei Grundelemente durch viele weitere
Nuancen und Dimensionen der orthodoxen Liturgik und Spiritualitat bestatigt.

Schénheit

Das erste Element - die starke Einbeziehung der Sinne - lief3e sich auch auf nicht-
theologische Faktoren reduzieren. Dann wire Einiges aus soziologischer und
kulturhistorischer Sicht erkldrbar (u.a. postbyzantinische Kulturwelt, fehlende
Gesamtauseinandersetzung mit der Aufklarung). Damit wére aber die Chance
vertan, hier eine theologisch fundierte und bereits in der Alten Kirche verankerte
Ausrichtung ostkirchlicher Spiritualitédt zu erkennen. Diese wiirde ich - ohne an
erster Stelle gleich an die berithmte Philokalia zu denken - mit Sehnsucht nach

19



Kirche

Schonheit umschreiben.! Die gesamte liturgische Welt der Orthodoxen Kirche

ist nicht Ausdruck eines kargen, diisteren Fliechens aus der Welt, sondern eine
freudvolle Offnung der sichtbaren Schénheit dieser Welt hin zum Unsichtbaren.
Gott sucht Gemeinschaft nicht nur mit dem menschlichen Geist, sondern mit
dem ganzen Menschen.? Dieses altkirchliche Prinzip (die ,,Autnahmefdhigkeit“
des sterblichen Leibes fiir das Gottliche®) impliziert auch das Zum-Ausdruck-
Bringen des Heilsgeschehens in Farben, Tonen und Bewegungen, d.h. den Kultus
insgesamt. Wer ostkirchliche Spiritualitdt auf die eschatologische Perspektive
(Stichwort theosis) reduziert, verkennt den inkarnatorischen Grundgedanken
der Liturgie und der Ikonographie. Die gesamte Ikonographie griindet auf der im
8.Jh. dogmatisch festgelegten Grundansicht, dass der menschgewordene Gott
in der Person Jesu Christi darstellbar sei und dass die Verehrung des ,,Bildes“

Jesu Christi auf sein ,,Urbild“ ibergeht. Fiir sich allein wdre ,,das Fleisch“ (sarx)
nichts niitze (vgl. Joh 6,63) und jede Art der religiosen Verehrung der Materie nur
Gotzendienst. Doch die Ikone hat dienenden Charakter, sie weist auf die gottliche
Realitdt hin, die durch die Menschwerdung und die Auferstehung des Sohnes
Gottes die ganze Materie zu einer neuen Daseinsweise erhdht hat. Jede Ikone ist
somit in erster Linie ein Bekenntnis der Menschwerdung und der Auferstehung
Christi. Der Geist muss Leben werden, Gestalt und Farbe annehmen, im sarx (d.h.
in der Geschichte, in der eigenen Biographie usw.) sich bewdhren und - durch
das Kreuzigen alles , Fleischlichen“ - dieses , Fleisch“ zu einer neuen Schonheit
erstrahlen lassen.

Die Bejahung des Leiblichen und des Sichtbaren, welches in der Menschwer-
dung soteriologische Bedeutung erlangt, zihlt somit zu den Grundelementen des
religiosen Lebens: Der/Die Glaubende kann nicht den Weg des blof3en spirituali-
sierenden Aufstiegs nehmen, sondern muss den Weg Desjenigen nehmen, der
abgestiegen ist und, durch Besiegen des Todes und die leibliche Auferstehung,
alles Leibliche ins Himmlische erhoht hat. ,,Alle erscheinenden Dinge bediirfen
des Kreuzes“* schreibt diesbeziiglich Maximos der Bekenner. Deshalb ist christ-
liche Bejahung des Leiblichen und der Geschichte immer Bejahung des Kreuzes,
Hingabe, Selbstopfer. Eine Abkoppelung von Leiblichkeit und Kreuz macht die
Moglichkeit jeder Art von gelebter Auferstehungsspiritualitdt zunichte. Wo die
Erfahrung des Kreuzes fehlt, bleibt jede Auferstehung eine Art geistiges ,Na-
turphdnomen*, etwas rein Auferliches.

1 Vgl. dazu auch C. Stamoulis, Die Schinheit der Heiligkeit. Prolegomena zu einer philokalischen Asthetik
der Orthodoxie. Athen 2005.

2 Vgl. Irendus von Lyon, Adversus haereses, Buch V, Kap. 6.1 (FC 8/5), 57-59.

Vgl. ebd., Buch V, Kap. 2,3 (FC 8/5), 37.

4 Maximos der Bekenner, Gnostische Centurien, PG 90, 1108B, in: H. U. von Balthasar, Kosmische Litur-
gie. Einsiedeln 21961, 629.

w

20



Joh 6,63 (orthodox)

Nicht eine fremde, vom Himmel gefallene Schonheit wird den Jiingern nach

der Auferstehung in der Gestalt des Auferstandenen zuteil, sondern eine neu
entdeckte (weil durch das Kreuz angenommene und erloste) Schonheit der
Schopfung. Diese Auferstehungsschonheit, die den ganzen liturgischen Ethos

der Orthodoxen Kirche pragt, hat eher die Funktion einer Einladung, und nicht
die einer paradiesischen Belohnung. Gerade weil der Auferstandene in seinen Er-
scheinungen den Aposteln die neue Dimension der leiblichen Existenz zeigt, kon-
nen Sie nach Pfingsten den Auferstandenen predigen. Das urtypische Ikonenbild
Jesu Christi ist das Bild des Auferstandenen, der die Jiinger segnet. Ebenso erhebt
jeder liturgische Akt den Anspruch, der sichtbare Hinweis auf die Realitdt dieser
schonen Welt des Auferstandenen (,,Himmelreich“) zu sein. Kurz: Die Erfahrung
der Auferstehung impliziert die Erfahrung einer neuen, vom Unsichtbaren durch-
fluteten, schonen Leiblichkeit, die fiir das liturgische Leben als Raum des Gebetes
fungiert.®

Askese

Den zweiten Aspekt - die starke Asketik - mdchte ich bewusst nach dem ersten
ansprechen. Denn die Askese (wie etwa in der Form der strengen Fastenpraxis
oder der verschiedenen Bufiibungen) begegnet uns selbst in den einfachsten
Frommigkeitsformen nicht als Selbstzweck, sondern als Begleiterscheinung der
liturgischen Begegnung mit dem Auferstandenen. Erst die existentielle Begeg-
nung mit Ihm, d.h. die Bewusstwerdung Seiner Liebe und das liturgische Schauen
Seiner herrlichen Schonheit, verinnerlicht die Notwendigkeit der Umkehr, der
Metanoia. Das innere (und im Monchtum auch duflere) Wachehalten bietet dafiir
einen Schliissel: die Jungfrauen kennen den Brautigam (vgl. Mt 25,1-13), sonst
wiirden sie nicht auf ihn warten. Ihr Warten hat einen feierlichen, gemeinschaft-
lichen Grund. Die Bufle und die dazugehorende Asketik werden deshalb in der ge-
lebten Frommigkeit der orthodoxen Christ(inn)en in erster Linie als kathartischer
Teil der liturgischen Vorfreude auf Christus und seine Heiligen erlebt. Sie werden
dadurch jedoch nicht relativiert, sondern im Gegenteil: Weinen und sich Freuen
bleiben, selbst im Leben der Heiligen, eine Konstante: ,,Der Weg der Heiligen ist
der Weg des Weinens der Liebe. Wo Liebe ist, da ist Weinen. Und wo keine Liebe
ist - da ist auch kein Weinen“¢, schreibt der russischstdimmige Archimandrit So-
phronios Saharov (gest. 1993) vom Kloster Essex (GB).

5 Problematisch wird es, wenn diese liturgisch, ikonographisch und architektonisch sich entfaltende
Sehnsucht nach der Schonheit ihrem soteriologischen Ursprung nicht gerecht wird und Kitsch-
formen annimmt. Uber das Kitsch-Problem in der kirchlichen Ikonenkunst der letzten zwei Jahr-
zehnte vgl. loan Bizdu, Incursiuni in teologia si arta icoanei [Rumanisch], in: L. Uspensky u.a., Ce este
icoana? Alba Iulia 2005, 171-182.

6 A.Sofronie, Cuvdntdri duhovnicesti [Rumianisch]. Suceava 2013, 113.

21



Kirche

Das spiegelt sich in der eucharistischen Spiritualitét sehr stark wieder: Nach wie
vor wird in den meisten orthodoxen Kirchen vor der Kommunion die Beichte
praktiziert und die dazugehorenden Gebete zur Vorbereitung auf die Kommunion
sprechen eine deutliche Buf3sprache. Die Kommunion ist nichts Selbstverstand-
liches, ist immer ein Mysterium, immer eine Begegnung mit dem Auferstande-
nen. Der Glaube an die reale, eucharistische Prasenz des ,,allheiligen Leibes und
kostbaren Blutes“ Jesu Christi ruft deshalb die tiefste Gewissheit der Vergebung
hervor. Dieses - fiir moderne Ohren iibertrieben formulierte - Bewusstsein der
eigenen Schwiche ist jedoch nicht fixiert auf die Stindhaftigkeit, sondern tragt
schon in sich das Wissen um die vergebungsspendende Gnade der Auferstehung
(hier des Kommunionempfangs). Nicht die eigene Schwéche (,,das Fleisch ist
nichts niitze“, Joh 6,63) ist tonangebend, sondern die Gewissheit, dass die Begeg-
nung mit dem Herrn ,lebendig macht*.

Der orthodoxe Zugang zur Asketik hat somit - so habe ich es bereits in meiner
Kindheit als Sohn eines orthodoxen Priesters erfahren - etwas Schones, sogar
Feierliches an sich. Die tiefste Umkehr ist (weil im Zeichen der Auferstehung)
immer mit Hoffnung verbunden. Der heilige Silouan von Athos sagt: ,Halte dich
mit Bewusstsein in der Holle und verzweifle nicht.“ Sein Schiiler, Archimandrit
Sophronius, deutet diesen Zusammenhang so: ,,Die Holle ist ein geistiger Zu-
stand der Geschopfe, die sich von der Liebe Gottes abgewandt haben. Wie aber
kann dieses Licht, diese unermessliche Liebe, bis auf den Grund der Finsternis
des Hasses herabsteigen? (...) Da der Herr versucht worden ist, miissen auch wir
unvermeidlich durch das Feuer der Versuchungen hindurch (...) Und da der Herr
verklart worden ist, werden auch wir, bereits hier auf Erden, verklart, wenn unser
,heimliches Seufzen‘ dem seinen entspricht.“”

Leben in Christus — heute

Die haufig gestellte Frage nach der Aktualitdt christlicher Spiritualitat wirkt -
nach diesen Ausfiithrungen - ambivalent. Angesichts der starken kulturellen,
technischen und mentalen Verdnderungen der letzten Jahrzehnte ist sie berech-
tigt. Unterschwellig schwingt auch die Frage mit, welche Formen christliche Spi-
ritualitit annehmen sollte, damit sie den Menschen von heute anspricht. Doch
beide greifen zu kurz, solange es bei einer bloen Rede ,,iiber“ Geist und Leben
bleibt.

Die Worte Jesu in Joh 6 erlauben keine ,Vogelperspektive“. Sie fordern heraus,
heute wie damals: ,,Das ist eine harte Rede, wer kann sie horen?“ (Joh 6,60) Es gibt
nur das Sich-Ansprechen-Lassen, das Aufnehmen der ,,Worte, die Er zu mir ge-
sprochen hat“ als ,,Geist und Leben*“. Die christliche ,Spiritualitdt“ wird deshalb

7 Ders., Starez Siluan. Ménch vom Berg Athos, Bd. 1. Diisseldorf 1980, 193f.

22



Joh 6,63 (orthodox)

immer neu sein, weil es darin um ein stindig neues, tief personales, einmaliges
Leben Christi mit jedem/jeder von uns geht. Die spirituelle Glaubenstradition ist
zwar der ekklesiale Strom, in dem meine Erfahrung entsteht und gedeiht. Doch
keine noch so schone und heilige spirituelle Tradition wird mich der Verantwor-
tung entziehen, selbst in das ,,Leben und (den) Geist“ Christi einzusteigen, d.h.
selbst heilig zu werden. Das ist wahrscheinlich die schwierigste Herausforderung
unserer Zeit: die auch in dem spirituellen Segment sich tiberbordende Informa-
tionsflut durch Unterscheidungskraft zu iiberwinden und - am besten durch einen
geistlichen Begleiter - in das echte ,,Leben“ und in den wahren ,Geist“ einzustei-
gen. Die gesamte orthodoxe Ikonographie vermittelt tibrigens dies: selbst einzu-
steigen ins Mysterium der Heiligkeit, in diesen endlosen, fréhlichen Reigentanz
der Heiligen.

Die Aktualitat der christlichen Spiritualitdt ist, erstens, fiir jede(n) von
uns, biographisch angelegt: Ich kann nur glauben, dass Gott mich in diese
Geschichtsepoche , hineingeworfen“ hat, weil diese Epoche fiir mich alles an
Kreuz- und Auferstehungserfahrungspotenzial beinhaltet, um in ihm ,Geist
und Leben“ zu entfalten. Zweitens ist diese Aktualitdt seit der Auferstehung Jesu
Christi eine fiir die ganze Menschheit andauernde. Der ,,achte Tag“ ist kein Zu-
kunftsversprechen, er ist angebrochen, als der Sohn Gottes den Tod besiegt hat.
Die Zeit zwischen Auferstehung und der zweiten Parusie Jesu Christi (die ,,Zeit
der Kirche®) steht unter dem Zeichen des Wartens auf den Brdutigam und dies
im Beistand des Heiligen Geistes, der uns bei diesem ekklesialen Wachehalten
begleitet. Was zdhlt, sind also nicht die Formen, sondern die Wachsamkeit im
Geiste.

23



