
Metanoia im Zeichen der Schönheit 
Zu einem Grundmotiv orthodoxer Spritualität

„Der Geist ist es, der lebendig macht; das Fleisch nützt nichts. Die Worte, die ich 
zu euch gesprochen habe, sind Geist und sind Leben.“ (Joh 6,63) Diese Stelle im 
Evangelium scheint ein alttradiertes Vorurteil gegenüber der christlichen Spiritu­
alität zu bestätigen: die Leibfeindlichkeit. Neuere Übersetzungen versuchen der 
scheinbaren Diastase pneuma – sarx auszuweichen, indem sie, anstatt die Begriffe 
„Fleisch“ oder „Leib“ zu verwenden, die Aussage umschreiben: „alle menschli­
chen Möglichkeiten richten nichts aus“ (Gute Nachricht) oder „ein Mensch kann 
dies nicht“ (Hoffnung für alle). Dadurch wird die Stelle nicht klarer, außer, dass 
man interpretatorisch die Polarität „Geist-Fleisch“ auf eine weitere Polarität 
„Gott (Gottes Geist) - Mensch“ überträgt. Damit ist freilich jegliche Relevanz 
menschlichen Mitwirkens im Erlösungswerk in Frage gestellt. 

Christozentrik

Das Wort Jesu Christi in Joh 6,63 steht im Kontext der unmittelbar davor entfal­
teten Rede vom lebendigen Brot („Ich bin das lebendige Brot, das vom Himmel 
herabgekommen ist“ siehe Joh 6,51) und vom Essen des Leibes und des Blutes, das 
als einziger Modus der Vereinigung mit Jesus Christus (Joh 6,54–58) zu verstehen 
ist. Der Zusammenhang ist also ein ausgeprägt eucharistisch-mystischer; „eucha­
ristisch“, weil hier ganz konkret vom Essen des Leibes und Trinken des Blutes 
Jesu Christi als Zugang zum ewigen Leben gesprochen wird (Joh 6,54), und „mys­
tisch“, weil dieses Zu-Sich-Nehmen des Leibes Christi die innigste existentielle 
Verbundenheit mit sich bringt (Joh 6,56: „[…] bleibt in mir, und ich in ihm“). So 
gesehen, lässt sich die Aussage im Joh 6,63a wie eine veranschaulichende, anthro­
pologische Tatsache lesen: wie bei einem Menschen das „Fleisch“ an und für sich 

18

Kirche

Ioan Moga | Wien

geb. 1979, Dr. theol., verheiratet, 3 Kinder,
Priester der rumänisch-orthodoxen Kirche,
Assistent für Theologie und Geschichte des christ­
lichen Ostens an der Universität Wien

ioan.moga@univie.ac.at



 

nicht existieren kann, ohne den „Lebenshauch“, der es durchdringt, so sind die 
Worte über das „Brot des Lebens“ und über „mein(en) Leib“ (bzw. „mein Blut“) 
das, was den Menschen „in der Ewigkeit“ (Joh 6,58) lebendig hält – sie sind „Geist 
und Leben“. „Geist und Leben“ erscheinen hier als zwei Seiten derselben Realität, 
synonym zu weiteren Formulierungen, die in den früheren Versen zu finden sind: 
„vom Himmel herabgekommen“, „leben in Ewigkeit“ (vgl. Joh. 6,58). 

Das Wesentlichste im ganzen Vers erscheint mir jedoch weder die vermeintli­
che Diastase von Geist und Fleisch (pneuma – sarx), noch die richtige Bestimmung 
des Verhältnisses zwischen Geist und Leben (pneuma – zoe) zu sein, sondern der 
Hinweis: „(die Worte), die ich zu euch gesprochen habe“: Jesus Christus steht im 
Zentrum. Er will in Beziehung treten zu den Menschen. Der Selbstanspruch Jesu 
Christi (gegründet auf seine Gottessohnschaft, vgl. Joh 6,57) ist soteriologisch 
orientiert: „Wer aber dieses Brot isst, wird leben in Ewigkeit“ (Joh 6,59). Es geht 
nicht um „Geist und Leben“ im Allgemeinen, sondern um jenen Geist und jenes 
Leben, die in den Worten Jesu Christi präsent werden. Eine solche christozentri­
sche Deutung von Joh 6,63 hat nichts Konfessionsspezifisches an sich. Sie bietet 
jedoch einen möglichen Einstieg in das Verständnis einiger Grundlagen der ost­
kirchlichen Spiritualität.

Zwei Grundmotive orthodoxer Spiritualität

Für die Wahrnehmung eines „Outsiders“, der aus purer Neugier an einem ortho­
doxen Gottesdienst teilnimmt, treten zwei fast polare Eindrücke in den Vorder­
grund: einerseits eine starke Sinnlichkeit, die fast überwältigend den/die Betrach­
ter(in) visuell (Ikonen, Kerzen, Riten), olfaktorisch (Weihrauch), auditiv (Kirchen­
musik) und motorisch (viele Kreuzzeichen, Kniebeugen, ja vielerorts das ständige 
Hin und Her der Gottesdienstbesucher(innen) während der Liturgie usw.) an­
spricht; andererseits ein starker asketischer Anspruch, der zumindest durch das 
lange Stehen und die Länge der Gottesdienste nicht zu übersehen ist. Für den 
praktizierenden „Insider“ werden diese zwei Grundelemente durch viele weitere 
Nuancen und Dimensionen der orthodoxen Liturgik und Spiritualität bestätigt. 

Schönheit

Das erste Element – die starke Einbeziehung der Sinne – ließe sich auch auf nicht­
theologische Faktoren reduzieren. Dann wäre Einiges aus soziologischer und 
kulturhistorischer Sicht erklärbar (u.a. postbyzantinische Kulturwelt, fehlende 
Gesamtauseinandersetzung mit der Aufklärung). Damit wäre aber die Chance 
vertan, hier eine theologisch fundierte und bereits in der Alten Kirche verankerte 
Ausrichtung ostkirchlicher Spiritualität zu erkennen. Diese würde ich – ohne an 
erster Stelle gleich an die berühmte Philokalia zu denken – mit Sehnsucht nach 

19

Joh 6,63 (orthodox)



1	 Vgl. dazu auch C. Stamoulis, Die Schönheit der Heiligkeit. Prolegomena zu einer philokalischen Ästhetik 
der Orthodoxie. Athen 2005.

2	 Vgl. Irenäus von Lyon, Adversus haereses, Buch V, Kap. 6.1 (FC 8/5), 57–59. 
3	 Vgl. ebd., Buch V, Kap. 2,3 (FC 8/5), 37.
4	 Maximos der Bekenner, Gnostische Centurien, PG 90, 1108B, in: H. U. von Balthasar, Kosmische Litur-

gie. Einsiedeln ²1961, 629.

Schönheit umschreiben.1 Die gesamte liturgische Welt der Orthodoxen Kirche 
ist nicht Ausdruck eines kargen, düsteren Fliehens aus der Welt, sondern eine 
freudvolle Öffnung der sichtbaren Schönheit dieser Welt hin zum Unsichtbaren. 
Gott sucht Gemeinschaft nicht nur mit dem menschlichen Geist, sondern mit 
dem ganzen Menschen.2 Dieses altkirchliche Prinzip (die „Aufnahmefähigkeit“ 
des sterblichen Leibes für das Göttliche3) impliziert auch das Zum-Ausdruck-
Bringen des Heilsgeschehens in Farben, Tönen und Bewegungen, d.h. den Kultus 
insgesamt. Wer ostkirchliche Spiritualität auf die eschatologische Perspektive 
(Stichwort theosis) reduziert, verkennt den inkarnatorischen Grundgedanken 
der Liturgie und der Ikonographie. Die gesamte Ikonographie gründet auf der im 
8. Jh. dogmatisch festgelegten Grundansicht, dass der menschgewordene Gott 
in der Person Jesu Christi darstellbar sei und dass die Verehrung des „Bildes“ 
Jesu Christi auf sein „Urbild“ übergeht. Für sich allein wäre „das Fleisch“ (sarx) 
nichts nütze (vgl. Joh 6,63) und jede Art der religiösen Verehrung der Materie nur 
Götzendienst. Doch die Ikone hat dienenden Charakter, sie weist auf die göttliche 
Realität hin, die durch die Menschwerdung und die Auferstehung des Sohnes 
Gottes die ganze Materie zu einer neuen Daseinsweise erhöht hat. Jede Ikone ist 
somit in erster Linie ein Bekenntnis der Menschwerdung und der Auferstehung 
Christi. Der Geist muss Leben werden, Gestalt und Farbe annehmen, im sarx (d.h. 
in der Geschichte, in der eigenen Biographie usw.) sich bewähren und – durch 
das Kreuzigen alles „Fleischlichen“ – dieses „Fleisch“ zu einer neuen Schönheit 
erstrahlen lassen. 

Die Bejahung des Leiblichen und des Sichtbaren, welches in der Menschwer­
dung soteriologische Bedeutung erlangt, zählt somit zu den Grundelementen des 
religiösen Lebens: Der/Die Glaubende kann nicht den Weg des bloßen spirituali­
sierenden Aufstiegs nehmen, sondern muss den Weg Desjenigen nehmen, der 
abgestiegen ist und, durch Besiegen des Todes und die leibliche Auferstehung, 
alles Leibliche ins Himmlische erhöht hat. „Alle erscheinenden Dinge bedürfen 
des Kreuzes“4 schreibt diesbezüglich Maximos der Bekenner. Deshalb ist christ­
liche Bejahung des Leiblichen und der Geschichte immer Bejahung des Kreuzes, 
Hingabe, Selbstopfer. Eine Abkoppelung von Leiblichkeit und Kreuz macht die 
Möglichkeit jeder Art von gelebter Auferstehungsspiritualität zunichte. Wo die 
Erfahrung des Kreuzes fehlt, bleibt jede Auferstehung eine Art geistiges „Na­
turphänomen“, etwas rein Äußerliches.

20

Kirche



5	 Problematisch wird es, wenn diese liturgisch, ikonographisch und architektonisch sich entfaltende 
Sehnsucht nach der Schönheit ihrem soteriologischen Ursprung nicht gerecht wird und Kitsch­
formen annimmt. Über das Kitsch-Problem in der kirchlichen Ikonenkunst der letzten zwei Jahr­
zehnte vgl. Ioan Bizău, Incursiuni în teologia şi arta icoanei [Rumänisch], in: L. Uspensky u.a., Ce este 
icoana? Alba Iulia 2005, 171–182.

6	 A. Sofronie, Cuvântări duhovniceşti [Rumänisch]. Suceava 2013, 113.

Nicht eine fremde, vom Himmel gefallene Schönheit wird den Jüngern nach 
der Auferstehung in der Gestalt des Auferstandenen zuteil, sondern eine neu 
entdeckte (weil durch das Kreuz angenommene und erlöste) Schönheit der 
Schöpfung. Diese Auferstehungsschönheit, die den ganzen liturgischen Ethos 
der Orthodoxen Kirche prägt, hat eher die Funktion einer Einladung, und nicht 
die einer paradiesischen Belohnung. Gerade weil der Auferstandene in seinen Er­
scheinungen den Aposteln die neue Dimension der leiblichen Existenz zeigt, kön­
nen Sie nach Pfingsten den Auferstandenen predigen. Das urtypische Ikonenbild 
Jesu Christi ist das Bild des Auferstandenen, der die Jünger segnet. Ebenso erhebt 
jeder liturgische Akt den Anspruch, der sichtbare Hinweis auf die Realität dieser 
schönen Welt des Auferstandenen („Himmelreich“) zu sein. Kurz: Die Erfahrung 
der Auferstehung impliziert die Erfahrung einer neuen, vom Unsichtbaren durch­
fluteten, schönen Leiblichkeit, die für das liturgische Leben als Raum des Gebetes 
fungiert.5 

Askese

Den zweiten Aspekt – die starke Asketik – möchte ich bewusst nach dem ersten 
ansprechen. Denn die Askese (wie etwa in der Form der strengen Fastenpraxis 
oder der verschiedenen Bußübungen) begegnet uns selbst in den einfachsten 
Frömmigkeitsformen nicht als Selbstzweck, sondern als Begleiterscheinung der 
liturgischen Begegnung mit dem Auferstandenen. Erst die existentielle Begeg­
nung mit Ihm, d.h. die Bewusstwerdung Seiner Liebe und das liturgische Schauen 
Seiner herrlichen Schönheit, verinnerlicht die Notwendigkeit der Umkehr, der 
Metanoia. Das innere (und im Mönchtum auch äußere) Wachehalten bietet dafür 
einen Schlüssel: die Jungfrauen kennen den Bräutigam (vgl. Mt 25,1–13), sonst 
würden sie nicht auf ihn warten. Ihr Warten hat einen feierlichen, gemeinschaft­
lichen Grund. Die Buße und die dazugehörende Asketik werden deshalb in der ge­
lebten Frömmigkeit der orthodoxen Christ(inn)en in erster Linie als kathartischer 
Teil der liturgischen Vorfreude auf Christus und seine Heiligen erlebt. Sie werden 
dadurch jedoch nicht relativiert, sondern im Gegenteil: Weinen und sich Freuen 
bleiben, selbst im Leben der Heiligen, eine Konstante: „Der Weg der Heiligen ist 
der Weg des Weinens der Liebe. Wo Liebe ist, da ist Weinen. Und wo keine Liebe 
ist – da ist auch kein Weinen“6, schreibt der russischstämmige Archimandrit So­
phronios Saharov (gest. 1993) vom Kloster Essex (GB). 

21

Joh 6,63 (orthodox)



7	 Ders., Starez Siluan. Mönch vom Berg Athos, Bd. 1. Düsseldorf 1980, 193f.

Das spiegelt sich in der eucharistischen Spiritualität sehr stark wieder: Nach wie 
vor wird in den meisten orthodoxen Kirchen vor der Kommunion die Beichte 
praktiziert und die dazugehörenden Gebete zur Vorbereitung auf die Kommunion 
sprechen eine deutliche Bußsprache. Die Kommunion ist nichts Selbstverständ­
liches, ist immer ein Mysterium, immer eine Begegnung mit dem Auferstande­
nen. Der Glaube an die reale, eucharistische Präsenz des „allheiligen Leibes und 
kostbaren Blutes“ Jesu Christi ruft deshalb die tiefste Gewissheit der Vergebung 
hervor. Dieses – für moderne Ohren übertrieben formulierte – Bewusstsein der 
eigenen Schwäche ist jedoch nicht fixiert auf die Sündhaftigkeit, sondern trägt 
schon in sich das Wissen um die vergebungsspendende Gnade der Auferstehung 
(hier des Kommunionempfangs). Nicht die eigene Schwäche („das Fleisch ist 
nichts nütze“, Joh 6,63) ist tonangebend, sondern die Gewissheit, dass die Begeg­
nung mit dem Herrn „lebendig macht“.

Der orthodoxe Zugang zur Asketik hat somit – so habe ich es bereits in meiner 
Kindheit als Sohn eines orthodoxen Priesters erfahren – etwas Schönes, sogar 
Feierliches an sich. Die tiefste Umkehr ist (weil im Zeichen der Auferstehung) 
immer mit Hoffnung verbunden. Der heilige Silouan von Athos sagt: „Halte dich 
mit Bewusstsein in der Hölle und verzweifle nicht.“ Sein Schüler, Archimandrit 
Sophronius, deutet diesen Zusammenhang so: „Die Hölle ist ein geistiger Zu­
stand der Geschöpfe, die sich von der Liebe Gottes abgewandt haben. Wie aber 
kann dieses Licht, diese unermessliche Liebe, bis auf den Grund der Finsternis 
des Hasses herabsteigen? (…) Da der Herr versucht worden ist, müssen auch wir 
unvermeidlich durch das Feuer der Versuchungen hindurch (…) Und da der Herr 
verklärt worden ist, werden auch wir, bereits hier auf Erden, verklärt, wenn unser 
‚heimliches Seufzen‘ dem seinen entspricht.“7

Leben in Christus – heute

Die häufig gestellte Frage nach der Aktualität christlicher Spiritualität wirkt – 
nach diesen Ausführungen – ambivalent. Angesichts der starken kulturellen, 
technischen und mentalen Veränderungen der letzten Jahrzehnte ist sie berech­
tigt. Unterschwellig schwingt auch die Frage mit, welche Formen christliche Spi­
ritualität annehmen sollte, damit sie den Menschen von heute anspricht. Doch 
beide greifen zu kurz, solange es bei einer bloßen Rede „über“ Geist und Leben 
bleibt.

Die Worte Jesu in Joh 6 erlauben keine „Vogelperspektive“. Sie fordern heraus, 
heute wie damals: „Das ist eine harte Rede, wer kann sie hören?“ (Joh 6,60) Es gibt 
nur das Sich-Ansprechen-Lassen, das Aufnehmen der „Worte, die Er zu mir ge­
sprochen hat“ als „Geist und Leben“. Die christliche „Spiritualität“ wird deshalb 

22

Kirche



immer neu sein, weil es darin um ein ständig neues, tief personales, einmaliges 
Leben Christi mit jedem/jeder von uns geht. Die spirituelle Glaubenstradition ist 
zwar der ekklesiale Strom, in dem meine Erfahrung entsteht und gedeiht. Doch 
keine noch so schöne und heilige spirituelle Tradition wird mich der Verantwor­
tung entziehen, selbst in das „Leben und (den) Geist“ Christi einzusteigen, d.h. 
selbst heilig zu werden. Das ist wahrscheinlich die schwierigste Herausforderung 
unserer Zeit: die auch in dem spirituellen Segment sich überbordende Informa-
tionsflut durch Unterscheidungskraft zu überwinden und – am besten durch einen 
geistlichen Begleiter – in das echte „Leben“ und in den wahren „Geist“ einzustei­
gen. Die gesamte orthodoxe Ikonographie vermittelt übrigens dies: selbst einzu­
steigen ins Mysterium der Heiligkeit, in diesen endlosen, fröhlichen Reigentanz 
der Heiligen.

Die Aktualität der christlichen Spiritualität ist, erstens, für jede(n) von 
uns, biographisch angelegt: Ich kann nur glauben, dass Gott mich in diese 
Geschichtsepoche „hineingeworfen“ hat, weil diese Epoche für mich alles an 
Kreuz- und Auferstehungserfahrungspotenzial beinhaltet, um in ihm „Geist 
und Leben“ zu entfalten. Zweitens ist diese Aktualität seit der Auferstehung Jesu 
Christi eine für die ganze Menschheit andauernde. Der „achte Tag“ ist kein Zu­
kunftsversprechen, er ist angebrochen, als der Sohn Gottes den Tod besiegt hat. 
Die Zeit zwischen Auferstehung und der zweiten Parusie Jesu Christi (die „Zeit 
der Kirche“) steht unter dem Zeichen des Wartens auf den Bräutigam und dies 
im Beistand des Heiligen Geistes, der uns bei diesem ekklesialen Wachehalten 
begleitet. Was zählt, sind also nicht die Formen, sondern die Wachsamkeit im 
Geiste. 

23

Joh 6,63 (orthodox)


